# काव्यगुर्गो का शास्त्रीय विवेचन

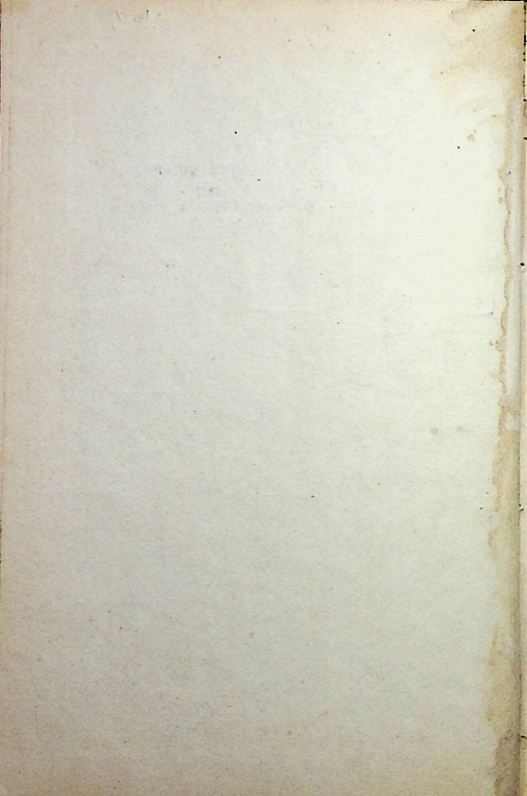
तेसक डॉ० शोभाकान्त मिश्र



बिहार हिंदी ग्रंथ अकादमी

A HOUSE STATE OF THE STATE OF T

क्रिशुतोज अवस्थी अध्यक्ष श्री नारायचेव्यर बेड वेदाङ समिति (ए.स.)



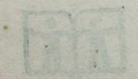
THERE ATTEMPT

## काव्यगुणों का शास्त्रीय विवेचन



अंतर्राब्द्रीय पुस्तक वर्ष १९७२

नावतम्यो का मान्दीय विदेशक



particularity visitely

## काव्यगुशों का शास्त्रीय विवेचन

to the significance and the transfer and the transfer and the

a wifered part fiderals.

नेबर डॉ० शोभाकान्त मिश्र



बिहार हिंदो ग्रंथ ऋकादमी

### सर्वाधिकार सुरक्षित

विश्वविद्यालय-स्तरीय ग्रंथ-निर्माण-योजना के अंतर्गत भारत-सरकार (शिक्षा एवं समाज-कल्याण-मंत्रालय) के शत-प्रतिशत अनुदान से विहार हिंदी ग्रंथ अकादमी द्वारा प्रकाशित।

**मकाशन संख्या—२९** 

प्रयम संस्करण : मई, १९७२ ३००० प्रतियाँ

मूल्य शिवसर शिवस ग्रंथ काबोदमी, करना संशोधित मूल्य रू॰- 18-3-2-= 00

प्रकाशक: बिहार हिंदी ग्रंथ अकादमी सम्मेलन भवन, कदमकुआ, पटना-३

मुद्रक : नवयुग प्रिटिंग प्रेस, पटना-४

#### प्रस्तावना

शिक्षा-संबंधी राष्ट्रीय नीति-संकल्प के अनुपालन के रूप में विश्व-विद्यालयों में उच्चतम स्तरों तक भारतीय भाषाओं के माध्यम से शिक्षा के लिए पाठ्य-सामग्री सुलभ करने के उद्देश्य से भारत-सरकार ने इन भाषाओं में विभिन्न विषयों के मानक ग्रंथों के निर्माण, अनुवाद और प्रकाशन की योजना परिचालित की है। इस योजना के अंतर्गत अंग्रेजी और अन्य भाषाओं के प्रामाणिक ग्रंथों का अनुवाद किया जा रहा है तथा मौलिक ग्रंथ भी लिखाए जा रहे हैं। यह कार्य भारत सरकार विभिन्न राज्य-सरकारों के माध्यम से तथा अंशतः केंद्रीय अभिकरण द्वारा करा रही है। हिंदी-भाषी राज्यों में इस योजना के परिचालत के लिए भारत सरकार के शत-प्रतिशत अनुदान से राज्य-सरकार द्वारा स्वायत्तशासी निकायों की स्थापना हुई है। बिहार में इस योजना का कार्यान्वयन विहार हिंदी ग्रंथ अकादमी के तत्त्वा-वधान में हो एहा है।

योजना के अंतर्गत प्रकाश्य ग्रंथों में भारत-सरकार द्वारा स्वीकृत मानक पारिभाषिक शब्दावली का प्रयोग किया जाता है, ताकि भारत की सभी शैक्षणिक संस्थाओं में समान पारिभाषिक शब्दावली के आधार पर शिक्षा का आयोजन किया जा सके।

प्रस्तुत ग्रंथ 'काव्यगुणों का शास्त्रीय विवेचन' डॉ॰ शोभाकान्त मिश्र की मौलिक कृति है, जो भारत-सरकार के शिक्षा एवं समाज-कल्याण मंत्रालय के शत-प्रतिशत अनुदान से विहार हिंदी ग्रंथ अकादमी-द्वारा प्रकाशित की जा रही है। यह ग्रंथ विद्यार्थियों के लिए महत्त्वपूर्ण है।

आशा है, अकादमी द्वारा मानक ग्रंथों के प्रकाशन-संबंधी इस प्रयास का सभी क्षेत्रों में स्वागत किया जायगा।

स्मिनामण प्रध्ने

अध्यक्ष, बिहार हिंदी ग्रंथ अकादमी

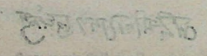
पटना-३ दिनांक २३-५-७२

#### SERVICE PROPERTY.

A THE A THE RESIDENCE OF THE PARTY OF THE PA

वीवनं के अनुमें के अनुमें में बार के का का का का किया है। जिए का अपने की का विकास की अपने की का विकास की अपने की का की अपने की का की अपने की का की अपने की का की अपने की अपने का की अपने का की अपने की अपने का की अपने की

्याचा है, अन्तवनी ताद मानहें , क्षेत्र हैं। इत्यासन्ति हैं। त्राप्त का तबाब का सनी हैं। हैं स्थापत क्यान आवता है



#### प्रकाशकीय वक्तव्य

प्रस्तुत ग्रंथ 'काव्यगुणों का शास्त्रीय विवेचन' पटना कालेज के प्राध्यापक डॉ॰ शोभाकान्त मिश्र की मौलिक कृति है। प्रो॰ मिश्र हिंदी और संस्कृत के अनुभवी विद्वान हैं और उन्होंने भारतीय काव्य-शास्त्र का अच्छा मंथन किया है। उनकी प्रस्तुत पुस्तक विश्वविद्यालय के इस विषय के छात्रों के लिए अत्यंत रोचक सिद्ध होगी, ऐसी आशा है।

यह पुस्तक नवयुग प्रिटिंग प्रेस, पटना—४ में मुद्रित हुई है। इसके आवरण शिल्पी हैं श्री बी० के० सेन तथा प्रूफ संशोधक हैं श्री ब्रजभूपण मिश्र। ये सभी हमारे घन्यवाद के पात्र हैं।

पटना-३ दिनांक ५ जून, १९७२ Biarandera

निदेशक, बिहार हिंदी ग्रंथ अकादमी

## THE WHAT

The same of the

Name at Division of the last

## समपंण ~

पूज्य गुरुदेव

वाचार्यं देवेन्द्रनाथ शर्मा

को

सादर

-शोभाकान्त मिश्र

uni maneis-

### भूमिका

प्रस्तुत प्र'थ में संस्कृत तथा हिंदी काव्यशास्त्र के मनीषियों की काव्यगुण-घारणा का ऐतिहासिक एवं विश्लेपणात्मक अध्ययन किया गया है।
गुण-दोप-विवरणात्मक शास्त्रीय समीक्षा में काव्य-सौन्दर्य के प्रमुख उपादानभूत काव्यगुणों की स्वरूप-मीमांसा की उपादेयता अपरिहार्य है। तत्त्व-निरूपणार्थ सैद्धान्तिक ऊहापोह में भारतीय मनीपा की नव-नव उद्भावनाओं से
सम्भूत गुण-विषयक मान्यताओं की विविधता का परीक्षण कर निष्कर्ष-रूप में
एक मान्य सिद्धान्त की स्थापना की उपयोगिता भी असन्दिग्व है।

गुण-थारणा के विकास का ऐतिहासिक अध्ययन करने में आचारों के काल-कम को ही आधार नहीं मानकर गुण-विषयक समान विचार-सरिण में आने वाले आचारों के सिद्धान्तों का पौर्वापर्य-कमानुसार विवेचन महत्वपूर्ण माना गया है। अतएव, गुण को रस-धर्म मानने वाले आनन्दवर्धन के बाद मम्मट और विद्वनाथ का सीधा कम रखा गया है। भरत से भोज तक के ऐतिहासिक कम का औचित्य शब्दार्थगत गुणों का विवेचन करने वाले आचारों की धारणा के एकत्र अध्ययन की दृष्टि से ही है। काब्यशास्त्र में गुण-विवेचन की दृष्टि से गौण स्थान रखनेवाले आचारों की गुण-विषयक मान्यताओं का एकत्र अध्ययन सुविधाजनक समझा गया है।

आचार्यों के काल-निर्णय को प्रकृत विषय नहीं समझ कर संस्कृत-आचार्यों के काल-निर्णय में डॉ॰ सुशील कुमार डे को तथा हिंदी के रीति-आचार्यों के काल-निर्णय में डॉ॰ भगीरथ मिश्र को प्रमाण माना गया है। यत्र-तत्र संस्कृत आचार्यों के काल-निर्णय में डॉ॰ काणे की पुस्तक भी सहायक हई है।

ग्रंथ के प्रथम अध्याय में संस्कृत तथा हिंदी काव्यशास्त्र में गुण-घारणा के विकास का ऐतिहासिक एवं तुलनात्मक अध्ययन किया गया है। किवयों की कला-सघना में काव्यगुणों का स्थान-निरूपण तथा काव्य के अन्य तत्त्वों के साथ उनके सापेक्ष महत्त्व का निर्घारण द्वितीय अध्याय का विषय है। इस उद्देश्य में काव्य के अलङ्कार, रीति, रस तथा लक्षण के साथ गुण के सम्बन्ध का विवेचन किया गया है। तृतीय अध्याय में विभिन्न आचारों के गुण-वर्गी-करण के आधारों की परीक्षा कर समन्वित रूप से मान्य आधारों पर गुणों का वर्गीकरण किया गया है। काव्य में स्वीकार्य गुणों में से प्रत्येक गुण के

सम्बन्ध में विभिन्न धाचायों के मत का समीक्षात्मक अध्ययन करते हुए विशेष गुणों का विकास चतुर्थ अध्याय में विवेचित है। पञ्चम अध्याय में काव्य-गुणों की उचित संख्या का निर्धारण, उनका लक्षण-निरूपण तथा उदाहरण-दिग्दर्शन है।

भारतीय वाङ्मय में काव्यशास्त्रीय चिन्तन के आरम्भिक काल से लेकर हिंदी रीति-साहित्य के विकास-काल तक के मुदीर्घ काल में होनेवाली काव्य-गुण-मीमांसा का सुक्यस्थित रूप में ऐतिहासिक एवं विक्लेपणात्मक अध्ययन प्रस्तुत करने का यह प्रथम प्रयास है।

प्रस्तुत ग्रंथ के निर्माण में जिन मनीपियों की रचनाओं से सहायता मिली है, लेखक उनका चिर-कृतज्ञ है। आचार्य देवेन्द्रनाथ शर्मा के स्नेहपूर्ण मार्ग-निर्देश से ग्रंथ की रचना सम्भव हुई है। सुहृद्वर डॉ० काशीनाथ मिश्र तथा डॉ० अनन्त चौधरी से मुझे अनेक उपयोगी सुझाव मिले हैं।

ग्रंथ के प्रकाशन के लिए विहार हिंदी ग्रंथ अकादमी के अधिकारियों का अभारी हूँ।

The state of the s

हिंदी विभाग पटना कॉलेज पटना विश्वविद्यालय १९७२

—शोभाकान्त मिश्र

## विषय-धूची

| A STATE OF THE PARTY OF THE PAR | पृष्ठ संस्या |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| अध्याय १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |              |
| गुणविवेचन का इतिहास                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1-282        |
| आचार्य भरत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 8-23         |
| प्रसाद ६, माधुयं ७, ओज ८, समता १०।<br>अर्थं गुण वर्ग-अर्थं व्यक्ति १२, उदारता १४, समाधि १५, स<br>मार्यं १७, कान्ति १८, स्लेष १९।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ীক্ত-        |
| भामह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | २४—२=        |
| मानार्यं दण्डी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 75-89        |
| क्लेष ३१, प्रसाद ३२, समता ३२, माधुर्य ३४, सुकुमारता<br>अर्थव्यक्ति ३८, उदारत्व ३९, ओज ४२, कान्ति ४३, समाधि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |
| वामन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 89-00        |
| कोज ५१, प्रसाद ५३, श्लेष ५६, समता ५८, समाधि ।<br>माधुर्य ६२, सौकुमार्य ६३, उदारता ६४, अर्थव्यक्ति ।<br>कान्ति ६६।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              |
| रुद्रट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 50-00        |
| अन्यूनाधिकवाचकत्व ७०, सुकमत्व ७१, पुष्टार्थंत्व ७१, च<br>पदत्व ७१, क्षोदक्षमत्व ७१, अक्षूणत्व ७१।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ार-          |
| राजशेखर -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ७२-७३        |
| <b>बाचार्यं</b> कुन्तक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 68-53        |
| सुकुमार मार्ग के गुण—माधुर्य ७५, प्रसाद ७६, लावण्य ७<br>आभिजात्य ७७।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 96,          |
| विचित्र मार्ग के गुण—माधुर्य ७८, प्रसाद ७८, लावण्य ।<br>आभिजात्य ७९।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 99,          |
| साधारण गुण-अीचित्य ५०, सीमाग्य ५१।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 11-11        |
| क्षेमेन्द्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>57-58</b> |

भोज

58-835

श्लेष ६६, प्रसाद ६७, समता ६७, माधुर्य ६६, सौकुमार्य ६९, अर्थव्यक्ति ९०, कान्ति ९०, उदारत्व ९१, उदात्तता ९२, ओज ९३, औजित्य ९४, प्रेय ९४, सुशब्दता ९४, समाधि ९६, सौक्ष्म्य ९७, गाम्भीयं ९६, विस्तर ९६, संक्षेप ९९, सम्मितत्व १००, भाविकत्व १००, गित १०२, रीति १०३, उक्ति १०३, प्रौढि १०४।

वैशेषिक गुण

900-977

पदगत दोष-गुण-असाषुत्व १०७, अप्रयुक्तत्व १०८, श्रुति-कब्टत्व १०८, अनर्थक १०८, अन्यार्थ १०८, अपुष्टार्थ १०९, असमर्थ १०९, अप्रतीतत्व १०९, विलब्टत्व १०९, गूढार्थत्व ११०, नेयार्थ ११०, सन्दिग्ध ११०, विरुद्धमतिकृत् ११०, अप्रयोजक-पदत्व १११, देश्य १११, ग्राम्यत्व १११।

वाक्यगत वैशेषिक गुण—शब्दहीन ११२, अपक्रम ११२, विसन्वि ११२, पुनहक्त ११३, ब्याकीणं ११४, सङ्कीणं ११४, अपद ११४, वाक्यगमित ११४।

उपमादोष-गुण — भिन्नलिङ्गत्व एवं भिन्नवचनत्व ११४, हीनोपम ११५, अधिकोपम ११५।

छन्ददोष-गुण — छन्दोभक्त ११६, यतिभक्त ११६, अशरीर ११७, शैथिल्य ११७, वैषम्य ११७, कठोरत्व ११८, अप्रसन्न ११८, नेयार्थ ११८, ग्राम्य ११८, असमस्त ११८, अनिव्यूं ढ ११९, अनलक्कार ११९।

वाक्यार्थंगत वैशेषिक गुण—अपार्थं ११९, व्ययं १२०, एकार्थं १२०, ससंशय १२०, अपक्रम १२०, खिन्न १२०, अतिमात्र १२१, पक्ष १२१, विरस १२१, हीनोपम-अधिकोपम १२१, असिद्धोपम १२१, निरलङ्कार १२२, अक्लील १२२।

प्रबन्ध-गुण- (शब्दगत) संक्षिप्त-ग्रन्थत्व १२४, अविषम-बन्धत्व १२४, अनितिविस्तीर्णसर्गादित्व १२४, सुश्लिष्टसन्धित्व १२४, चतुर्वर्गंफलायत्तत्व १२४, चतुरोदात्तनायकत्व १२६, रसभा-वनिरन्तरत्व १२६, विधिनिषेधव्युत्पादकत्व १२६, सुसूत्रसंवि- धानक १२६, ( धव्दार्थोभयगत ) रसानुरूपसन्दर्भत्व १२६, पात्रानुरूपभायत्व १२७, अर्थानुरूपछन्दस्त्व १२७, समस्तलोक-रञ्जकत्व १२७, सदलङ्कारवाक्यत्व १२७।

#### अग्निपुराणकार

275-80

शाब्दगत सामान्य गुण-लालित्य १३०, गाम्भीयं १३०, सुकुमारता १३१, औदायं १३२, ओज १३२। अर्थगत सामान्य गुण-कोमलत्व १३३, उदारत्व १३४, प्रौढि १३४, सामयिकत्व १३४। शब्दार्थोभयगत सामान्य गुण-प्रसाद १३४, सौभाग्य १३४, यथासंख्य १३४, प्रशस्तता १३६, पाक १३६, राग १३७।

वैशेषिक गुण १३९-४०

जयदेव

980-88

क्लेष १४१, प्रसाद १४१, समता १४२, समाधि १४२, माधुर्य १४२, ओज १४३, सौकुमार्य १४३, उदारता १४४।

विद्यानाथ

288-40

श्लेष १४६, प्रसाद १४६, समता १४६, माधुर्य १४६, सीकुनार्य १४६, अर्थव्यक्ति १४७, उदारत्व १४७, कान्ति १४७, उदात्तता १४७, ओज १४७, सुशब्दता १४७, प्रेय १४७, औजित्य १४८, समाधि १४८, विस्तर १४८, सम्मितत्व १४८, गाम्भीर्य १४८, संक्षेप १४८, सीक्ष्म्य १४८, प्रौढि १४९, उक्ति १४९, रोति १४९, माविक १४९, गति १४९।

**आनन्दवधं**न

१५०-५६

माधुर्य १५०, ओज १५२, प्रसाद १५४।

मम्मट

१५६-६६

माचुर्य १५७, ओज १५८, प्रसाद १६०।

विश्वनाथ

१६६-७१

माधुर्य १६७, ओज १६९, प्रसाद १६९।

पण्डितराज जगन्नाथ

:१७१-८१

कान्ति १८०, समाघि १८०, रलेष १८०, माघुर्य १८१, अर्थव्यक्ति १८१, समाघि १८१। गौण लेखकों एवं टीकाकारों का गुण-विवेचन १८१—९४ निमसाधु १८१, उद्भट १८२, प्रतिहारेन्दुराज १८२, रत्नेश्वर १८३, विश्वेश्वर १८५, प्रकाशवर्ष १८५, बहुरूप मिश्र १८८, केशव मिश्र १८९, हेमचन्द्र १९०, कर्णपूर गोस्वामी १९१, वाग्मट १९१, अच्युत राय १९३।

हिन्दी-रीति-आचार्यों का गुणविवेचन केशव दास १९५, चिन्तामणि १९६, कुलपति मिश्र २०१,

844-585

माधुर्य २०२, ओज २०२, प्रसाद २०२। आचार्यं देव

703-5

अर्थंश्लेष २०४, प्रसाद २०४, समता २०४, माधुर्य २०४, सुकुमारता २०४, अर्थव्यक्ति २०६, समाधि २०६, कान्ति २०७, ओज २०७, उदारता २०७।

कुमारमणि शास्त्री माचुर्य २०९, ओज २०९, प्रसाद २०९;

205-80

सोमनाथ भिखारी दास

280-68

भिखारी दास २११-२५ माषुर्यं २१३, ओज, २१३, प्रसाद २१४, समता २१४, कान्ति २१४, उदारता २१६, अर्थं व्यक्ति २१७, समाबि २१७, श्लेष २१८, पुनरुक्तिप्रकाश २१८; माषुर्यं २२०, ओज २२०,

प्रसाद २२१।

बोषगुण-अश्लीलत्व २२२, ग्राम्यत्व २२२, न्यूनपदता २२३, अधिकपदता २२३, कथितपदत्व २२३, गर्भितत्व २२४, लोकविरुद्ध २२४, सहचरिमन्नत्व २२४।

जनराज

२२५-२२६

मानुर्य २२४, ओज २२४, प्रसाद २२६, लिखराम २२६; मुरारिदान २२६; जगन्नाथ प्रसाद भानु-कवि २२७-२८

आधुनिक विचारकों का गुणविवेचन

228-83

निश्रबन्यु २३१, रामदहिन निश्र २३१, कन्हैयालाल पोद्दार २३२, अर्जु नदास केडिया २३२, विश्वनाय प्रसाद निश्र २३२,

लक्ष्मीनारायण 'सुधांशु' २३३, गुलाब राय २३४, देवेन्द्रनाथ धर्मा २३४, रामचन्द्र शुक्ल २३६, स्यामसुन्दर दास २३६, डॉ॰ नगेन्द्र २३८।

अध्याय २

काव्य में गुण का स्थान गुण और अलङ्कार

583-328

308-288

भरत २४५, भामह २४५, दण्डी २४६, उद्भट २५३, वामन २५५, प्रतिहारेन्दुराज २५८, मोज २५९, रत्नेश्वर २६१, अग्निपुराणकार २६२, विद्यानाथ २६२, केशव मिश्र २६३, आनन्दवर्षन २६४, अभिनवगुप्त २६८, मम्मट २६९ विश्वनाथ २८०, पण्डितराज जगन्नाथ २८१, हेमचन्द्र २८२, निष्कर्ष २९७।

गुण और रीति ३०१ नदिन ३०१ नदिन ३०१ नदिन ३०७, वामन ३१३, रुद्धट ३१६, निमसाधु ३१६, उद्भट ३१७, भोज ३१७, रत्नेद्दवर ३१८, विद्यानाथ ३१९, राजशेखर ३१९, श्री हर्ष ३२०, कुन्तक ३२०, आनन्दवर्धन ३२१, मम्मट ३३२, विद्यनाथ ३३४।

गुण और औचित्य ३३९—५३ माघ ३४१, भामह ३४१, दण्डी ३४२, रुद्रट ३४३, राजशेखर ३४४, भोज ३४५, कुन्तक ३४६, क्षेमेन्द्र ३४८, आनन्दवर्षन ३४०, मम्मट ३५१ विश्वनाथ ३५२ जगन्नाथ ३५२।

गुण और रस ३५३—६४ भरत ३५३, माघ ३५४, वण्डी ३५४, वामन ३५४, भोज ३५४, रत्नेश्वर ३५७, अग्निपुराणकार ३५९, रहट ३५९, निमसाधु ३५९, प्रतिहारेन्दुराज ३६२, विद्यानाथ ३६२, आनन्ददर्यंन ३६३, अभिनवगुप्त ३६४, मम्मट और विश्वनाथ ३६४ पण्डितराज जगन्नाथ ३६४।

गुण और लक्षण निष्कर्ष

3 84-50

350

अध्याय ३

गुणों का वर्गीकरण

३६५-९६

भरत ३८५, दण्डी ३८६, वामन, ३८७।

| -  |   |
|----|---|
| भा | 7 |

₹50-94

अपृथग्यत्ननिर्वत्यं रसारम्भक गुण-वगं ३८८, अपृथग्यत्ननिर्वत्यं रसारम्भ गुण-वगं ३८९, पृथग्यत्ननिर्वत्यं गुण-वर्ग ३८९, वंशिषक गुण-वर्ग ३८९, पदगत वैशेषिक गुण-वर्ग ३८१, वाक्यगत वैशेषिक गुण-वर्ग ३९१, वाक्यगत वेशिषक गुण-वर्ग ३९२, पदगत दोष का अदोय-वर्ग ३९३, पदगत दोष का गुण-वर्ग ३९४, वाक्यगत दोषों का गुण-वर्ग ३९४, वाक्यगत दोषों का अदोय-वर्ग ३९४, अर्थगत दोषों का गुण-वर्ग ३९४, अर्थगत दोषों का अदोप वर्ग ३९४, अर्थगत प्रवन्ध-गुण-वर्ग ३९४। अगिनपुराणकार—३९६, शब्दगुण वर्ग ३९६, अर्थगुण वर्ग ३९६, उभयगुण-वर्ग ३९६।

| ३९६, उभयगुण-वर्ग ३९६।                                                                                                 |       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| अच्युतराय                                                                                                             | ३९६   |
| कुन्तक <u>क</u> ार्क का अनुसार का अनु | 390   |
| सुकुमार मार्ग के गुण ३९७, विचित्र मार्ग के गुण ३९७, मध्यम<br>मार्ग के गुण ३९७।                                        |       |
| विद्यानाथ                                                                                                             | ३९७   |
| केशव भिश्र                                                                                                            | 390   |
| शब्दगुण-वर्ग ३९७, अर्थगुण-वर्ग ३९७, वैदोपिक-गुण-वर्ग ३९७                                                              |       |
| जयदेव                                                                                                                 | ३९७   |
| निष्कर्ष                                                                                                              | 395   |
| अध्याय ४                                                                                                              | 19    |
| गुणों का स्वरूप विकास ३९                                                                                              | 3-834 |
| शब्दार्थ गुज-इलेप ३९९, प्रसाद ४०३, समता ४०४, माधुर्य                                                                  |       |
| ४०४ सक्तमास्ता ४०७ अधंव्यक्ति ४०६ उदारस्य ४००                                                                         |       |

#### अध्याय ५

गुणों का संस्था-निर्धारण, लक्षण एवं उदाहरण ४१६-४५९ भोज ४१६-२६

ओज ४११, कान्ति ४१२, समाधि ४१३।

शब्दगत गुण: औजित्य ४१९, प्रेय ४१९, सुशब्दता ४२०, सौक्ष्म्य ४२०, गाम्भीयं ४२०, विस्तर ४२१, संक्षेप ४२१, सिम्मतत्व ४२१, माविक ४२१, गति ४२२, रीति ४२२, चिक्त ४२२, प्रौढि ४२२।

अर्थगत गुण: बौजित्य ४२३, प्रेय ४२३, सुशब्दता ४२३, समाधि ४२४, सौक्ष्म्य ४२४, गाम्भीयं ४२४, विस्तर ४२४, संक्षेप ४२४, सम्मितत्व ४२४, भाविक ४२४, गति ४२४, रीति ४२४, उक्ति ४२४, प्रौढि ४२६।

अग्निपुराण

४२६-२९

लालित्य ४२७, गाम्भीयं ४२७, संविधान ४२७, कोमलत्व ४२७, प्रौढि ४२८, सामयिकत्व ४२८, सौभाग्य ४२८, यथासंस्य ४२८, प्रशस्यता ४२८, पाक ४२८, राग ४२९।

कुन्तक

826-38

सुकुमार मार्ग के गुण । लावण्य ४२९, आभिजात्य ४२९; विचित्र मार्ग के गुण : लावण्य ४३०, आभिजात्य ४३०; सर्वमार्गगत साधारण गुण : औचित्य ४३०, सौभाग्य ४३१।

महाभारत

४३२-३३

उपतार्थं ४३२, अभिन्नार्थं ४३२, न्यायवृत्त ४३२, अनिक ४३२, क्लक्ष्ण ४३२, असन्दिग्ध ४३२, गुवंक्षर-संयुक्त-विपर्यय ४३३, पराङ्मुखसुद्धकर-विपर्यय ४३३, अनृतविपर्यय ४३३, त्रिवर्गविरुद्धविपर्यय ४३३, असंस्कृत-विपर्यय ४३३, अन्यून ४३३, कष्टशब्द-विपर्यय ४३३, विक्रमाभिहित ४३३।

कोटिल्य का अर्थशास्त्र निष्कर्ष 833

838

दलेष ४३४, प्रसाद ४३४, समता ४३४, समाधि ४३४, माधुर्य ४३४, ओज ४३६, सुकुमारता ४३६, अर्थव्यक्ति ४३७, उदारता ४३०,कान्ति ४३७, निष्कर्ष ४३८। शब्दार्थगत गुण—(लक्षण-उदाहरण) श्लेप ४३९, प्रसाद ४४३, समता ४४४, समाधि ४४४, माधुर्य ४४६, ओज ४४८, सुकुमारता ४४९, अर्थव्यक्ति ४४०, उदारता ४४१, कान्ति ४४२। रसगत गुण—माधुर्य ४४३, ओज ४६६, प्रसाद ४४७।

उपसंहार

861-800

पारिभाषिक शब्दावली (हिन्दो-अँगरेजी)

20-208

ग्रन्थ-सूची

803-80E

TO DESCRIPTION OF STREET PT-EY The state of the s A PART OF WELL STREET TO E TOTAL Proposition of the second FOR STREET, ST THE REPORT OF VEHICLE AND ADDRESS. Total tile "In age to bell-til rate 118-847 . Attended the first a charle 38-35 Ble-Est ( PETER TOTAL

# काव्यगुर्शों का शास्त्रीय विवेचन

ज्या श्रमुको जा वास्तीय विदेशन

## गुणविवेचन का इतिहास

आचार्यं भरतः

काव्यगुणों पर काव्यशास्त्रीय दृष्टि से सर्वप्रथम विचार आवारं भरत के नाट्यशास्त्र में उपलम्य है। नाट्याचारं भरत ने अपने पूर्व-वर्ती जिन आचार्यों का नामोल्लेख किया है विधा पाणिनि की अष्टाच्यायी में भरतपूर्व जिन आचार्यों का निर्देश पाया जाता है दे, उनकी रचना उपलब्ध नहीं। अतः यह नहीं कहा जा सकता कि भरत के पूर्व काव्यगुणों पर विचार हुआ था या नहीं। अन्य प्रमाण के अभाव में भरत की गुण-घारणा को हो काव्यशास्त्र की प्रथम गुण-घारणा मानना युक्तिसङ्गत होगा।

portal some to figure.

भरत ने दस काव्यगुणों का उल्लेख किया है। दस काव्यदोषों के वर्णन के उपरान्त भरत ने उनके विपयंय को काव्यगुण कहा है। विपयंय के अयं के सम्बन्ध में आचार्यों में मतभेद है। कुछ आचार्य इसका अयं 'अभाव' मानते हैं, कुछ 'अन्यथाभाव' तथा अन्य आचार्य 'वैपरीत्य'। अभिनवगुप्त के अनुसार विपयंय का अयं अभाव है। अतः, भरत दोष के अशाव को गुण मानते हैं। भरत के गुणों के स्वरूप के विवेचन से सभी गुण दोषामावात्मक-मात्र नहीं जान पड़ते। उदारता, ओज, सुकुमारता आदि भावात्मक गुण हैं, दोषाभाव-मात्र नहीं। भरत के प्रत्येक गुण को उनके प्रत्येक दोष का विपरीतधर्मा कहना भी उचित नहीं। डॉ॰ नगेन्द्र ने इस विवाद का युक्तिसङ्गत निदान यह निकाला है कि भरत ने गुण को दोष का वैपरीत्य ही माना है ""। किन्तु, यह वैपरीत्य सामान्य है, विशिष्ट नहीं। अपन्य प्राप्त के काव्यमाला संस्करण के अनुसार भरत ने

नाट्यशास्त्र में को इल, दत्तिल आदि आचार्यों के नाम का उत्लेख हुआ है।
 —ना० शा० १, २६ पृ० ३

२. पाराशर्यशिलालिच्यां भिक्षुनटमूत्रयोः । - पाणिनि, अष्टाध्यायी ४, ३, ११०

३. एते दोपा हि कान्यस्य मया सम्यक् प्रकीतिताः ।

'एत एव विपर्यस्ता गुणाः कान्येषु कीतिताः ।)

गुणा विपर्ययादेषां माधुयौ दार्य बक्षणाः ॥ भरत, ना० शा० १६, ६५

—(काशी-संस्करण)

४. डा० नगेन्द्र, हि० कान्याबद्धार स्त्र की भूमिका, पृ० १६।

गुणों को नाट्यगुण कहा है। ये नाट्याश्रित दस दोयों के विषयं यह हैं। काज्य-माला-संस्करण में भी 'गुणाः काव्येषु कीर्तिताः' पाठान्तर स्वीकार कर नाट्या-श्रित दोष के विषयं य को काव्यगुण माना गया है। नाट्यशास्त्र के प्रतिपाद्य मुख्यतः नाटक के ही विभिन्न तत्त्व हैं; किन्तु उनके प्रतिपादन की पद्धति इतनी व्यापक है कि काव्य की नाटकेतर विधाओं के विवेचन में भी उनका महत्त्व कम नहीं। भरत के नाट्य-रस को जिस प्रकार परवर्ती बाचायों ने व्यापक रूप से काव्य-रस के रूप में स्वीकार कर लिया, उसी प्रकार उनके नाट्यदोष एवं नाट्यगुण भी काव्यदोष एवं काव्य-गुण के रूप में स्वीकार कर लिये गये। गुणों को भरत ने नाट्यगुण कहा हो या काव्यगुण, उनके उद्देश्य में कोई अन्तर नहीं पड़ता।

भरत ने जिन दस काव्यदोधों का उल्लेख किया है, उनका विपर्यंय दस गुणों को मानना कठिन है। उनके दस दोप हैं—गूढार्थ, अर्थान्तर, अर्थहीन, भिन्नार्थ, एकार्थ, अभिप्लुतार्थ, न्यायादपेत, विषम, विसन्धि और शब्दच्युत। २

गुणों की परिमाषा में कहीं भी दोषाभाव का उल्लेख भरत ने नहीं किया है। अभिनवभारती में अभिनवगुष्त ने सभी गुणों को दोष-विपर्ययात्मक न मानकर केवल माधुर्य और औदार्य में दोषों का अभाव माना है। माधुर्य एवं औदार्य-गुणों के जो लक्षण नाट्यशास्त्र में दिये गये हैं, उनपर विचार करने से यह स्पष्ट है कि वहाँ किसी दोष का अभाव गुण-लक्षण का अनिवार्य अङ्ग नहीं माना गया है। इसलिए, माधुर्य एवं औदार्य को भावात्मक गुण न मानकर दोषाभावरूप गुण मानने के पक्ष में कोई प्रवल युक्ति नहीं। आनन्दवर्षन एवं उनके अनुयायो व्वनिवादी आचायों ने माधुर्य, ओज एवं प्रसाद-गुणों की भावात्मक सत्ता मानकर दोषाभावात्मक गुणों की सत्ता अस्वीकार कर दी

एते दोषास्तु विश्वेयाः स्रिशिनीटकाश्रयाः ।
 वणा विपर्ययादेषां माभुयो दार्यं लक्षणाः ।।

<sup>-</sup> भरत ना॰ शा॰, कान्यमाला-संस्करण, १६, ६६, पृ० २६४

गूढार्व मर्थान्तरमर्थहीनं भिन्नार्थ मे कार्यमभिष्युतार्य म् ।
 न्यायादपेतं विषमं विसंधि शब्दच्युतं वे दश काव्यदोपाः ॥

<sup>—</sup>बही, १६, ८६, पृ० २६४

इ. क्षय गुणेषु प्रतिजानीते—एपां विपर्ययाद्गुणा भवन्ति, एतदोपविधात एव गुणो भवतित्यर्थः । किंमविशेषेण नेत्याह माधुर्यादार्यकक्षणमङ्को येपाम् । एतदुक्तं भवति—एतदोपविद्यानं अतिसुखं दांतरसं च यदि भवति तावता गुणान्तरे रखद्वारेश्व दीनमपि काव्यं लक्षणयोगाव्यभिचारोत्युक्तम् । ना० शा०, अ० भा० १६ पृ० ३३३-३४

है। वामन ने अपने काव्यालक्क्कार में सभी गुणों को भावारमक और गुणाभाव को दोप माना है। भरत के द्वारा गुणों को दोषाभाव कहें जाने का कारण दूँदते हुए डॉ॰ सुशीलकुमार डे ने जैकोबी (Jacobi) का मत उद्धृत कर यह प्रतिपादित किया है कि गुण की अपेक्षा दोप जनसामान्य की समझ में शीघ्र आ जाते हैं। अतः, सुशोध दोपों के माध्यम से अपेक्षाकृत दुर्बीय गुणों को समझाने के लिए ही भरत ने गुणों को दोषविपर्ययास्मा कह दिया होगा। अ

भरत ने दस गुणों का उल्लेख इस प्रकार किया है :- श्लेप, प्रसाद, समता, समाधि, माधूर्य, ओज, पदसौकूमार्य, अर्थव्यक्ति, उदारता और कान्ति।" भरत के उत्तरवर्ती आचार्य वामन ने भरत के दस गुणों को स्वीकार कर शब्दगत एवं अयंगत-भेद से गुण के बीस प्रकार माने हैं। भरत ने गुणों का शब्दगत एवं अर्थगत-भेद नहीं किया है; किन्तु उनकी गुण-परिभाषाओं में यह स्पष्ट है कि कुछ गुण शब्दगत हैं एवं कुछ अयंगत । उदा-हरणायं, 'अथंव्यक्ति' जिसमें प्रसिद्ध घातु के प्रयोग से वस्तुस्वमाव का ययारूप वर्णन हुआ करता है, अयंगत गुण है। इमीलिए उसके नामकरण में अयं की अभिव्यक्ति पर वल दिया गया है। 'सौकुमार्य' को पदसौकुमार्य कहकर उसका शब्दगत होना स्वीकार किया गया है । प्रसाद में ऐसे बोधगम्य शब्दों का प्रयोग हुआ करता है, जिससे अनुक्त अर्थ को भी प्रतीति सहृदय को हो जाती है। प्रसन्न पदों के प्रयोग पर वल होने के कारण 'प्रसाद' शब्दगत गुण है। यह अर्थ गुण 'अर्थव्यक्ति' के समकक्ष है। शब्द-गुण 'प्रसाद' एवं अर्थ-गुण 'अर्थव्यक्ति' साथ रहा करते हैं। कुछ गुणों की परिभाषा में उन्हें शब्द एवं अर्थ उभयगत माना गया है। उदाहरणतः, सौकुमायं को यद्यपि 'पदसौकुमायं' कहकर शब्दगत स्वीकार किया गया है तथापि उसकी परिमाषा में 'सुकुमारार्थसंयुक्तम्' कह कर उसे अथंगत भी मान लिया गया है। इसी प्रकार 'कान्नि' की परिभाषा में

१. केचिदन्तर्भवन्त्येषु दोषत्यागात् परे क्रिताः । अन्ये भजन्ति दोषत्वं कुत्रचित्र ततो द्रा ।। — मम्मट, कान्यप्र० ८,७२ प्र०१६३

२. पूर्वे नित्याः।—वामन, कान्यालं, ३,१,३ और
पूर्वे गुणा नित्याः। तैविना कान्यशोभानुपपत्तेः। —वही, वृष्ठि पृ० ७१,
३. डा० स्शीलकुमार डे, —History of Sanskrit Poetics, Vol II,
पृ० १२

४. श्लेपः प्रसादः समता समाधिर्माधुर्यमोजः पदसौकुमार्यम् । अर्थस्य च न्यक्तिहरारता च कान्तिश्च कान्यस्य गुणा दशैते ।।

<sup>—</sup>ना शा॰, १६, ६६

मन एवं श्रोत्र के लिए आह्वादजनक कहकर उसे शब्दगुण भी माना गया है और 'लीलाद्यथॉपपन्न' कहकर उसका अर्थगुणत्व भी स्वीकार किया गया है। इस प्रकार भरत के दस गुणों को तीन वर्गों में बाटा जा सकता है। कुछ केवल शब्द-गत हैं, कुछ केवल अर्थगत हैं तथा कुछ शब्द एवं अर्थ-उभयगत हैं। शब्दगत गुण के वर्ग में 'प्रसाद', 'माधूयं', 'ओज' और 'समता'-ये चार गुण आते हैं। अर्थ-गुण-वर्ग में 'अर्थव्यक्ति', 'उदारता' एवं 'समाधि गुणों की गणना की जा सकती है तथा शब्दार्थयुगलगत गुणवर्ग में 'सीकुमायं', 'कान्ति' और 'श्लेष' को रखा जा सकता है। हम इन्हीं वर्गों में भरत की गुण-परिभाषाओं का अध्ययन करेंगे। नाट्यशास्त्र की 'अभिनवभारती'-टीका में अभिनव ने केवल शब्दगत एवं केवल अर्थगत गुणों को न मानकर सभी गुणों को शब्दार्थयुगल-गत सिद्ध करने का प्रयास किया है। कारण यह है कि अभिनवगुप्ताचार्य गुण-धारणा में वामन के अनुयायी हैं, जिन्होंने भरत के दस गुणों के शब्दगत तथा अर्थगत-भेद स्वीकार किये हैं। फलत:, अभिनव ने भरत के गुण-लक्षणों की व्याख्या वामन के मतानुसार की है। कहीं-कहीं वामन की गुण-परिभाषा में प्रयुक्त पदावली को भरत के गुण-लक्षण में मिला दिया गया है आर ऐसा अर्थ कर दिया गया है, जो सम्भवतः भरत को अभिन्नेत नहीं था। भरत के प्रसाद माधुर्य, ओज और समता-गुणों को हुम बब्द-गुण मानते हैं। हम पहले इन्हीं गुणों पर विचार करेंगे।

प्रसाद—भरत ने प्रसाद गुण वहाँ माना है, जहाँ शब्दों का ऐसा प्रयोग हो, जिससे अनुकत अयं की भी प्रतीति सहृदयों को होने लगे। यह सुबोध शब्द और अर्थ के संयोग के कारण होता है। है हमचन्द्र ने अपने काव्यानुशासन में भरत के गुण-लक्षण की व्याख्या की है। उनके अनुसार भरत की मान्यता है है कि अलग-अलग स्फुट रूप से रहने वाले शब्द-अर्थ के योग से जहाँ अकथित शब्दार्थ की भी प्रतिपत्ति हो जाती हो, वहाँ प्रसाद गुण माना जाता है। पद से ही उसके अर्थ की अवगति होती है। इसलिए लक्षण में शब्द और अर्थ का

१. अथानुको दुधैर्यत्र शब्दादर्थः प्रतीयते ।

मुखशब्दार्थं संयोगात्मसादः परिकीर्त्यते ॥— ना० शा० काव्यमाला १६, १००
पृ० २६६ काशी-संस्करण में पाठ इस रूप में पाया जाता है—
अप्यनुको दुधैर्यत्र शब्दोऽथीं वा प्रतीयते ।

सखशब्दार्थं संयोगात्मसादः परिकीर्त्यते ॥ ना० शा०, काशी-संस्करण १६,६६

ग्रहण हुआ है। अभिनवगुप्त ने मरत के प्रसाद लक्षण के विवेचन में वामन की गुण-परिभाषा में प्रयुक्त पारिभाषिक शब्दावली का प्रयोग किया है। वामन ने वन्य-शैथिल्य को शब्द -गुण प्रसाद माना है। अभिनव यह मानते हैं कि जहाँ शब्दों में सन्धि की अल्पता के कारण शैथिल्य हो, वहाँ भरत के अनुसार शब्द -गुण प्रसाद होता है। वामन की अर्थ-प्रसाद सम्बन्धी घारणा को भी अभिनव ने भरत की गुण-परिभाषा में मिला कर अर्थ-गुण प्रसाद की कल्पना कर ली है। वामन अर्थवैमल्य को अर्थगत प्रसाद नुण मानते हैं। अपत के प्रसाद लक्षण पर टिप्पणी देते हुए अभिनव ने कहा है कि जहाँ किसी अर्थ का कथन न होने पर भी विना किसी कष्टकल्पना के वह अर्थ सिद्ध हो जाय, वह अर्थ की विमलता अर्थगत प्रसाद है। ऐसे स्थल पर अनुपयोगी अर्थ के त्याग से काब्य में वैसी ही विमलता रहा करती है, जैसी विमलता चूलि-रहित जल में रहती है। अतः, अर्थगत विमलता अर्थ प्रसाद है। भरत ने अपनी परिभाषा में अर्थवैमल्य का उल्लेख नहीं किया है। वामन के अर्थ-गुण प्रसाद को घ्यान में रख कर अभिनव ने भरत के प्रसाद-लक्षण का यह अर्थ कर दिया है।

भरत के उक्त गुण-लक्षण में ऐसे शब्द-प्रयोग को वाञ्छनीय माना गया है, जो सङ्कृत से अनुक्त अर्थ की भी प्रतीति करा दें।

माधुर्य-माधुर्य गुण वहाँ माना जाता है, जहाँ वाक्य वार-बार सुने जाने पर या बार-बार उच्चारण किये जाने पर भी मन को उद्विग्न नहीं करता। है हेमचन्द्र ने इसका स्पष्टीकरण इस रूप में किया है कि जहाँ अनेक बार अभि-

विभक्तवाच्यवाचकयोगादनुक्तयोरिप शब्दार्थयोः प्रतिपक्तिः प्रसाद इति भरतः।
पदपूर्विका तदर्यावगतिरिति शब्दार्थयोग्र हणम्। – हेम० काव्यानु० व्याख्या०
पृ० २३४

२. शेथिल्यं प्रसादः । — नामन, कान्यालं ३,१.६

३. सुख इति न प्रयत्नमपेक्षते । यः शब्दार्थों यः संयोगः शब्दविषय इत्यर्थः, कला-मात्ररूप एव यत्र सन्धिः अतएव शैषित्यात्मा स शब्दगुणः प्रसादः । प्रसन्नताः स्फुटत्वं लक्षणीयविभागता पदानाम् । —ना० शा० अ० मा० पृ० ३३१-३६

४. अर्थ नैमल्यं प्रसादः । वामन काव्यालं ० ३,२,३,

१. यत्राधे अनुक्ते ऽपि दुधेः कष्टकरपनया अन्याखतोऽप्यर्थः प्रयोजनं स्वयं जायते सोऽशे वैमल्याअयोऽ पि वैमल्यमुपचारात् सोऽयो वा कान्यस्य वैमल्यं स्वयं जानंश्चानुपयोगिपरिवर्जनात् । वैमल्यशब्दवाच्याज्जलस्येव पांसुभिरसंपर्कोद्- भवतीति वैमल्यमर्थस्य प्रसादः । — ना० शा० अ० भा० पृ० ३३१

६. बुर्शो यच्छू तं वाक्यमुक्तं वापि पुनः पुनः । नो देजयति यस्माद्धि तन्माधुर्वमिति स्मृतम् । —ना० शा० १६,१०४

हित बाक्य मन का उद्दे जक नहीं होता वहाँ भरत माधुयंगुण मानते हैं। स्पच्टतः भरत ने माधुयं को शब्दगत गुण माना है। इस गुण-परिभाषा की व्याख्या करते हुए अभिनव ने श्रुत का अर्थ संशय और विपर्ययहीनता माना है। दीर्घ-समास-रचना संशयास्पद और विपर्ययास्पद होती है। अतः, दीर्घ-समास-रहित रचना में ही माधुर्य गुण रहता है। यह शब्द-माधुर्य है। अभिनव का कहना है कि जहाँ वचन-वैचित्र्य से एक ही अर्थ का पुनः-पुनः कथन होने पर भी, अर्थ में नीरसता नहीं आती, वहाँ अर्थगुण माधुर्य होता है। एक ही अर्थ का अनेक बार वचनान्तर से कथन होने पर वह अर्थ वैचित्र्यपूर्ण हो जाता है। मरत की परिभाषा में बचन वैचित्र्यास्मक अर्थ-माधुर्य का उल्लेख नहीं हुआ है। बामन ने अर्थगत माधुर्य-गुण की परिभाषा देते हुए उसे उक्ति-वैचित्र्य माना है। उसी मान्यता से प्रभावित अभिनव ने भरत के माधुर्य-लक्षण में वचन वैचित्र्यमय अर्थ-माधुर्य की कल्पना को मिला दिया है। मरत माधुर्य गुण के के लिए मधुर या कोमल कान्त पदावली की योजना को ही आवश्यक मानते थे।

बोब- नाट्य-शास्त्र के दो पाठों में ओज के अलग-अलग लक्षण मिलते हैं। एक पाठ के अनुसार जिस रचना में बहुत ही समस्त एवं विचित्र पदों का प्रयोग हो, जहाँ परस्पर सापेक्ष वणों वाले पदों की एवं उदार पदों की योजना हो, वहाँ ओज गुण होता है। अभिनवगुप्त ने ओज की इसी परिभाषा की व्याख्या की है। भरत ने ओज गुण में समास-युक्त, विचित्र, सानुराग एवं उदार पदों की योजना को आवश्यक माना है। यह आवश्यक नहीं कि जारों प्रकार के पदों की योजना एक साथ हो ही। अभिनव ने अपने एक उदाहरण

१. बहुशो यच्छ तमिशिहतम् वानयमनुद्धे जकं मनसस्तन्मभुरमिति भरतः ।
— हेम०, काव्यान् व्याख्या प० २३७

२. बदिति यस्माद्धे तोर्बांक्यं अतं संशयिवपर्वयोरास्पदं न भवतीति तन्माधुर्वम् । द्वाधीयसि समासे ताववश्यं भवत इति तदिरद्द एव माधुर्यं शब्दगुण इत्युक्तं भवति । —ना० शा० अ० भा० पृ० ३३६

३. पुनः पुनरम्युक्तमय जातं यस्माद्धे तोरपनीतमवगाइनेन वैरस्येन तद्भवन-वैचित्र्यात्मकं माधुर्यमर्थं ग्रुणः वचनान्तराभिधेयतया हि स प्वायो विचित्रो भवति । —वही पृ० ३४०

४. डिक्कि चित्र्यं माधुर्वम् । — वामन कान्या० १,२, ११

१. समासबद्भिर्बद्धभिविचित्रेश्च परेबु तम् । सानुरागेक्दारेश्च तदोजः परिकीर्त्यते ॥ — ना० शा० १६,१०५

में समस्त एवं यमक-युक्त पदों की रचना में ओज-गुण दिखाया है। सानुराग पद का अर्थ अभिनव के अनुसार ऐसा पद है, जिसमें एक वर्ण वर्णान्तर की अपेक्षा रखता हो। र सानूराग विशेषण से बोज में विशेष प्रकार की व्वनि-योजना की आवश्यक माना गया है। नाट्य-शास्त्र के काव्यमाला-संस्करण में 'सानूरागैः' के स्थान पर 'सा त स्वरै:' पाठ आया है। यह विशिष्ट स्वर-योजना भी ब्वनि से उत्पन्न होने वाले प्रभाव की ओर ही सङ्क्रीत करती है। 'सानुराग' पाठ से व्यञ्जन की योजना का महत्व भी ओजस्वी प्रभाव की व्यञ्जना के लिए स्वीकार कर लिया गया है। वर्णों के विशेष प्रकार के संबटन से जो ब्वनि उत्पन्न होती है, उसमें श्रोता की मनोदशा को विशेष प्रकार से प्रभावित करने की शक्ति आ जाती है। अभिनव की मान्यता है कि सानुराग वर्णों के प्रयोग से वाक्य में कसाव आ जाता है। समस्त एवं सानुराग पद संक्षेप में बहुत अर्थ को प्रकट कर सकते हैं। अतः ऐसे स्थल पर संक्षेपात्मक अर्थ-गुण ओज माना जाना चाहिए। कहीं-कहीं एक अर्थ के कथन के लिए अनेक उदार पदों से भी ओजस्वा रचना होती है। अतः, अर्थ-गुण ओज विस्तारात्मक भी होता है। इ भरत की उक्त परिभाषा में, ओज में पदों के गुम्फन एवं वैचित्र्य, उनकी उदारता तथा ध्विन-सङ्गीत का होना आवश्यक माना गया है। पदगत गाउता में अर्थ-गुण मानना अभिनव की कल्पना है।

नाट्यशास्त्र के दूसरे पाठ में ओज गुण में शब्द एवं अयं दोनों की सम्पदा की स्वीकृति है। इस पाठ के अनुमार जहाँ गहित या हीन वस्तु भी शब्द एवं अयं की सम्पत्ति से उदात्त बन जाती है, उसे ओज कहते हैं। अभिन अपुष्त ने इस लक्षण की व्यास्था नहीं की है। ओज का अयंगतत्व सिद्ध करने में यह ओज क्ष्मण अधिक सहायक होता। हेमचन्द्र ने इसकी व्यास्था करते हुए कहा है कि जहाँ किन अपने शब्दार्थ के वैभन से कुत्सित एवं तुच्छ वस्तुओं में भी उदात्तता

१. सानुरागैर्यत्र वर्णो वर्णान्तरमपेक्षते तत्र सानुरागत्वम् - अ० भा० पृ० ३४०

२. दे० ना० शा० कान्यमाला-संस्करण पृ० २६६

३. स तदेव गाढत्वमुच्यते निविडावयवतैव समासेन संक्षेपेण युक्तानि पदानि यत्रार्थं भूयानिति संक्षेपो नामार्थ-गुण ओजः । ओजस्वी किमतोऽपि भूयः समाक्षिपति, तथा एकमपि वस्तु उदारै वैद्विभः पदे रूपनिवध्यते विस्तारात्म- कत्वमध्योजोऽर्थंगणः । —अ० भा० पृ० ३४१

४. अवगीतोऽपि होनोऽपि स्यादुदाचावभासकः । यत्र शब्दार्थं संपत्त्या तदोजः परिकीतितम् ॥ —ना० शा० १६, १०६

का आधान कर देते हैं, वहाँ भरत ओज गुण मानते हैं। हैमचन्द्र ने इस सन्दर्भ में मञ्जल का मत उद्धृत किया है। मञ्जल की मान्यता है कि यदि कि के द्वारा अवगीत और हीन वस्तु में शब्दार्थ-महिमा से उदात्तता का आधान ओज है तो जहाँ किंव अनवगीत और अहीन वस्तु में शब्दार्थसम्पदा से अनुदात्तता का आधान करते हैं वहाँ 'अनोज' होगा। 2

समता—समता गुण पर भी नाट्यशास्त्र के दोनों पाठों में भिन्न-भिन्न लक्षण प्राप्त होते हैं। एक पाठ के अनुसार समता गुण वहाँ होता है जहाँ अत्यन्त 'चूणं-पद' नहीं हो तथा आवश्यक और दुवींध पदों का अभाव हो। प्रस्तुत परिभाषा में 'चूणंपद' इस पारिभाषिक शब्द का प्रयोग किया गया है। चूणंपद विशेष प्रकार की रचना है, जिसमें अनिवद्ध पद रहते हैं, अक्षर अनियत रहते हैं तथा अर्थानुरूप अक्षर-प्रन्थन रहता है। विभक्त्यन्त पद को भरत ने निवद्ध कहा है। विभक्त्यन्त पद का अभाव अनिवद्ध पद कहा जाता है। वामन में चूणंपद का अर्थ अधिक स्पष्ट है। उन्होंने चूणं उस गद्ध-बन्ध रचना को माना है, जिसमें दीघंसमास नहीं होते। अपनी वृत्ति में चूणं के लिए अदीघं समास तथा अनुद्धत पद को उन्होंने आवश्यक माना है। वामन के मत को स्पष्ट करते हुए टीकाकार गोपेन्द्र तिप्पभूपाल ने लिखा है कि 'चूणं पद' से उपचार से असमस्त पदों का समाहार लक्षित होता है। अतः, असमस्त पद-

१. अवगीतस्य हीनस्य वा वस्तुनः श्रन्दार्थं संपदा यदुदात्तत्वं निपिञ्चन्ति कवयस्तदोजः इति भरतः । —हेम० कान्यानु० व्या० पृ० २३३

२. अनवगीतस्य अहीनस्य वा वस्तुनः शब्दार्थयोः (अर्थं) सम्पदा यदनुदात्तत्वं निषिक्वन्ति कवयः तर्हि तदनोजः स्यादिति मङ्गतः । — वही पृ० २३३

नातिचर्णपदे यु क्ता न च व्यर्थिभिषायिभिः।
 दुर्वोषनैश्च न कृता समत्वात् समता मता।। — ना० शा० १६, १०० काव्यमाला-संस्करण में तृतीय चरण का पाठ। 'न दुर्वोषा तैश्च कृता' है।
 (हे० १६, १०१ पृ० २६६) इस पाठ का अर्थ होगा—जो उन पदों से दुर्वोष नहीं हो, नहीं समता गुण माना जाता है।

४. अनिवद्भपदच्छन्दस्तथा चानियताक्षरम् । अर्थापेक्षाक्षरस्यूतं हो यं चूर्णपदं हुवै: ॥ - ना० शा० कान्यमाला-सं० १८,१२

१. विभक्तयन्तं पदं हो यं निवदं चूर्णमेव च । - ना० शा० कान्यमाला १८, ५१ ६. अनाविद्वलितपदं चूर्णम् । - वामन, कान्यालं० १, ३, २४

धनाविद्यान्यदीर्धसमासानि सवितान्यनुकतानि पदानि यर्दिमस्तदनाविद्य-स्वितपदं चर्णमिति । —वही० वृत्ति पृ० ३१

चहुल रचना चूणं कही जाती है। " भरत समता गुण के लिए असमस्त पदों के अतिशय प्रयोग को अवाञ्छनीय मानते हैं। अभिनवगुप्त ने भरत की परिभाषा के स्पष्टीकरण के कम में यह माना है कि शब्दों के समत्व में ही समता गुण होता है। " समता गुण की अभिनव-कृत व्याख्या पर वामन की शब्द-समता-सम्बन्धी घारणा का प्रभाव है। भरत की परिभाषा में समता के लिए पदों पर ही विचार हुआ है। अत:, उसे शब्दगुण मानना युक्ति-सङ्गत है। अभिनवगुप्त ने समता का अर्थगत-भेद भी स्वीकार किया है। उनका कहना है कि भरत ने प्रयोजनहीन अर्थ का अभिवान करने वाले पदों का अभाव इस गुण में माना है। अत: अर्थ की समता स्वीकार की गयी है और समता नामक अर्थ गुण माना गया है। " यह भ्रान्ति नहीं होनी चाहिए कि अनावश्यक अर्थ का अभिवान करने वाले पद का अभाव मान कर वैमल्य को स्वीकार किया गया है और इसलिए यह प्रसाद गुण से अभिन्न है। प्रसाद में अर्थ की विमलतामात्र अपेक्षित होती है। अत:, वहाँ निष्प्रयोजन अर्थ का त्याग ही पर्याप्त होता है। "अत:, वहाँ निष्प्रयोजन अर्थ का त्याग ही पर्याप्त होता है। "अत: किवल निष्प्रयोजनता का ही नहीं, दुवाँघता का त्याग भी आवश्यक होता है। "

दूसरे पाठ के अनुसार जहाँ गुण और अलङ्कार में पारस्परिक सादृश्य हो तथा एक दूसरे को आभूषित करता हो, वहाँ समना गुण होता है। ' हेमचन्द्र ने समता गुण पर भरत की घारणा का उल्लेख किया है। उनके अनुसार जहाँ गुण और अलङ्कार-समूह परस्पर विभूषण होते हैं, वहाँ भरत समता गुण मानते हैं। ध भरत की इस घारणा का दण्डी ने खण्डन किया है। इस पर दण्डी की समता-गुण-घारणा के विवेचन-क्रम में विचार किया जायगा। भरत ने गुण

१. चर्णपदेन उपचारात् व्यस्त-पद-समाहारो लच्यते, तेन व्यस्तपदवदुलं चूर्णम्।
— वामन, काव्या० टीका पृ० ३४

२. शब्दानां समत्वात्समः। — अ० भा० पृ० ३३६

३. अयोऽपि समत्वात् किं तत्समत्वं आह न्यर्थाभिधायिभिरिति निष्प्रयोजनम्यं ।
—अ० भा० पृ० ३३६

भः ...न त्वेतद्वैमल्यिमिति प्रसादेन निरस्तम् । नैतत्, निष्क्ष विष्प्रयोजनता,
 अपि तु सद्पि प्रयोजनं दुर्वोधं, तदाह दुर्वोधने रिति । — वही पृ०३३७

१. अन्योन्यसदृशा यत्र तथासन्योन्यभूषणः । अलंकारा गुणश्चेव समाः स्युः समतामताः ॥ — ना० शा० १६, १०१

६. परस्परविश्वयणो गुणालंकारग्रामः समम् इति भरतः — हेम० कान्यानु० न्याख्या० पृ० २३१

एवं अलङ्कार के आश्रय में भेद नहीं माना है। इसीलिए गुण और अलङ्कार का परस्पर विभूषणत्व स्वीकार किया गया है। जहाँ गुण और अलङ्कार की योजना इस रूप में होती है कि एक दूसरे का आभूषण बन जाय, वहाँ दोनों में वैषम्य के अभाव के कारण समता गुण माना जाता है। समता गुण की यह घारणा बहुत व्यापक है। इसमें वे सभी रचनाएँ आ जाती हैं। जिनमें गुण एवं अलङ्कार की अविषम योजना रहती है। अतः समता गुण के निर्धारण के लिए गुणों के साथ अलङ्कार-योजना का परीक्षण भी अपेक्षित होता है। अर्थ-गुण-वर्ग

अयंव्यक्ति—नाट्यशास्त्र के एक पाठ के अनुसार जहाँ सुप्रसिद्ध घातु-प्रयोग से लोक के वस्तु-स्वभाव का यथारूप वर्णन होता है, वहाँ अर्थव्यक्ति गुण होता है। अ यहां आचायं भरत ने लोकप्रसिद्ध अर्थ के स्पष्ट वर्णन पर वल दिया है। उसका साधन सुप्रसिद्ध बातुओं के प्रयोग को माना गया है। जिन घातुओं से लोगों का अधिक परिचय रहता है, उन घातुओं में अर्थवीघ कराने की अधिक शिवत आ जाती है। अत:, अर्थ की अभिव्यवित के लिए प्रसिद्ध बातुओं का प्रयोग आवश्यक माना गया है। अर्थ की व्यक्ति पर वल होने के कारण इसे अर्थ-गुण मानना युक्तिसङ्गत है। भरत इसे अर्थगत गुण मानते थे, यह इसके नामकरण से ही स्पष्ट है। उन्होंने व्यक्ति के साथ अर्थ शब्द का श्रमोग नामकरण में किया है। अभिनवगुष्त ने इसकी व्याख्या करते हुए इसे शब्द और अर्थ-दोनों का गुण माना है। उनके अनुसार अर्थव्यक्ति गुण में अभिषान की प्रसिद्धि पर बल होने के कारण वह शब्द-गुण अर्थव्यक्ति है तथा प्रसिद्ध अर्थ का वर्णन होने से वह अर्थव्यक्ति अर्थगत-गण भी है। अर्थव्यक्ति को शब्द-गुण मानने में अभिनव पर वामन का प्रभाव स्पष्ट है। वामन अथ-व्यक्ति को शब्दगुण भी मानते हैं। उनके अनुसार अर्थव्यक्ति में अर्थ को तूरत व्यक्त कर देने वाले शब्दों का प्रयोग अपेक्षित होता है। अतः, इसे शब्द-गुण भी माना गया है। वस्तुतः वामन की अर्थव्यक्ति के सम्बन्ध में यह धारणा

१. सुप्रसिद्धा घातुना तु लोककर्मै व्यवस्थिता । या क्रिया क्रियते काव्ये सार्थ व्यक्तिः प्रकीर्त्यते ॥ ना० शा० काव्य-माला १६, १०६

२. प्रसिद्धमभिधानमभिधान्यापारो यस्यां कान्यक्रियायां सार्थन्यक्तः शन्दगुणः ।

···विपर्ययेतु किरातादिः...निद्शनं यच्चार्ये वर्ण्यते स तथे व लोके प्रसिद्ध

इत्यर्थं स्य गुणोऽर्थन्यक्तिः ।

— अ० भा० पृ० ३४२

३. अर्थं व्यक्तिहेतुत्वमर्थं व्यक्तिः । — वामन, काव्यालं ३, १, २४

अर्थव्यक्ति को प्रसाद गुण से मिला देती है, जिसमें प्रसन्न पद अपना अर्थ तुरत प्रकट कर देते हैं। अर्थव्यक्ति की, अर्थ की तुरत व्यक्त कर देने वाला शब्दगुण मानकर वामन स्व ' एक उलझन में पड़ गये । इस गुण से प्रसाद-गुण की पृथक् सत्ता सिद्ध करने के लिए उन्हें प्रसाद के 'शैथिल्य', इस विकक्षण लक्षण की कल्पना करनी पड़ी। भरत के अर्थव्यक्ति गुण को अर्थगुण एवं उसके समकक्ष प्रसाद को शब्दगुण मान लेने पर यह समस्या सुलझ जाती है। भाट्यशास्त्र के इस पाठ में प्राप्त अर्थव्यक्ति-लक्षण सदीय जान पड़ता है। कहीं उसमें 'सुप्रसिद्धाभिधाना' पाठ है तो कहीं 'सुप्रसिद्धा धातुना'। अभिनवगुप्त ने 'सुप्रसिद्धाभिधाना' पाठ स्वीकार कर उसकी व्याख्या की है। हेमचन्द्र के अनुसार जहां अन्ययास्थित अर्थं भी तथास्थित-सा जान पड़े अर्थात् जो वस्तु जिस रूप में है उससे भिन्न रूप में भी उसकी प्रतीति होने लगे, वहाँ अर्थ व्यक्ति गुण होता है। हमचन्द्र ने भरत की घारणा में अपनी कल्पना का मिश्रण कर यह अर्थ निकाला है। भरत की यह गुण-घारणा, जिसमें लोक-धर्म का यथा-रूप वर्णन अर्थव्यक्ति गुण माना गया है, परवर्ती आचार्यों की जाति या स्वभावोक्ति अलङ्कार की घारणा से अभिन्न है। हेमचन्द ने काव्यानुशासन-व्यास्या में इस ओर इङ्गित किया है। र स्वभावीक्ति अलङ्कार में वस्तु क्रिया आदि का यथारूप वर्णन होता है। इसीलिए मम्मट ने अर्थव्यक्ति का अन्तर्भाव स्वभावोक्ति अलङ्कार में माना है। विश्वनाथ ने इस अयंव्यक्ति गुण को प्रसाद-गुण में अन्तभ त कर दिया है। वामन के द्वारा अर्थव्यक्ति को शब्दगुण के रूप में भी स्वीकृति मिल जाने पर विश्वनाथ के लिए उसका प्रसाद में अन्तर्भाव कर लेना सरल हो गया। वामन का अर्थव्यक्ति शब्द-गुण-

१ यस्मिन्नतयास्यितोऽपि तथास्यित प्वार्थः प्रतिमाति सोऽर्धन्यन्तिगुण इति भरतः । — हेम० कान्यानु० पृ० २३८

२. जातिनामायमबद्भार इति । —वही, २३६

३. स्वभावो क्तिस्तु डिम्भादेः स्वक्रियारूपवर्णनम् । - कान्य-प्रकाश, १०, १११ पु० २६५

४. अभिधास्यमानस्वभावोत्त्यलंकारेण (रसध्वनिगुणीभूतन्यक्नयाभ्यांच) वस्तु-स्वभाव-स्फुटत्व-क्ष्मार्थं व्यक्तिः (दीप्तरसत्वक्ष्मा कान्तिरच) स्वीकृता। - मम्मट कव्यप्र० ८, पृ० १८५

५. अर्थ न्यक्तेः प्रसादाख्यगुणेनैव परिग्रहः । अर्थ न्यक्तिः पदानौ हि ऋटित्यर्थं समर्पणम् ॥ — विश्वनाय साहित्य-दर्पण परिच्छेद ८, ० १०३

विश्वनाय के प्रसाद गुण से अभिन्न हो गया। नाट्यशास्त्र के दूसरे पाठ में उपलब्ध परिभाषा के अनुसार अथंड्यिकत गुण वहाँ होता है, जहाँ एक अयं के बोध से अनन्तर प्रयोग की कल्पना मन से कर ली जाती है।

उदारता-भरत में उदारता गुण की बड़ी व्यापक धारणा प्राप्त होती है। इसका सम्बन्ध काव्य में भाव-वर्णन से है। एक पाठ की परिभाषा के अनुसार उदारता गुण लोकोत्तर भाव से पूर्ण शृङ्कार तथा अद्भुत रसों से युक्त एवं अनेक भाव-सहित हुआ करता है। अभिनवगुप्त ने इसकी व्याख्या करते हुए लिखा है कि जहाँ मानवीय भाव का भी दिव्य भाव के रूप में चित्रण होता है तथा शृङ्गार और अद्भूत से भिन्न रसों के प्रसङ्ग में भी इनका मिश्रण कर वर्णन किया जाता है, वहाँ अर्थगुण औदार्थ होता है। वामन के अर्थगुण उदारता के लक्षण को घ्यान में रख कर अभिनवगुप्त ने कहा है कि भरत की इस उदारता को ही कुछ लोगों ने अग्राम्यत्व कहा है। वामन ने अर्थ-गुण उदारता को अग्राम्यत्व कहा है। "वस्तुतः, भरत की प्रस्तुत गुण-घारणा से वामन की उदारता गुण-सम्बन्धी धारणा की अपेक्षा अर्थ-गुण कान्ति की घारणा अधिक मेल खाती है। भरत ने अपनी परिभाषा में उदारता में रस और भाव पर विशेष बल दिया है। वामन ने अर्थ-गुण कान्ति में रस को समेट लिया है। अरत का यह रस-भाव-सापेक्ष गुण अर्थ-गत गुण ही है। वामन ने शब्दगत उदारता गुण की भी कल्पना की और उसे शब्दों का नृत्य कहा। इस मत का पूर्व-आग्रह लेकर अभिनव ने भरत की परिभाषा में भी शब्दगत उदारता गुण की स्वीकृति का सङ्कृत ढूँढना चाहा है। उन्होंने भरतप्रदत्त

बस्यार्थानुप्रवेशे न मनसा परिकरप्यते । अनन्तरप्रयोगस्तु सार्थव्यक्तिरुदाहृता ।।

<sup>-</sup>अ० मा० १६, १०६

दिन्यभावपरीतं यच्छुन्नाराद्भुतयोजितम् ।
 अनेकभावसंयुक्तमुदारत्वं भकीतितम् ॥ — ना० शा० कान्यमाला, १६, १०७

३. यत्र मानुषोचितमपि दिन्यतया करुणादियुक्तमपि शृंक्वारेण विस्मयस्थानम-प्यद् भुतेन ्युक्तं वर्ण्यते तद्गतैर्वा विभावानुभावादिभिः [तदुदीर्यं तत्रौदार्यमर्थगुणः। —ना० शा० अ० भा० पृ० ३४२

४. पतदेवाग्राम्यमित्यन्ये रकम्। —अ० भा० पृ० ३४२

१. अग्राम्यस्वमुदारता । - वामन, कान्यार्खं ० ३, २, १३

६. दोप्तरसत्वं कान्तिः। - वही ३, २, १४

७, विकटत्वमुदारता । —वही ३, १, २३

उदारता के लक्षण में अद्भुत का अर्थ वैचित्र्यपूर्ण शब्दयोजना लगाया है और उसे वामन के शब्दनृत्य के समीप खींच लाने का प्रयास किया है। वस्तुतः भरत की परिषाषा में अद्भुत शब्द का प्रयोग जिस सन्दर्भ में हुआ है, उसमें उसका अर्थ अद्भुत रस ही है। नाट्यशास्त्र के दूसरे पाठ की परिभाषा के अनुसार उदार गुण में अनेकार्थ विशेषण सौष्ठवपूर्ण सूक्त (सूक्ष्म) तथा विचित्र अर्थों का योग रहा करता है। हेमचन्द्र ने भरत की मान्यता को प्रस्तुत करते हुए कहा है कि अनेक सूक्ष्म विशेषण से युक्त रचना को भरत उदार गुण-युक्त मानते हैं। व

समाधि:—समाधि गुण में अर्थ पर कुछ अपूर्वता का आवान हुआ करता है। विशिष्टता के सम्यक् आधान के कारण ही इसे समाधि संज्ञा से अभिहित किया गया है। नाट्यशास्त्र के एक पाठ के समाधि-लक्षण के अनुसार जहाँ प्रतिमासम्पन्न जन को कोई अपूर्व अर्थ परिलक्षित होता हो, उस अर्थ से युक्त रचना में समाधि-गुण माना जाता है। अभिनवगुप्त ने वामन की समाधि-घारणा के अनुरूप भरत की उक्त परिभाषा की व्याख्या की है। वामन ने अव-हित चित्त में ही अर्थ-दर्शन सम्भव माना है। अभिनव ने इसी अभिप्राय को व्यक्त करने के लिए यह मान्यता प्रकट की है कि समाहित मन से अर्थ में

१ - यत्राद्भुतेन यत्कृतोऽर्थः अनेकभावसंयुक्तिमिति शन्दगुणस्य सक्षणम्, एक-भाषाचित्र त्वादनेकताचित्रत्वं पदान्तस्यै कस्यानेकन्यक्तिरक्षरसंख्यावैचित्र्यं सन्धानसाजात्यं च पिन्डीवन्धनृत्तसादृश्येन तत्र हि गुल्मजातशृङ्खिकादि-भ्रोदेनेत्थंभूतो नर्त्तं कीर्धंनिवेशो भरते तद्ववतं विकटत्वं नरीनृत्यमानत्विमिति पदानामौदार्यमिति। —अ० भा० पृ० ३४२-३४३

२. अनेकार्थ विशेषेयंत् स्वतै; (स्क्मैः) सौष्ठवसंयुतैः । चपेतमितिचित्राथ इदात्तं तच्च कीर्त्यते ।— ना० शा० अ० भा० (काशी० सं०) १६, १११ हेमचन्द्र की व्याख्या में स्वतैः के स्थान पर स्क्मैः पाठ माना गया है ।

३. बहुभिः सुक्तैः विशेषेस्समेतमुदारमिति भरतः ।—हेम० काव्यातु० व्या० पृ० २३८

४. अभियुक्ते विशेषस्तु योऽर्थं स्यैवोपलस्यते । तेन चार्वे न सम्पन्नः समाधिः परिकीर्त्यते ।—ना० शा० कान्यमाला० १६, १०२

१. समाधिकारणत्वात् समाधिः । अवहितं हि चित्तम् अर्थान् पश्यतीति उक्तं पुरस्तात् ।
—वामन काव्यातं ० पृ० १५०

विशिष्टता का आधान होता है और वहाँ समाधि गुण माना जाता है। यह व्यास्या वामन को अर्थ-गुण समाधि-बारणा के आघार पर की गयी है। भरत ने अपनी परिभाषा में अर्थ में वैशिष्ट्य के आवान को समाधि मान कर इसे अर्थगत गुण ही स्वीकार किया था। यद्यपि भरत ने अपने गुणों के शब्दगत एवं अर्थ-गत भेद का स्पष्ट उल्लेख कहीं नहीं किया है तथापि जहाँ अर्थ पर बल दिया गया है, उसे भरत का अर्थगुण माना जाना चाहिए। हमचन्द्र ने संक्षेप में भरत का जो मत प्रस्तुत किया है उसके अनुसार भी समाधि को अर्थ-गुण मानना ही युनित-सङ्गत जान पड़ता है। हेमचन्द्र के अनुसार जहाँ अर्थ पर गुणान्तर का आधान होता है वहाँ भरत समाधि गुण मानते हैं। वामन की शब्दगुण समाधि-घारणा को मान कर अभिनव ने भरत की परिभाषा में समाधि के शब्दगुणत्व की स्वीकृति दिखाने का प्रयास किया है। वामन ने (स्वर के) आरोह और अवरोह के ऋम को समाधि कहा है। अभिनवगुप्त ने भरत की परिभाषा में 'परिकीत्यंते' के स्थान पर 'परिकीतितः, पाठ मान कर यह व्याख्या की है कि समाधि शब्द का अर्थ है परिहार । उससे परिकीर्तित अर्थात् स्पष्ट रूप से उच्चारण-सम्पन्न होना शब्दगत समाधि गुण है। ४ इसे स्पष्ट करते हुए अभिनव ने परिहार का अर्थ आरोह-अवरोह का कम बताया है। बारोह और बवरोह से छन्द में गति की तुल्यता आती है। "स्पष्ट है कि वामन के 'आरोहावरोह-कम' को दृष्टि में रखते हुए ही भरत के समाधि-लक्षण की यह व्याख्या की गयी है एवं शब्द-गुण समाधि की कल्पना की गयी है। नाट्यशास्त्र के दूसरे पाठ में समाधि गुण के सम्बन्ध में यह धारणा प्रकट की गयी है कि जहाँ उनमा बादि अलङ्कारों की योजना से यत्नपूर्वक प्राप्त अर्थ का

१. यस्यार्षं स्य द्वितीयार्षं स्य अभियुन्तियुक्तैः प्रतिभातिशयनद्भिः विशेषो अपूर्वः स्वोत्तिखित चपपवते ससमाहितमनः संपाद्यविशेषत्वादयौ विशिष्टः समाधिः।

—अ० भा० पु० ३३७

२. अर्थं स्य गुणान्तरसमाधानात्समाधिरिति भरतः।— हेम० कान्यानु० न्यालया पृ० २३६

७. आरोहाबरोहक्रमः समाधिः। - वामन, काव्यार्लं ३, १, १३

द. समाधिशब्दस्य योऽर्थः परिहारलच्चणस्तेन यः परिकीर्तितः परितः समन्तादाकान्त्या उच्चारणे सम्पन्नः स च समाधिः। — ख० भा० पृ० ३३७-३८

आक्रान्त्या उच्चारणे आरोहावरोहक्रममेव आक्रमणेन गतितुक्यम् । — अ० भा० पृ० ३३

संक्षेपतः वर्णन होता है, वहाँ समाधि गुण होता है। धह परिभाषा भी समाधि में अर्थेपक्ष पर ही बल देती है।

शब्दार्थ-युगल-गत गुण-वर्ग-क्षोकुमार्य-जिस में मुख से प्रयोग में लाये जाने योग्य शब्दों की योजना होती है, जहाँ सुप्रथित सन्धियाँ होती हैं एवं जो सुकुमार अयं से युक्त होता है उसमें सीकुमार्य गुण माना जाता है। दसके स्पष्टीकरण में अभिनव का कथन है कि कुछ पद तो स्वतः परुप होते हैं पर कहीं-कहीं अपरुप पदों की भी सन्धि होने पर उसमें परुपता आ जीती है। इन दोनों प्रकार के परुप पदों का त्याग सौकुमार्य में आवश्यक है। यह ज्ञब्द-पारुष्य से मुक्त गुण ज्ञब्दगत सौकुमार्य गुण है। र जहाँ अर्थ के परुष होने पर उसे छिपा कर उसके स्थान पर सुकुमार अर्थ का प्रयोग होता है, वहाँ अर्थगत माधुर्य गुण माना जाता है। एकाकी के लिए देवतासहाय, मरे हुए के लिए यश:शेप आदि का प्रयोग अर्थ-माधुर्य के उदाहरण हैं। ४ भरत ने सांकुमार्य गुण के लक्षण-क्लोक की प्रथम पङ्क्ति में सुकुमार शब्द-प्रयोग पर वल देकर सौकुमार्य का शब्दगत होना तथा द्वितीय पङ्कित में सुकुमार अर्थ-प्रयोग पर वल देकर उसका अर्थगत होना स्वीकार किया है। अतः भरत का सीकुमार्य शब्दार्थ-युगल-गत गुण है। अर्थ-सौकुमायं मञ्जलभाषित है। इसमें अश्लीलत्व दोप का अभाव रहा करता है। हेमचन्द्र ने संक्षेप में भरत के सिद्धान्त को प्रस्तुत करते हुए लिखा है कि सुबद शब्द और अर्थ को भरत सुकुमार गुण मानते हैं। " डॉ॰ राघवन का अनुमान है कि सुकुमार-अर्थ-संयुक्त से भरत का अभिप्राय सम्भवतः कैशिकी वृत्ति

१ व्यमाखुपदिष्टानामर्थानां यत्नतस्तथा । प्राप्तानां चापि संक्षेपात्समाधिनिर्णयो यतः ॥ चना० शा०(काशी संस्करण)१६, १०३

२ सुक्रमयोज्येर्थं च्छ्रस्ये यु क्तं सुश्तिष्टसिन्धिः । सुकृमारार्थं संयुक्तः सौकृमार्यः तदुच्यते ।—ना० शा० अ० भा० १६, १०७ अभिनव ने 'सुखप्रयोज्येर्थं च्छ्रस्यः' के स्थान पर 'सुखप्रयोज्येश्चरन्दोभिः' पाठ स्वीकार किया है ।

३. क्व चित्पदस्य स्वयं पारुव्यं भवति ""वव चित्संहिता ""तदुभयरहितत्वं सौकुमार्यं शब्दगुणः । — अ० भा० पृ० ३४१

४. परुपेडिप चार्षे सुकुमारेणार्थेन या सम्पत्तिस्तदर्भगुणः सौकुमार्थमपारुष्यरूपम्, एका-किनि देवतासहाय इति, शृते यशःशेष इति, जडे देवानां प्रिय इति। —वही, प० ३४१

४, सुन्तराब्दार्थं सुकुमारमिति भरतः । —हेम० कान्यानु० न्याख्या, पृ० २३७ का० शा० वि०—२

नाटक से है। है कैशिकी वृत्ति में सुकुमार अर्थ-प्रयोग हुआ करता है। नृत्त-गीत-बहुल यह अपरुष प्रयोग है। हैं डॉ॰ राघवन ने सौकुमार्य गुण को ृत्ति से मिला दिया है। अभिनवगुष्त अमञ्जलब्यञ्जक अश्लील दोष के अभाव-स्थल में अर्थगत माधुर्य गुण की सत्ता स्वीकार करते हैं। विश्वनाथ ने भी अपने साहित्यदपंण में अर्थगुण सौकुमार्य को अर्थगत अपारुष्य मान कर अमञ्जलरूप अश्लील दोष के अभाव-स्थल में इसकी सत्ता स्थीकार की है। अतः डॉ॰ राघवन का सुकुमाराथं को कैशिकी वृत्ति मानने वाला अनुमान किसी आचार्य की मान्यता से समर्थित नहीं होता।

कान्ति—जो मन और कर्णेन्द्रिय को बाह् लादित करे, या जो लीला आदि
चेष्टालङ्कार के अर्थ से युक्त हो, वह कान्ति गुण माना गया है। कान्ति की
इस परिभाषा में मन को आङ्कादित करने वाली लीला आदि का वर्णन
आवश्यक माने जाने से यह अर्थगुण है। लीला नायिका की विशेष चेष्टा
है। वह श्रुङ्कार रस का उद्दीपन विभाव है। श्रुङ्कार के आलम्बन
की चेष्टा होने के कारण वह आश्यय के हृदय में रित स्थायीभाव
को उद्दीप्त करती है। अतः लीला भाव-विधान की सामग्री है। भरत
ने कान्ति गुण में लीला आदि भाव-सामग्री को समेट कर उसे व्यापक रूप
दे दिया है। इस गुण को कर्गेन्द्रिय का आङ्कादक मान कर इसका शब्दगतत्व भी स्वीकार किया गया है। शब्द-गुण कान्ति शब्द-माधुर्य से बहुत भिन्न
नहीं। शब्दमाधुर्य में भी अल्प-समास-रचना होती है, जिसे बार-बार पढ़ने या
सुनने पर भी मन उद्विग्न नहीं होता। अभिनवगुप्त ने कान्ति की उक्त परिभाषा की व्याख्या करते हुए लिखा है कि श्रुङ्कार के विभाव-स्वरूप लीला

१. डॉ॰ राषवन, Bhoja's Sringara Prakasa, पृ॰ २७१

२. या श्लद्दणनेपध्यविशोपचित्रा स्त्रीसंयुता या वर्नुत्तगीता ।
कामोपभोगप्रभवोपचारा तां केशिकीं वृत्तिमुदाहर्रान्त ।—ना० शा० २०, ४६

सौकुमार्व — अपारुष्यं । "प्यां पञ्चानाम् यर्थंगुणानां यथाक्रममपुष्टार्याधिकपदान-वीकृतामंगलरूपाश्लीलग्राम्यानां निराकरणेने वाङ्गीकारः । — विश्वनाथ, साहित्यद० ८, पृ० १४१

४. यनमनः स्रोत्रविषयमाह् बादयति हीन्दुवत् । ''लीलाखर्थोपपन्नां वा तां कान्ति कवयो विदुः।—ना० शा० १६, १०८

१. वाग्वेपचेष्टितैः प्रियस्यानुकृतिली वा ।—हेम० काव्यानु० ७ पृ० ३७३

बादि चेष्टा-अलङ्कार से रमणीय काव्य का जो अर्थ मन को आङ्कादित करे वह कान्ति-गुण-युक्त होता है। इसी को दूसरे आचार्यों ने दीप्तरसत्व कहा है। अभिनव ने यहाँ वामन के अर्थगुण कान्ति की ओर सङ्कोत किया है। वामन ने अर्थ-कान्ति को दीप्त-रसत्व कहा है। अभिनव के अनुसार जो काव्य अोत्रेन्द्रिय का विषय होकर आङ्कादित करे वह कान्ति-नामक शब्द-गुण है। अभिनव ने इसे माधुर्य गुण से अभिन्न माना है। हे हेमचन्द्र ने संक्षेपत: भरत के मत का उल्लेख करते हुए लिखा है कि कान और मन में आङ्काद उत्पन्न करने वाले गुण को अभरत कान्त कहते हैं। नाट्यशास्त्र के दूसरे पाठ में प्राप्त कान्ति गुण-लक्षण के अनुशार जो काव्य प्रयोग से मन और ओत्र के लिए प्रसाद-जनक हो उसे कान्त कई। जाता है। डॉ॰ राघवन प्रयोग का अर्थ शब्द-प्रयोग या नाट्य-प्रयोग मानते हैं।

इलेष—श्लेष गुण पर नाट्यशास्त्र में दो श्लोक प्राप्त होते हैं। एक श्लोक में दिये हुए श्लेष-लक्षण के अनुसार किंव के अभीष्ट अर्थ से परस्पर सम्बद्ध पदों की श्लिष्टता को श्लेष कहा जाता है। दूसरे श्लोक में कहा गया है कि जो प्रत्यक्षत: स्फुट जान पड़ता है, पर बस्तुत: गहन विचार से युक्त होता है, वह श्लिष्ट कहा जाता है। इस गुण में किंव के अभीष्सित अर्थ के अनुरूप

यन्मनो विषयमाइ लादयित यथा शृङ्गारिवभावरूपं लीलादिचेण्टालङ्कारसुन्दरं काब्यायं रूपं तत्कान्तिगुणयुक्तं तदेव दीसरसत्विमत्युक्तमन्यः।—अ० भा० पृ० ३४३

२. दीप्तरसत्वं कान्तिः।-वामन, का॰याखं० ३, २, १४

३ श्रोत्रविषयोभूतमिव यदाइ ्लादि कान्यं तत्कान्तिर्नाम शब्दगुणः । — अ० भा॰ पृ० ३४४

४. तदेतत्त्वोके मधुरकाव्यमिति प्रसिद्धम् । माधुर्यं मध्यस्तपदत्त्वमुक्तम् । - वही, पृ० ३४४

५. श्रोत्रमनःप्रद् लादजननं कान्तं भरतः । —हेम० कान्या० व्याख्या पृ० २३६

६. यो मनः श्रोत्रविषयः प्रसादजनको भदेत् । शब्दबन्धः प्रयोगेण स कान्त इति भण्यते ।—ना० शा० (काशी सं०) पृ७ ३४३

७. डॉ॰ राघवन, Bhoja's Sringara prakasa, पृ॰ २७१

८. ईत्सितेनाथ जातेन संबद्धानांपरस्परम् । शिवाण्टता या पदानां स श्लेप इत्यभिषीयते ।—ना० शा० १६, ६८

विचारगहर्नं बत्स्वात्स्फुरं चैव स्वभावतः ।
 स्वतः सुप्रतिवदः च श्लिण्टं तत्परिकीचितम् ।—वही, १६, ६६

पदों का पारस्परिक सम्बन्ध रहा करता है; अर्थात् एक पद दूसरे पद के साथ इस प्रकार सम्बद्ध रहता है कि सभी पद मिल कर किव के उद्दिष्ट अर्थ को व्यक्त कर सकें। श्लिष्ट रचना आपाततः स्पष्ट जान पड़ती है किन्तु उसमें विचार की गहनता हुआ करती है। अर्थ की गहनता को महत्त्व देकर श्लेष को अर्थ-गुण तथा पदों की अर्थानुरूप सुसम्बद्धता पर वल देकर शब्द-गुण माना गया है। अभिनव ने भरत की क्लेप-परिभाषा की ब्याख्या करते हुए उसमें बामन की रलेघ-गुण-घारणा को मिला दिया है एवं इसके उदाहरण का विवेचन करते हुए वामन के रलेष गुण में प्रयुक्त पारिभाषिक शब्दों का प्रयोग किया है। उन्होंने क्लेप पर भरत के प्रथम क्लोक की व्याख्या के कम में कहा है कि कविकल्पित परस्पर सम्बद्ध योजना से जो अभीप्सित अर्थजात सम्पन्न होता है वह अर्थ-गुण रलेप है। वामन ने अपने अर्थरलेप के स्पष्टीकरण के लिए अमरुशतक का जो इलोक उदाहरण के रूप में उद्भुत किया है, वही क्लोक भरत के क्लेष गुण के विवेचन-क्रम में अभिनव द्वारा उद्भृत किया गया है। अभिनव का कहना है कि अमरु ने एक समय दो नायिकाओं के प्रति अनुराग-प्रदर्शन की असम्भावित घटना को भी इस प्रकार चित्रित किया है कि वह असम्मानित नहीं जान पड़ती । इसिनए यह कुटिल कम भी हृदय में उल्ब-णत्व नहीं प्राप्त करता और सभी के हृश्य में पैठ जाता है। वामन ने अर्थश्लेष को घटना कह कर उसकी व्यास्या में अनुल्वणत्व को घटना का एक लक्षण माना है। अभिनवगुप्त ने वामन के अनुल्बणस्य को लेकर भरत के अर्थरलेष का स्पष्टीकरण किया है। वामन की शब्दरलेष-घारणा के अनुसार अभिनव ने सरत के लक्षण में श्लेप का शब्दगत होना प्रमाणित किया है। उनके अनुसार, जहाँ पदों की विलब्दता होती है, अर्थात जहाँ अनेक पद सन्धि के बन्धन से एक पद-से प्रतीत होते हैं, वहाँ अर्थश्लेष गुण होता है। इसे ही

अर्थं भागानां कविसमुत्त्रेक्षितया परस्परसम्बद्धया योजनया संपन्नं यदीत्सितमर्थं जातं तेनोपलक्षितार्थं स्थोपपद्यमानस्थोपपद्यमानतात्मा गुणश्लेपः। —अ० भा० पृ० ३३४

अत्र मनोरथातीते ऽ येककाचनायिकायुगलहृद्यप्रहृणलक्षणार्थं स्तथोपपादितो येनासं-भावनास्पदं न भवति तेन कृटिखोऽप्यश्क्रमो न हृदये च्ल्वणत्वं भजते मण्जति हृदये यतः सर्वस्येति ।—वही, पृ० ३३४

३. क्रमकौटिल्यानुस्वणत्वोपपत्तियोगो घटना । स रतेषः । — वामन, कान्यासंव

मसृणत्व कहा जाता है। वामन ने भी शब्द-गत क्लेप को मसृणत्व या एक पदत्वभान कहा है। अभिनवगुष्त की प्रस्तुत व्याख्या वामन की इसी मान्यता से प्रभावित है। भरत के क्लेप-लक्षण के द्वितीय क्लोक की ओर सङ्क्षेत करते हुए अभिनव उसकी प्रथम पङ्कित में अर्थक्लेष तथा द्वितीय पङ्कित में शब्द क्लेष मानते हैं। जहां प्रत्यक्षतः स्पष्ट लगने वाली रचना में भी विचार की गहनता हो, वह अर्थक्लेष तथा जहां सुप्रथित पद हों, वह शब्दक्लेप है। हेमचन्द्र ने संक्षेप में इस विचार को प्रस्तुत करते हुए लिखा है कि स्वभाव से स्फूट किन्तु गहन विचार वाली वाणी दिलष्ट कही गयी है। अ

इस विवेचन से यह स्पष्ट है कि गुणों का शब्द-गत एवं अर्थ-गत भेद न करने पर भी भरत ने उनके शब्द-गत, अर्थ-गत एवं शब्दार्थोभयगत होने का सन्द्वीत अपनी गुण-परिभाषाओं में कर दिया था। पीछ चलकर आचार्य वामन ने भरत के उक्त दस गुणों को स्वीकार कर प्रत्येक के शब्द-गत एवं अर्थगत होने की जो कल्पना कर ली उसका मार्ग भरत ने ही प्रशस्त कर दिया था। भरत के गुण-लक्षण के अनुरूप जो गुण केवल शब्दगत माने जा सकते हैं उनके अर्य-गत भेद की, तथा जो गुण केवल अर्थगत माने जा सकते हैं, उनके शब्दगत भेद की कल्पना करने के समय उत्तरवर्ती आचार्यों ने स्वतन्त्र लक्षण का निर्माण किया है।

नाट्यशास्त्र में परिगणित दस गुणों के नाम परवर्ती आवारों के द्वारा मी स्वीकृत हुए। भोज के चौबीस गुणों में मरत के दस गुणों के नाम भी गृहीत हैं। व्वनिवादी आचारों के तोन गुणों के नाम भी भरत के ही गुणों से लिये गये हैं। गुण-संज्ञा को परवर्ती आचारों की स्वीकृति मिलने पर भी उनके लक्षण में पर्याप्त अन्तर आ गया है। कहीं-कहीं तो भरत से असहमत होकर उत्तरवर्ती आचारों ने नवीन परिभाषा की सृष्टि की है; पर कहीं-कहीं एक गुण की भरत-प्रदत्त परिभाषा को दूसरे गुण के साथ सम्बद्ध कर दिया है।

१. अय शब्दगुणमाह नित्यार्थे पदानां शिलप्टता परस्परयो निः सन्धिवन्धनतयानेक-मेकपदिमव भाति तदेव मास्च्यसुच्यते । – अ० भा० पृ० ३३४

२. मस्णत्वं श्लेपः ।-वामन, का॰यार्वं० स्०३, १, ११

अन्ये पठिन्त —विचारगहनं यत्स्यात् स्फुटं चैव स्वभावतः । इत्यर्थश्तेषः वक्रषटमानं वेत्यर्थः सप्रतिवद्धश्च श्तेष इति पदश्तेषः ।—अ० भा० पृ० ३३१

४. 'स्वभावस्पव्टं विचारगहनं बचः रिलप्टम्' इति भरतः। - हेम काव्यातुः व्याख्या पुरु २३१

कुछ गुण-लक्षण अस्पष्ट रह गये हैं। उदाहरण के लिए अर्थं व्यक्ति की एक परिभाषा में एक अर्थं के बोध से अनन्तर प्रयोग की कल्पना पर बल दिया गया है। वहाँ 'अनन्तर प्रयोग' का अर्थं स्पष्ट नहीं हो पाया है। एक गुण दूसरे गुण की सीमा का अतिक्रमण कर जाता है। इस प्रकार कुछ गुणों का दूसरे गुणों में अन्तर्भाव सम्भव है। उदाहरणतः, माधुयं और शब्द-कान्ति में विशेष भेद नहीं। माधुयं में भी अनुद्धे जक अर्थात् मधुर पदों का प्रयोग होता है और कान्ति में भी कर्लेन्द्रिय को आह् लादित करने वाले पदों का प्रयोग रहता है।

भरत ने काव्य में गुण का स्थान-निर्धारण नहीं किया। गुण, रीति, अलङ्कार आदि का पारस्परिक भेद एवं काव्य-शरीर में प्रत्येक का स्थान जिस रूप में ध्वनि-सम्प्रदाय के आचार्यों द्वारा निर्धारित हुआ वैसा करने का प्रयास भरत ने नहीं किया था। उन्होंने समता गुण में अलङ्कार और गुण को 'अन्योन्यभूषण' कहा है। इसमें गुण एवं अलङ्कार के समानाश्र्यत्व की स्पष्ट स्वीकृति है। पीछे चलकर जब गुण और अलङ्कार के आश्रय का भेद निरूपित हो गया और अलङ्कार के शताधिक भेदों की कल्पना की गयी तो भरत के कुछ गुण अलङ्कार के रूप में स्वीकृत हुए। उदाहरण के लिए उत्तरवर्ती आचार्यों की जाति या स्वभावोक्ति अलङ्कार को कल्पना भरत की अथंव्यक्ति की घारणा से भिन्न नहीं।

कुछ गुणों के बड़े व्यापक स्वरूप की कल्पना भरत ने की है। उदारता गुण का विस्तार रस और भाव तक है। श्रृङ्गार और अद्भृत से युक्त मान कर उदारता को सम्पूर्ण वर्ण्य का गुण मान लिया गया है।

डॉ॰ राघवन की मान्यता है कि भरत के इन गुणों में से कुछ का सम्बन्ध नाटक से है, जो उनमें प्रयुक्त 'प्रयोग' घट्ट से स्पष्ट है। इसका अर्थ घट्ट प्रयोग भी हो सकता है। दस गुणों के स्वरूप का विस्तार से वर्णन करने पर भी भरत ने गुण की कोई सामान्य परिभाषा नहीं दी। दोष-विवेचन के उपरान्त उनके विपर्यय को गुण कह दिया गया। हम यह देख चुके हैं कि दोष के वैपरीत्य को गुण कहना भरत का अभिमत था। भरत ने वाचिक अभिनय को प्रभावशाली बनाने में ही गुण की सार्थकता स्वीकार की है। नाटक का मूल तत्त्व रस है। वाचिक अभिनय रस का साधन है। वह रस के अधीन है। अतः उसके चमत्कार का साधन गुण भी परम्परया रसाश्रित है। इस तब्य के बाधार पर डॉ॰ नगेन्द्र ने भरत के मतानुसार गुण की परिभाषा का निर्माण किया है। उनके गुण का सक्षण इस प्रकार किया जा सकता है—"दोषों के विपर्यय (वैपरीत्य)

१. डॉ॰ रामवन Bhoja's Sringara Prakasa पृ॰ २७८

रूप गुण काव्यशैली को समृद्ध करने वाले तत्त्व हैं जो परम्परा-सम्बन्ध से रस के आधित रहते हैं।" नाटक का वाच्याभिनय, जिसको गुण प्रभावशाली बनाते हैं, काव्य-क्षेत्र की भाषा या शैली के समकक्ष है। रस नाटक का हो नहीं, कविता आदि समग्र काव्य-रूप का मूल तत्त्व है। नाटक के वाच्याभिनय को प्रभावशाली बनाकर रस का उपकारक गुण काव्य (श्रव्य काव्य) के क्षेत्र में भाषा-शैली को प्रभावोत्पादक बनाकर उसके प्राणभूत रस में उत्कर्ष का आवान करते हैं। डाँ० नगेन्द्र की उक्त परिभाषा भरत की गुण-सम्बन्धी धारणा को पूर्णतः व्यक्त करने में समर्थ है, इसे अस्वीकार नहीं किया जा सकता।

भरत ने इन पारिभाषिक काव्य-गुणों के अतिरिक्त नाटक के कुछ सामान्य गुणों का उल्लेख भी नाट्यशास्त्र में किया है। वे नाटक में कठोर पदों के प्रयोग को अवाञ्छनीय मानते थे। गूढ शब्द एवं गूढ अर्थ से हीन नाटक को भरत ने सुन्दर माना है। उन्होंने नाटक में मधुर शब्द के प्रयोग पर वल दिया है। उनके अनुसार कठोर पद व्याकरण-सम्मत होने पर भी त्याज्य हैं। 'चेक्रीडित' जैसे विकृत शब्द से युक्त लित नाट्य-प्रयोग सुन्दर नहीं होता। एक जगह भरत ने कहा है कि 'चेक्रीडित' आदि शब्द से होने वाली रचना कमण्डलुवारी दिज के साथ रहने वाली वेश्या की तरह असुन्दर लगती है। अदत या आविध प्रयोग में कठोर शब्दों का प्रयोग अग्राह्म नहीं माना जा सकता। मसृण प्रयोग में उदार, मधुर, मृदु, लित शब्दों के प्रयोग को वाञ्छनीय माना गया है। ''

१. डा० नगेन्द्र, हिन्दी कान्यालं व स्व की भूमिका पृ० १६

२. चेक्रीडितप्रभृतिभिविकृतैस्तु शब्दैयु<sup>०</sup>क्ता न भान्ति खिलता भरतप्रयोगाः । — ना०-शा० १६, १२७

३. चेक्रीडिताचै: शब्देस्तु कान्यवन्धा भवन्ति ये। वेश्या इव न शोभन्ते कमण्डलुधरैद्विजै: ॥ — ना० शा० २१, १३२

भामह:

भरत के नाट्यशास्त्र के बाद भागह के काव्यालखार में गूण के स्वरूप का विवेचन मिलता है। काव्य-गणों के सम्बन्ध में भामह की उदभावना सर्वथा मौलिक है। उन्होंने भरत के दस गूणों को स्वीकार नहीं किया है। जिन तीन गुणों का उल्लेख मामह ने किया है उनके नाम भरत के दस गुणों से अवश्य गृहीत हैं, किन्तु, उनके स्वरूप का निर्घारण स्वतन्त्र रूप से किया गया है। काव्यालङ्कार में माचूर्य, ओज और प्रसाद: इन तीन काव्य-गणों का उल्लेख हुआ है। इन गुणों का स्वरूप भरत के इन्हीं नामों से अभिहित गुणों के स्वरूप से अभिन्न नहीं है। भामह के उत्तरवर्ती व्वनि-प्रस्थान के आचार्यों ने भी काव्य-गण के माधुर्य, ओज एवं प्रपाद; ये तीन भेद ही माने हैं, किन्तू उन्होंने इन गुणों को रसाश्चित मान कर उनके स्वरूप की जो कल्पना की है, वह भामह-कल्पित गुण-स्वरूप से नितान्त भिन्न है। काव्यालङ्कार में माध्यं, ओज और प्रसाद को कहीं भी गुण नहीं कहा गया है। इनका आधार पदों के समास को माना गया है। इस प्रकार उन्त तीन काव्य-गुणों को भामह ने सङ्घटनाश्चित मान लिया है। जो श्रुतिसुखद एवं दीर्घ-समास से रहित हो, वह काव्य 'मधूर' कहा जाता है। यहां माध्यं गण के लिए रचना का श्रति-मध्र होना एवं दीर्घ-समास-हीन होना आवश्यक माना गया है। भामह ने प्रसाद गुण उस रचना में माना है जो विद्वान से लेकर नारी और शिशु तक के लिए भी बोधगम्य हो। द इस प्रकार प्रसाद में अर्थ की सुगमता पर बल दिया गया है। अर्थ की सरलता के लिए पदों का असमस्त होना भामह की दृष्टि में आवश्यक माना गया है। पदों के समस्त होने पर अयं दुर्बोब हो जाता है। अतः प्रशाद गुण के लिए, जिसमें अर्थ-प्रतीति की सर्वसूलमता वाञ्चित है, भामह ने दीर्घ-समास-हीन पद-योजना को बावश्यक बताया है। माध्यं में भी प्रसाद की ही तरह दीर्घ-प्रमास की योजना वीजत होती है। इससे स्पष्ट है कि भामह ने प्रसाद और माधुर्य का सह-अस्तित्व स्वीकार किया है। दोनों में अला-समास रचना होती है। दोनों में भेद केवल इतना है कि माधूर्य में अतिमूखद पदों की योजना प्रधान है तो प्रसाद में सूत्रोध पदों की योजना । ओज गृग में दोई-समास पद-योजना हुआ

१. अव्यं नातिसमस्ताय कान्यं म पुरमिष्यते । - भामह, कान्यालद्वार, २, ३

२. आविद्धः गनावालप्रतीतार्थः प्रसादवत् ।-वहा २. ३

३. माधुर्वमिशवाञ्छन्तः प्रसादं च सुनेषसः । समासवन्ति भूगोसि न पदानि प्रयुक्तते ॥— वही २, १

करती है। भामह ने कहा है कि ओज-गुण का अभिधान चाहने वाले कुछ लोग बहुत पदों का समास कर देते हैं। उपरिलिखित गुणों को गुण न कह, भामह ने केवल भाविक को प्रबन्ध का गुण मान कर उसके लिए प्रबन्ध-गुण संज्ञा का उल्लेख किया है। र किन्तु, भाविक को गुण कहने पर भी उन्होंने उसका विवेचन माधुर्यादि गुण के विवेचन-कप में नहीं किया है। इस गुण का उल्लेख अजङ्कार वर्णन के प्रसङ्घ में हुआ है। दण्डी ने भी भाविक गुण के वर्णन में यही पद्धति अपनायी है। भामह के अनुसार भाविक प्रबन्ध-गुण वहाँ होता है जहाँ अतीत और अनागत अर्थ प्रत्यक्षायमाण हो जाते हैं। र भामह ने भाविक गुण के हेतु के रूप में कई गुणों का उल्लेख किया है। ये गुण हैं-चित्र-अर्थत्व, उदात्त-अर्थत्व, अद्भुत-अर्थत्व, कथा की स्वभिनीतता तथा शब्दों की अनाकुलता । प्रबन्द-गुण भाविक में इन सभी गुणों का मिश्रण रहा करता है। इन गुणों की कोई परि-भाषा नहीं दी गयी है। भामह और दण्डी के परवर्ती आचार्य विश्वनाथ, व्यप्य दीक्षित आदि ने भी भूत एवं भावी अर्थ के प्रत्यक्षायमाणत्व को भाविक कहा है, किन्तु उसकी गणना उन्होंने काव्य-गुण में नहीं की है। वे भाविक को काव्य का अर्थ-गत अलङ्कार स्वीकार कर उसकी गणना काव्यालङ्कारों की श्रेणी में करते हैं। अप्पय्य दीक्षित के माविक अलङ्कार का स्वरूप भागह के भाविक प्रवन्य-गुण से अभिन्त है। है विश्वनाथ ने भी भाविक अलङ्कार की परिभाषा इससे मिलती-जुलती ही दी है। उनके अनुसार भूत या भावी अद्भूत पदार्थ का प्रत्यक्षायमाणत्व भाविक अलङ्कार है। भामह और दण्डी का यह प्रबन्ध-गत गुण किस प्रकार उत्तर-काल में अलङ्कार के रूप में बदल गया इस पर विचार करने से लगता है कि स्वयं भामह और दण्डी ने इसे गुण कह कर भी अलङ्कार से बहुत भिन्न नहीं माना था। इसीलिए उन्होंने इसका उल्लेख गुण-विवेचन के कम में नहीं कर अलङ्कार-प्रसङ्ग में किया है।

काव्यालङ्कार में रीति-विवेचन-प्रसङ्घ में कुछ गुणों का नामोल्लेख हुआ है। उन गुणों पर ही किसी रीति का महत्त्व निर्मर रहा करता है। भामह वैदर्भी

१. केचिदोजोऽभिधित्सन्तः समध्यन्ति बहुन्यपि । —भामइ, काव्यालङ्कार २, २

२ भाविकत्वमितिषादुः प्रवन्धविषयम् गुगम् । वही ३, ५३

३. प्रत्यक्षा इव दृश्यन्ते यत्रार्था भूतभाविनः । वही ३, ५३

४. भाविकं भूतभाष्यार्थं साक्षात्कारस्य वर्णनम् । - अप्पय्य. कुवलया० १६१ पृ० १७७

१. अद्भुतस्य पदार्थं स्य भूतस्याय भविष्यतः । यत् प्रत्यक्षायमाणत्वे तद्भाविकमुदाहतम् ॥ — विश्वनाय, साहित्यदः १०,१२२ प्रः ७७७

और गौडी रीतियों में किसी एक को निरपेक्ष रूप से दूसरी रीति से श्रेष्ठ नहीं मानते । किसी रीति की श्रेष्ठता का कारण उसमें असन्न, ऋजु, कोमल, श्रुति-पेशल, अब्राम्य और अनाकूल शब्दार्थ का होना ही है। इन गुणों के होने पर गौडी रीति भी सुन्दर होती है तथा इनके अभाव में वैदर्भी भी असुन्दर लगती है। इस प्रकार इस सन्दर्भ में भाम ह ने प्रसाद, ऋजुता, कोमलत्व, श्रुति-पेशलत्व, अग्राम्यत्व एवं अनाकूलत्व; इन गुणों का उल्लेख किया है। काव्या-लड़ार के परीक्षण से यह स्पष्ट हो जाता है कि यद्यपि भामह ने माधुर्य आदि तीन हा गुणों के लक्षण दिये हैं, पर उन्होंने विभिन्न प्रसङ्कों में कई गुणों की ओर निर्देश किया है। ऊपर काव्यालङ्कार में भाविक-गुण विवेचन के प्रसङ्ग में तथा रीति-निरूपण के कम में निर्दिष्ट जिन गुणों का उल्लेख किया गया है, वे भामह की व्यापक गुण-दृष्टि के निदर्शन हैं। भामह के प्रवन्ध-गुण भाविक का हेतुभूत चित्रार्थत्व भरत के उदारता गुण के समकक्ष है। भरत ने उदारता के कई लक्षणों में उसका चित्र-अर्थ-युक्त होना भी एक लक्षण माना था। उन्होंने उसे 'उपेतमतिचित्रार्थें:' कहा था। <sup>२</sup> अद्भुत अर्थत्व भी भरत के उदारता-गुण के लक्षणों में से एक है। मरत ने उसे 'अद्भुतयोजितम्' भी कहा है। मामह द्वारा उल्लिखित प्रसन्न या प्रसाद अन्य आचार्यों का प्रसाद गुण है। उनका अ तिपेशलत्व भरत के माध्यं के समीप है तथा कोमलत्व सीकुमार्य के मेल में है। भामह ने अग्राम्यत्व का उल्लेख किया है, जो दण्डी के काव्यादर्श में माधुर्य के एक भेद के रूप में स्वीकृत हुआ है। अ अनाकुलत्व को दण्डी ने ओज का एक भेद माना है। अतः यह कहा जा सकता है कि मामह काव्यगुणों के स्वरूप की व्यापकता एवं विविधता से परिचित थे। यह ठीक है कि उन्होंने गुण को अपना प्रमुख विवेच्य नहीं बनाया। इसीलिए तीन गुणों की परिभाषा देकर अन्य कुछ काव्यगुणों की ओर सङ्क्रीत-मात्र कर दिया।

भामह ने दोष-प्रकरण में काव्य-दोषों के स्वरूप के वर्णन के उपरान्त यह मत प्रकट किया है कि दुश्कत आदि दोष विशेष स्थिति में काव्य के शोभा-

अपुष्टार्थमवकोक्ति प्रसन्तमृजु कोमलम् ।
 भिन्तं गेयमिवेद तु केवर्लं अृतिपेशलम् ॥
 अलङ्कारवदग्रास्यम् अर्थ्यं न्याय्यमनाकृतम् ।
 गौडीयामिष साधीयः वैदर्भमिष नान्यथा ॥— भामह, का॰यालं॰ १, १४-१५

२. भरत, ना० शा० १६, १११

३. वही १६, ११०

४. दण्डी काज्यादर्श १, ६२ - ६=

घायक हो जाते हैं। पुनरकत दोष के सम्बन्ध में उन्होंने कहा है कि भय, शोक ईर्ध्या तथा हर्ष-विस्मय के प्रसङ्ग में यह दोप नहीं माना जाता। दे इन मन: स्थितियों में एक ही शंद्ध को दुहरा कर बोलना स्वाभाविक हुआ करता है। अतः, काद्य में यदि कोई पात्र भय, शोक आदि की दशा में शद्ध की पुनरुक्ति करता है तो इसे दोष नहीं कहा जा सकता; प्रत्युत्, ऐसे पुनरुक्ति-प्रयोग पात्र की मनोदशा के उद्घाटन में सहायक होने के कारण काद्य की श्री-वृद्धि ही करते हैं और इसलिए उन्हें उस स्थिति में काद्य-गुण ही माना जाना चाहिए। भामह ने कुछ दोषों को आश्रय के सौन्दर्य के कारण भी सुन्दर माना है। जैसे किसी रमणी के सुन्दर नेत्र में लगा हुआ अञ्जन काला होने पर भी अपने अधिकरण की रमणीयता के कारण मनोज्ञ बन जाता है, उसी प्रकार काद्य के दोप भी कहीं-कहीं अपने आश्रय की सुन्दरता से सुन्दर बन जाते हैं। भामह ने कुछ उदाहरण देकर 'गण्ड' तथा क्लिन्न' जैसे ग्राम्य एवं अश्लील प्रयोग का विशेष सन्दर्भ में साधुत्व सिद्ध किया है। है

काव्यदोवों का स्थिति विशेष में शोमाधायक बन जाने का भामह का यह सङ्कृत भारतीय काव्यशास्त्र में गुण-घारणा के विकास में ऐतिहासिक महत्त्र रखता है। उन्होंने ही सर्वप्रथम दोप-गुणों की चर्चा का श्रीगणेश किया। यद्यपि उन्होंने विशेष स्थिति में काव्यदोवों को शोभाधायक-मात्र कहा था, काव्यगुण नहीं, तथापि उत्तरवर्ती आचार्यों में जब इसी घारणा का विकास हुआ तो स्थिति-विशेष में काव्य-शोभाधायक दोषों को दोष-गुण या वैशेषिक गुण की संज्ञा प्राप्त हुई। भोज ने सरस्वतो-कण्ठाभरण में काव्यगुणों के बाह्य, आम्यन्तर एवं वैशेषिक; ये तीन विभाग किये हैं। वैशेषिक गुण की परिभाषा में उन्होंने कहा है कि जो काव्य के दोष होने पर भी उनके गुण बन जाते हों उन्हें वैशेषिक गुण कहा जाता है। इस विवेचन से यह निविवाद सिद्ध है कि दोष-गुणों की घारणा भामह की मौलिक उद्भावना थी।

१. सन्निवेशावशेषात् दुरुक्तमपि शोभते । - भामह कान्यालं ० १, १४

२. भयशोकाभ्यस्यासु हपं विस्मययोरिप ।
---यथाह गच्छ-गच्छेति पुनरुक्तं न तिहिदुः ॥ — वही ४, १४

३. किञ्चिदाश्रयसीन्दर्याद् धत्ते शोभामसाध्वपि । कान्ताविलोचनन्यस्त मलीमसमिवाञ्जनम् ॥ — वही०, १३ ५४

४. दे० - भामह, काब्यालं ० १, ५६-५७

१. त्रिविधारच गुणाः कान्ये भवन्ति कविसम्मताः । बाह्यारचार्यन्तरारचैव ये च वैरोपिका इति ॥— भोज, सर० कण्ठा० पृ० ४८-५०

६. वैशेषिकास्तु ते न्यूनं दोपत्वेऽपि हि ये गुणाः ।— वही, पृ० ४६

डॉ॰ ए॰ वी॰ की ब ने यह माना है कि गुणों की दस संख्या-सम्बन्धी दण्डी की मान्यता के खण्डन के लिए ही भामह ने उसकी संख्या तीन बतायी है। कि का यह सिद्धान्त इस मान्यता पर आबृत है कि दण्डी भामह के पूर्व वर्षी थे। इस मत से सहमत होना कठिन है। आचार्यों का काल-निणंय या उनका पौर्वापयं-निर्धारण प्रस्तुत ग्रन्थ का उद्देश्य नहीं है। हमने डॉ॰ सुशील कुमार डे का यह सिद्धान्त मान कर विवेचन किया है कि भामह दण्डी से पूर्व वर्ती थे। दण्डी को भामह से उत्तर वर्ती मान लेने पर कीथ की घारणा निराधार सिद्ध हो जाती है।

डॉ॰ राघवन ने माना है कि दण्डों के दस गुणों एवं मामह के तीन गुणों में जो संख्यागत मेद है वह प्राचीन काल से आती हुई गुण-सम्बन्धी दो विचार-धाराओं का प्रतिफलन है। काश्मीर सम्प्रदाय के आचार्य गुणों की संख्या तीन मानते थे और वैदर्भ सम्प्रदाय के आचार्य दस। वत्समृष्टि ने अपने काव्य ग्रन्थ में प्रसाद और माधुर्य गुणों का उल्लेख किया था। और उनका आधार पदयोजना को माना था। उसी विचार-सरिण में आने के कारण मामह ने पद-योजना के आधार पर गुणों के तीन मेद स्वीकार किये। दूसरी ओर माघ ने चित्तवृत्तियों और वणों को भी गुण का आधार माना था। इस विचार-परम्परा को मानने के कारण भरत, दण्डी आदि की रचनाओं में गुणों की संख्या का आधिक्य हो गया। आचार्य दण्डी:

मामह के बाद दण्डी ने काव्यगुणों पर विस्तार से विचार किया है।
ऐतिहासिक दृष्टि से गुण पर विचार करने वाले आचार्यों में मामह, भरत और
दण्डी के मध्यवर्ती हैं; किन्तु गुण-सम्बन्धी निचार-सरणि में दण्डी भरत के
अव्यवहितोत्तरवर्ती हैं। भामह ने भरत की गुण-घारणा को नहीं मान कर उस
क्षेत्र में नवीन उद्भावना की थी। दण्डी ने भरत की तरह गुणों की संख्या दस
मानी और गुणों का भरत के द्वारा किया गया नामकरण भी स्वीकार किया।
उनके अधिकांश गुणों के लक्षण भी भरत के गुण-लक्षण से मिलते-जुलते हैं। इतना
होने पर भी उनके गुण-विवेचन में मौलिकता का अभाव नहीं। किसी-किसी
गुण में जहां भरत ने शब्द पर बल दिया था वहां उन्होंने अयं पर वस दिया।
फलतः भरत के कुछ शब्दगत गुण दण्डी में अर्थ-गत गुण वन गये। भरत के
कुछ शब्दार्थ-युगल-गत गुण भी इसी प्रक्रिया से दण्डी में या तो केवल शब्दगुण

<sup>2.</sup> Dr. A. B. Keith, History of Sanskrit Literature 70 3=7

२. सुशील कुमार है, History of Skt. poetics Vol. I पृ० ६६

बन गये हैं या केवल अर्थं गुण । कुछ गुणों के स्वरूप ऐसे हैं कि उनके शब्द-गतत्व अर्थं गतत्व एवं शब्दार्थं युगलगतत्व के निर्णय में विद्वानों में मतमंद के लिए अवकाश सम्भव है। दण्डी-प्रतिपादित गुणों के स्वरूप-विश्लेषण-क्रम में हम इस पर विचार करेंगे।

आचार्य दण्डी ने विदर्भ एवं गौड प्रदेशों की काव्यरीलियों के, जिन्हें उन्होंने 'मार्ग' कहा है, वैशिष्ट्य-प्रदर्शन-कम में दस गुणों का उल्लेख किया है और उन्हें वैदर्भ मार्ग का प्राण कहा है। <sup>१</sup> गोड मार्ग में इन दस गुणों का प्राय: विपर्यय पाया जाता है। व अपनी कारिका में 'प्रायः' शब्द का प्रयोग कर दण्डी ने उसे अतिव्याप्ति दोष से बचा लिया है। वे यह जानते थे कि गौड मार्ग में उपिर निर्दिष्ट सभी गुणों का अनिवार्यतः अभाव होना या सभी गुणों के विपर्यय की अवश्यक सत्ता होना सम्भव नहीं है। उन्होंने स्वयं अपने कई गुणों की सत्ता वैदर्भी और गौडी; दोनों ही काव्य-शैलियों में स्वीकार की है। दोनों मार्गी को ग्राम्यत्व दोष से वचने को कहा गया है। ग्राम्यत्व दोष का स्वरूप बताने के उपरान्त दण्डी ने कहा है कि ऐसे ग्राम्य-प्रयोग वैदर्भ और गौड; दोनों मार्ग में निन्दा होते हैं। याम्य दोप के अभाव-स्थल में अग्राम्यता-माधूर्य गुण की सत्ता मानी गयी है। अतः, गीड मार्ग में भी ग्राम्य दोप की वर्जना के इस अग्रह में अग्राम्यता माध्यं के शब्दगत एवं अर्थगत भेदों की सत्ता की स्वीकृति निहित है। अनुप्रास माधुर्य का अभाव गौड मार्ग में हो सकता है किन्तु अग्राम्यता माध्यं वहाँ भी वाञ्छनीय है। नेयार्थ दोप का स्वरूप बताने के डिपरान्त उसे दोनों मार्गों के लिए त्याज्य बताया गया है । हे नेयार्थत्व का अभाव ही अर्थव्यक्ति गुण है। इस प्रकार अर्थव्यक्ति में गौडों की भी रुचि दिखायी गयी है। गौड मार्ग में अर्थव्यक्ति गुण का अभाव नहीं रहा करता । उदार गुण की सत्ता गौड मार्ग में भी स्वीकार की गयी है। पिडत रङ्गाचार्य ने काव्यादर्श की प्रभा टीका में 'प्रायः' शब्द की व्याख्या करते हुए लिखा है कि दण्डी के 'प्रायः' शब्द के प्रयोग का आशय है कि कहीं-कहीं कुछ गुण गौड आर वैदर्भ दोनों मार्गों में

१ रत्नेषः प्रसादः समता माध्यं सुकुमारता । अर्थन्यक्तिरुदारत्वमोजः कान्तिसमाधयः ॥ इति वेदभ मार्गस्य प्राणा दश गुणाः स्मृताः ।—दण्डी, कान्यादर्शं १,४१-४२

२. एषां विपर्ययः प्रायो दरयते गौडवर्त्मन ॥ वही १,४२

३. पवमादि न शंसन्ति मार्गयोरभयोरि । - वही १,६७

४ नेहरा बर्मन्यन्ते मार्गयोरुभयोरिप ।-वही १,७१

५. तदुदाराङ् वयं तेन सनाया कान्यपद्धतिः। -वही १,७६

समान रूप से रहा करते हैं। टीकाकार तरुणवाचस्पति ने 'प्रायः' शब्द से अर्थ-व्यक्ति, औदायं और समाधि आदि को दोनों मार्गों का सागान्य धर्म माना है।2 दण्डी ने श्लेष, प्रसाद आदि दसो गुणों को जो वैदर्भ मार्ग का प्राण कह दिया है,वह गुणों के स्वरूप के परीक्षण से युक्ति-सङ्गत नहीं जान पड़ता। उनके इस कथन के अनुरूप ओज गुण भी वैदमें मार्ग का प्राण मान लिया जाना चाहिए, किन्तु यह उन्हें स्वयं अभीष्ट नहीं। दण्डी का कहना है कि गौड पद्य में भी ओजस्विनी रचना पसन्द करते हैं। वैदर्भ मार्ग में पद्म में केवल हुद्य और अनाकुल ओज स्वीकृत होता है, समासभूयस्त्व ओज नहीं। वैदर्भ पद्य में ओज को दोप ही मानते हैं। गद्य-बद्ध रचना में अवश्य ओज दोनों मार्गों में ग्राह्य है। इसी लिए ओज को गद्य का प्राण कहा गया है, वैदर्भ मार्ग का नहीं। धे सिंहभू गल ने कुछ आगे बढ़ कर ओज को गद्य-जीवित के स्थान पर वैदमं मार्ग का प्राण घोषित कर दिया है। उनके अनुसार समासभूयस्त्व ओज है और यह वैदर्भी का प्राण है। वे यह मानते हैं कि बीचित्य की दृष्टि से ही बीज वैदर्भी में स्वीकृत होता है। यह दण्डी का मत नहीं था। वे समासभूयस्तव ओज को वैदर्भ मार्ग की पद्य-बद्ध रचना में समादत नहीं मानते थे। भट्ट नृसिंह ने सरस्वती-कण्ठाभरण की टीका में दण्डी की गुण-घारणा पर टिप्पणी देते हुए माना है कि दण्डी के सीकूपार्य और ओज; ये दो गुण असाधारण हैं तथा शेप सर्वसाधारण । सीकुमार्य गुण केवल दैदर्भी रीति में रहता है और यह वैदर्भी का प्रधान गुण है। इसी प्रकार ओज केवल गौडी रीति में रहता है और वही उसका प्रधान गुण है। अन्य सभी गुण दोनों मागों में सामान्य रूप से रह सकते हैं। " स्पष्टतः, भट्ट नृसिंह की इस व्याख्या में दण्डी की मान्यता की

<sup>[</sup> १. प्राय इत्यनेन क्वचिद्वभयोः साम्यमिष अस्तीति स्च्यते । यथा प्राम्यत्वानेयत्वादि विषये उभयोरेकमत्यम् · · ⊢काव्यादर्शं, प्रभा टीका पृ० ४३

२. प्रायः शब्दः अर्थव्यक्रयौदार्थंसमाध्यादयो गुणाः उभयसाधारण इति दर्शयति ।— वही, तरुण वाचस्पति की टीका पृ० २८

३. इति पद्धे Sपि पौरस्त्या वध्नन्त्योजस्विनीगिरः । अन्ये त्वनाकुलं इद्धिमच्छन्त्योजो गिरां यथा ।।— दण्डी, काव्यादर्श, १.८३

४. ओजः समासभूयस्त्वमेतद् गद्यस्य जीवितम् । पद्ये अध्यदाक्षिणात्यानामिदमेकं परायणम् ॥ - वही, १,८०

१. डॉ॰ रामवन, Bhoja's Sri. Pr. पृ॰ २८४

६. वही, पृ० २८४

७. वही पृ० २८६

अपेक्षा व्याख्याता की अपनी मान्यता अधिक व्यक्त है। दण्डो केवल सौकुमार्यं को छोड़ कर अपने शेष नौ गुणों की सत्ता गौड मार्ग में भी स्वीकार करते थे, यह कहने का कोई ठोस आधार नहीं। हाँ, गुण-विवेचन के प्रसङ्घ में उन्होंने इतस्ततः जो सङ्घेत दिये हैं, उनके आधार पर माधुयं के अग्राम्यता भेद, अर्थव्यक्ति, औदायं, समाधि, ओज आदि कुछ गुणों की सत्ता गौड मार्ग में भी स्वीकार की जा सकती है। दण्डो के दस गुणों के स्वरूप निम्नलिक्ति हैं:—

इलेख :- पदावली के सुष्ठु प्रथन को इलेप माना गया है। इसमें पद-योजना में ढी नापन नहीं रहता। दण्डी ने श्लेप का लक्षण भावात्मक रूप में न देकर अभावात्मक रूप में दिया है। उनके अनुसार शैथिल्य-रहित रचना में इलेप गुण रहता है। वे शैथिल्य उस रचना में मानते हैं, जहां संयुक्ताक्षर कम हों एवं अल्पप्राण वर्गों का बाहत्य हो । १ इससे निष्कर्ष रूप में यह कहा जा सकता है कि वे महाप्राण वर्ण एवं संयुक्तवर्ण-युक्त रचना में, श्लेप गण मानते थे। हेमचन्द्र ने संक्षेप में दण्डी की श्लेप-धारणा को रद्धत करते हुए लिखा है कि अशिथिल रचना शिलष्ट कही जाती है। दे दण्डी ने भरत के श्लेप-लक्षण को स्वीकार नहीं किया है। भरत की श्लेब-गुण-परिभाषा में हम देख चुके हैं कि उन्होंने रलेप के शब्दगत एवं अर्थगत; दोनों स्वरूप दिये हैं। दण्डी ने भरत के अर्थ-रलेप को तो छोड़ ही दिया है, उनके शब्द-रलेप से भी थोड़ा भिन्न स्वरूप अपने रलेष गुण का माना है। भरत ने पदों की शिलष्टता पर बल दिया था, पर दण्डी ने क्लेप में महाप्राण एवं संयुक्त वर्णों का प्रयोग आवश्यक मान लिया । दण्डी का श्लेप केवल शब्दगत है । इसका विपर्यंय शैथिल्य है, जो गीड मार्ग में ग्राह्य है, पर वैदर्भ शैथिल्य को काव्य का दोप मानकर उसे सर्वथा त्याज्य समझते हैं। कुछ लोगों ने दण्डी के श्लेष को ओज-गुण का ही एक प्रकार मान लिया है। किन्तु, आज श्लेष से मिन्न है। ओज में पदों के समास पर बल दिया जाता है, पर रुषेप में संयुक्त और महाप्राण वर्णों की योजना पर । गौडों की ओज में रुचि रहती है, किन्तु हिलष्ट रचना के स्थान पर वे शिथिल रचना पसन्द करते हैं। यदि व्लेष को स्रोज का प्रकार भान लिया जाय, तो दोनों के प्रति गौड मार्ग के किवयों के रुचिमेद का क्या कारण माना जायगा? भरत के बीज गुण-लक्षण में एक 'सानुराग' पद का

१. रिलण्टमस्पृष्टरौषिस्यमस्पप्राणाक्षरोत्तरम् । —दण्डी, काव्यादर्शे १.४३

२ अशिथिलं रिलप्टमिति दण्डी ।—हेम० कान्यान्० न्याख्या, पृ० २३१

३. सोऽयमोजः प्रकार एव । - बही, पृ० २३१

प्रयोग हुआ है। इसकी व्याख्या में अभिनव ने एक वर्ण का दूसरे वर्ण की अपेक्षा करना लिखा है। दण्डी ने वर्णों के संयोग को इलेप के लिए महत्त्व-पूर्ण माना है। इस दृष्टि से दण्डी के इलेप की भरत के ओज से कुछ समता दिखायी जा सकती है, पर इसे उससे अभिन्न नहीं कहा जा सकता। भरत ने कहीं भी महाप्राण वर्ण का प्रयोग ओज में आवश्यक नहीं माना है। इस प्रकार यह स्पष्ट है कि दण्डी का इलेप गुण भरत के इलेप से स्वतन्त्र है और उसका भरत के किसी भी दूसरे गुण में अन्तर्भाव सम्भव नहीं। इसका स्वरूप दण्डी के बोज से भी भिन्न है।

प्रसाद — जहां सुनते ही अर्थ-बोध करा देने वाले शब्दों की योजना हो, वहां प्रसाद गुण माना गया है। प्रसिद्ध अर्थ वाले पदों का प्रयोग होने पर वाक्य का अर्थ-बोध अनायास हो जाता है। दण्डी ने कहा है कि प्रसिद्ध अर्थ वाला, अतः अर्थ-बोध में सुभग वाक्य प्रसाद गुण युक्त माना जाता है। वैदर्भ मागं में ऐसे रूढ या प्रसिद्ध अर्थ वाले पदों का प्रयोग होता है। गौड व्युत्पन्न शब्द-ध्योग करते हैं। अतः, अप्रसिद्ध अर्थ वाले शब्द भी व्युत्पत्तियुक्त हों तो उनका प्रयोग गौड मार्ग में होता है। टीकाकारों ने दण्डी के प्रसाद गुण को अर्थ-गत गुण माना है। वाले सुवील कुमार डे की भी यही मान्यता है। इन लोगों की राय में प्रसाद गुण में अर्थ की स्पष्टता एवं स्वच्छता पर बल दिया गया है। अतः, इसे अर्थ-गुण माना जाना चाहिए। डॉ० ह्वी० राधवन ने प्रसाद को शब्द-गुण माना है। यद्यपि डॉ० राधवन ने अपने मत्न की पुष्टि में युक्तियाँ नहीं दी हैं, पर यह स्पष्ट है कि प्रसाद में उन शब्दों के प्रयोग पर बल दिया गया है जिनके अर्थ रूढ़ हों। प्रसाद में उन शब्दों के प्रयोग पर बल दिया गया है जिनके अर्थ रूढ़ हों। प्रसाद में अर्थ-प्रतीति का आघार प्रसिद्धार्थ पदों का प्रयोग ही हुआ करता है। अतः, प्रसाद को शब्दगत मानने वाला डॉ० राधवन का मत अनुचित नहीं जान पड़ता।

समता—सम्पूर्ण रचना में एक रीति के निर्वाह को समता गुण माना गया है। इसमें रचना-रौली की एक-रूपता पर बल दिया गया है। जिस शैली में

१. प्रसादवत् प्रसिद्धार्थं मिन्दोरिन्दीवरखुति । बद्दम बद्दमौ तनोतीति प्रतीतिसुभगं वचः ॥ — दण्डी कान्यादर्शं, १, ४५

२. अयज्ञ प्रसादगुण अर्थ-गत एव " ।—काश्यादर्श, ही० रामस्वामी ए॰ड सन्स, २९६ इस्प्तेनेड, मद्रास १९३० पृ० २३ प्रमा न्याख्या में रंगाचार्थ ने भी इसे अर्थ-गुण कहा है (दे० कान्याद० पृ० ४३)डॉ० डे भी यही मानते हैं।

३. डॉ राघवन, Bhoja's sringara prakash, पु० २८८

रचना आरब्ध हुई है वही शैली उसके अन्त तक अपनायी जानी चाहिए। रचना तीन प्रकार की मानी गई है - मृदु, स्फुट और मिश्र। यदि कोई रचना आरम्भ में मृद् है तो अन्त तक उसमें मृद् शैली का ही निर्वाह होना चाहिए। विकट और मध्य बन्ध के लिए भी यही ठीक है। वर्ण-विन्यास को दण्डी ने बन्ध की मुद्रता विकटता आदि का कारण माना है। दे शैली पर बल होने के कारण समता शब्दगत गुण है। हेमचन्द्र ने दण्डी के मत की उद्धृत करते हुए लिखा है कि बन्ध में अवैषम्य ही दण्डी के अनुसार समता है। इसलिए जिस रीति में रचना आरम्भ हो उसका आसमाप्ति त्याग न होना ही समता का रूप है। यह मुक्तक और प्रवन्ध दोनों हो रचनाओं का गुण है। किन्तु; सभी स्थितियों में आरव्य रीति का निर्वाह गुण नहीं माना जा सकता। सम्पूर्ण प्रवन्ध की बात तो दूर रहे, जहाँ विभिन्न स्थितियों में परिवर्तित मनोभावों के चित्रण के लिए तदनुक्ल कोमल, कठोर आदि रीतियों का प्रयोग ही काव्य का शोभायायक होता है, वहाँ मुक्तक में भी कभी-कभी परिवर्तित मनोदशा के चित्रण के कम में कवि उसके अनुरूप अपनी शैली में परिवर्त्तन कर लिया करते हैं। वैसी स्थिति में भी शैली-गत समता-निर्वाह का यदि आग्रह हो तो रचना प्रभावशाली नहीं होगी। मन के राग के चित्रण में जो शैली उपयोगी होगी वही उत्साह के चित्रण में उपयोगी नहीं हो सकती। एक रचना में ऐसे अनेक मनीभावों का चित्रण सम्भव है। अत: सर्वत्र समता का निर्वाह काव्य का गुण नहीं माना जाता। दण्डी ने भाव के साथ रीति और गुण का सम्बन्ध नहीं परखा था। उन्होंने देश के आधार पर रीति या मार्ग का विभाजन और उनके साथ गणों के सम्बन्ध का परीक्षण किया था। इसीलिए समता से होने वाली भाव-चित्रण की त्रुटि को वे ध्यान में नहीं रख सके। हेमचन्द्र ने इस दिशा में सङ्क्रोत किया है। उनके अनुसार दण्डी ने भरत के समता-गुण-लक्षण को स्वीकार नहीं किया है। हे भचन्द्र ने यह दिखलाया है कि दण्डी ने भरत के इस सिद्धान्त का खण्डन किया है कि गुण और अलङ्कार का परस्पर आभूषण होना समता है।

१. समं वन्धे प्वविषमं ते मृदुस्फुटमध्यमाः । वन्धा मृदुस्फुटोन्मिश्रवर्णविन्यासयोनयः ॥ — दण्डी, काब्याद० १, ४७

२. तस्माद्धन्धे प्वविषमं समम् । . . तस्माद्ये न रीतिविशेषेणोपक्रमस्तस्यापरित्याग आसमाप्तेरिति समतायाः रूपम् । तन्मुक्तके प्रवत्त्वे चुं। — हेम० कान्यानु० • व्याख्या पृ० २३६-३६

३. प्रयोग-मार्गं प्रतिवसन्तः प्रमाणम् । ते च न सर्वत्र समतां वैचित्र्यायं संगिरन्ते ।
तथाहि—अज्ञानाचदि—इत्यादौ मस्णमार्गत्यागो गुणः । —वही पृ० २३६
का० ग्रा० वि०—३

दण्डो की मान्यता है कि गुण और अलङ्कार मिन्न-भिन्न आश्रय पर रहते हैं। इसलिए एक दूसरे का आभूपण नहीं वन सकता। यदि रचना में गुण और अलङ्कार दोनों रहें तब तो दोनों के परस्पर भूषण होने का प्रश्न भी उठ सकता है, किन्तु कभी-कभी तो ऐसा होता है कि किसी रचना में अलङ्कार रहते हैं किन्तु गुण का अभाव रहता है। श्लेप, यमक और चित्र अलङ्कार प्रायः गुण का तिरस्कार कर रहा करते हैं। गुण और अलङ्कार एक दूसरे के आभूषण नहीं वन सकते। अतः, दोनों के परस्वर भूषणत्व में समता की कल्पना उचित नहीं।

माधर्य :-दण्डी ने माधूर्य गुण को बड़ा व्यापक स्वरूप प्रदान किया है। इसके क्षेत्र-विस्तार में रस भी अन्तर्भुवत हो जाते हैं। ख्रायनुप्रास, जो अन्य आचार्यों के शब्दालङ्कार की सीमा में परिगणित हुआ है, दण्डी के माधूर्य का एक भेद है। अन्य आचार्यों ने गुणों को रस का उपकारक धर्म अवस्य माना है, किन्तु दण्डो की यह विलक्षण घारणा है कि उन्होंने माध्यं गुण को रस-स्वरूप मान लिया। दण्डी के अनुसार सरस वाक्य मधुर कहलाता है। ये वे रसवत् वाक्य को माधुर्यगुणवत् कहेंगे । इस प्रकार विचार करने पर माधुर्य और रस पर्यायवाची शब्द बन जाते हैं। दण्डी ने माधूर्य को गुण भी माना है। रस की स्थिति वाक्य-योजना एवं प्रतिपाद्य अयं पर रहा करती है। विशेष प्रकार की पद-सङ्घटना विशेष रस की व्यञ्जना में सहायक होती है। यह माना जाता है कि समास-हीन या अरुय-समासा वैदर्भी रीति श्रङ्कार, करुण तथा शान्त; इन कोमल रसों की व्यञ्जना में सहाय ह होती है, दीर्घ समास एवं विकट वर्णों से युक्त गौडी बीर, बीमत्स और रौद्र रसों की व्यञ्जक होती है तथा मध्यम-समास और मध्यम वर्ण वाली पाञ्चाली रीति हास्य, अद्भात और मयानक रसों का उद्वोध करती है। व अतः जहाँ वाक्य में रसव्यञ्जक वर्णों की योजना हो तथा जो रसव्यञ्जक अर्थ (विभावादि) से युक्त हो उसमें दण्डी के अनुसार

भिन्नाधिकरणा हि गुणालक्कारास्तत्कयमन्योन्य' भूपयेयुरिति दण्डी। श्लेपयमक-चित्राणि हि प्रायेण गुणान्विगृह्य वर्त्त'न्ते। अतुप्रासोऽपि प्रचुरं प्रयुक्तस्तद्वदेव।
 —हेम० कान्यानु० न्याख्या पृ० २३५

२. मधुरं रसवडाचि वस्तुन्यपि रसस्थितिः। येन माथन्ति धीमन्तो मधुनेव मयुत्रताः। — दण्डी, का॰याद० १, ५१

३. वे रमा पान्वाल्यो प्रेयसि करणे भयानकाद्भुतयोः । बाटोयागोडीये रोद्रो कुर्याद्ययीचित्यम् । -वही, १४, २०

माधुर्य गुण माना जायगा । यह माधुर्य दो प्रकार का माना गया है । एक प्रकार का माधुर्य अप्राम्यता है। दण्डी ने माना है कि यद्यपि सभी अलङ्कार वर्थ की रसव्यञ्जकता में उत्कर्ष का आधान करते हैं, फिर भी अग्राम्यता ही यह कार्यः सबसे अधिक करती है। यह रसावह अग्राम्यता माधुर्य अर्थगत गुण है। माधुर्य का दूसरा प्रकार श्रुत्यनुप्रास माधुर्य है। दण्डी के अनुसार जहाँ एक वर्णं के अव्यवहित उत्तर में आने वाला वर्ण पूर्व वर्ण से खुति में साम्य रखता हो वह श्रुत्यनुप्रास है। यह रसावह होने से माधुर्य गुण है। अ श्रुति-साम्य का अभिप्राय है, दोनों का उच्चारण-स्थान समान होना । श्रुत्यनुप्रास माधुयं विशेष प्रकार की वर्ण-योजना पर निभंर रहता है। बत:, यह शब्दगत गुण है। अग्राम्यता माधुयं को वस्तुरस कहा गया है तथा श्रुत्यनुप्रास माधुयं को वाग्रस । अग्राम्यता माधुर्य का विपर्यय ग्राम्यत्व दोष है जिससे दोनों मार्गी के कवि वचते हैं। श्रुत्यनुप्रास माधुर्य का विपर्यास उल्बण वणौं की आवृत्ति को माना जा सकता है। हेमचन्द्र ने दण्डी की माधुर्य गुण-घारणा को उपस्थित करते हुए लिखा है कि दण्डी के अनुसार रसवत् मधुर होता है। अद्यनुप्रास को माधुर्य गुण मानने के सिद्धान्त का हमचन्द्र ने खण्डन किया है। उनके अनुसार अनुप्रास अलङ्कार है। अतः उसे गुण मानना उचित नहीं। ४ माधुर्य गुण के इस विवेचन से स्पष्ट है कि माधुर्य-सम्बन्धी दण्डी की घारणा सर्वधा नवीन है। उसमें परम्परागत माधुर्य-गुण-धारणा की स्वीकृति तो कुछ अंश में है, पर उसका स्वरूप बहुत विस्तृत हो गया है। उनके श्रुत्यनुप्रास-माघुयं के स्वरूप पर भरत के बार-बार सुने जाने पर भी मन को उद्विग्न न करने वाले तथा भामह के अनितदी में समास एवं श्रःय माधुर्य के स्वरूप का प्रभाव देखा जा सकता है, किन्तु अप्राम्यता-माधुर्य की उद्भावना सर्वथा मौलिक है। दण्डी की यह माधुर्य-गुग-धारणा परवर्ती आचार्यों ने स्वीकार नहीं की । इसका कारण यह है कि दण्डी ने माधुर्य गुण में रस और अलङ्कार को मिलाकर गुण के स्वरूप को अस्पष्ट कर दिया है। अनुप्रास को गुण न मान कर अलङ्कार मावना

१. कामं सर्वोऽप्यलंकारो रसमर्थे निषित्र चित । तथाप्यग्राम्यतेवेनं भारं वहति भूयसा ।—दण्डी काञ्याद० १. ६२

२. यया कयाचिच्छ्रुत्या यत् समानमनुभूयते । तद्भुपा हि पदासत्तिः सानुप्रासा रसावहा ।—वही १. ५२

३. तस्माद्रसवन्मधुरम् । – हेम० काच्यानु । च्या० पृ० २३७

४. अनुप्रासोह् यसंकारः । कयं तस्य गुणत्वम् । - वही, पृ० २३७

ही उचित है। वर्णानुप्रास से श्रुत्यनुप्रास मायुर्य को भिन्न मानने में भी प्रवल युक्त नहीं। दण्डी ने श्रुत्यनुप्रास से वर्णानुप्रास को एकान्त भिन्न मान कर यह कहा है कि वैदर्भ मार्ग के किव श्रुत्यनुप्रास मायुर्य को उचिकर समझते हैं पर गौड मार्ग के किव इसका आदर नहीं करते, चूंकि उन्हें अनुप्रास ( यर्णानुप्रास) प्रिय होता है। श्रुत्यनुप्रास को भी अनुप्रास का ही भेद मानना युक्तिसङ्गत है। दण्डी के अतिरिक्त अन्य आचार्यों ने यही माना है। इस को मायुर्य गुण में समेट लेना भी उचित नहीं। दण्डी काव्य में रस का उचित महत्त्व नहीं समझ सके थे। इसीलिए उन्होंने रस को रसवदादि अलङ्कार मान कर उसे गौण बना दिया और गुणमें भी अन्तम् कर दिया।

सुकुमारता :- कोमल वर्णों के प्रयोग में सुकुमारता गुण माना गया है। दण्डी का कहन। है कि जो अनिष्ठुर अक्षरों से युक्त हो उसे सुकुमार या सुकु-मारता गुण-युक्त कहा जाता है। अत्यन्त कोमलता को भी उन्होंने त्याज्य माना है। जहाँ सभी वर्ण कोमल ही होते हैं, वहां वन्य में शिथिलता आ जाती है, जो दोष है। ३ इसका विपर्यय निष्ठूर या दीन्त है। दीन्त का स्वरूप स्पष्ट करते हुए उन्होंने कहा है कि यह 'कुच्छोद्य' है। गौड इसे गुण मान कर इसका निवन्धन अपनी रचना में करते हैं। गौडों की प्रवृत्ति कठीरता की ओर अधिक होती है, अतः वे कुच्छोद्य पदावली की योजना करते हैं। कुच्छोद्य पद का अर्थ है, ऐसा पद जिसका उच्चारण कठिन हो। र दण्डी के अनुसार यह दीप्तत्व व्यर्थ गुण है। वस्तुतः यह दोष ही है और इसका विपर्यय सीकुमार्थ गुण है। स्पब्टतः, दण्डी ने इसे शब्द का गुण माना था। यह व्वनिगत कोमलता है जिसका उच्चारण सरल होता है। काव्यादर्श के टीकाकर रङ्गाचार्य शास्त्री ने सुकुमारता गुण को शब्दगत माना है। है डॉ॰ सुशीलकुमार डे भी इससे सहमत हैं। " डॉ॰ ह्वी॰ राघवन ने यह मान्यता प्रकट की है कि दण्डी के सुकुमारता के उदाहरण में अर्थगत सुकुमारता का भी उदाहरण है। उनकी धारणा है कि दण्डी ने अतिशयोक्तिहीन सुन्दर अभिव्यक्ति को अर्थगत सौकुमार्य माना है। उनके अनुसार दण्डी का सीकुमार्य-विपर्यय दीप्त शब्द-गत एवं अर्थ-गत

१. इतीदं नादृतं गीडेरनुगसस्तु तित्रयः। - दण्डी, कान्याद० १,५४

२. अनिष्ठुराक्षरप्रायं सुकुमारिमष्ठेष्यते । वन्धरौ थिल्यदोपोऽपि दशितः सर्वकोमते ॥—वही, १,६६

३. दी-तमित्यपरे भू मना कृच्छ्रोधमपि बध्यते ।—बही, प्रभाटीका, पृ० ७१

४. आचार्य दिण्डना रान्दगुणत्वेन सौकुमार्य' स्वीकृतम् । — वही, पृ०, ७१

५. दे॰ - सुशीलकुमार हे History of sanskrit Poetics vol. II पृ॰ ८२

दोनों है। यह अर्थ-गत सीकुमार्य अर्थ-गुण कान्ति के समीप है। इसका विपर्यय अतिशय अलङ्कृत कथन होता है। डॉ॰ राघवन ने यहाँ तक मान लिया है कि दण्डी अर्थ-सीकुमार्य को सर्वाधिक महत्त्व देते हैं। १ एक ओर डॉ॰ डे तथा कुछ टीकाकार दण्डी के सौकूमार्य को केवल शब्दगत मानते हैं तो दूसरी ओर डॉ॰ राघवन उसे घटदगत और अर्थगत दोनों मानकर उसके अर्थगत भेद को ही सर्वाधिक महत्त्व-पूर्ण मानते हैं। इस मतवैभिन्न्य के शीच किसी निष्कर्ष पर पहुँचने के लिए दण्डी के धीकुमार्य गुण के उदाहरण पर विचार करना आव-इयक है। उपरि-विवेचित सीकुमायं गूण-लक्षण में उसके अर्थगत होने का कोई सङ्क्षेत नहीं दिया गया है। उसके उदाहरण के आधार पर ही डॉ॰ राघवन उसे अर्थगत भी सिद्ध करना चाहते हैं। दण्डी के सीकुमार्य-उदाहरण का भाव इस प्रकार है:- 'वर्षा काल में मयुर अपने पिच्छ को मण्डलाकार बना कर मधुरगीत-पूर्ण कण्ठ के साथ नृत्य कर रहे हैं।' इस उदाहरण में सौकुमार्य दिखलाते हुए दण्डी ने कहा है कि यहाँ पर मयूर का नृत्य-रूप अर्थ रस-सम्पर्क-शून्य होने के कारण अनुजित अर्थात् निस्तेज ही है। इसका समासोक्ति अलङ्कार भी बहुत चमत्कारपूर्ण नहीं, फिर भी इसमें जो सहृदयों का मन रमता है उसका कारण सुकूमारता ही है। वहाँ अनुजित अर्थ का अभिप्राय दीप्त-अर्थ-विपर्यय मानना उचित नहीं। अनुजित को अदीप्त या अकृत्रिम वर्णन समझ कर ही सम्भवतः डॉ॰ राघवन ने इससे सौकुमार्य के अर्थगत होने का अभिशाय निकाला है। यदि सीकुमार्य का अर्थगतत्व भी दण्डे को अभिप्रत होता तो वे अपने लक्षण में उस और इङ्गित अवश्य करते या कम-से-कम उसके विपर्यंय की ओर निर्देश करते समय भी दीप्त के अर्थगत होने का उल्लेख करते। पर जैसा कि हम देख चुके हैं, सौकुमायं-विपयंय दीप्त को दण्डी कृच्छोद्य या उच्चारण-दु:खद कह कर केवल शब्दगत मानते हैं। अतः डॉ॰ राघवन की कल्पना दूराकृष्ट जान पड़ती है।

भरत ने सुकुमारता के लक्षण में 'तुख-प्रयोज्यै: शब्दै: युक्तं' कहकर उसका शब्दगतत्व तथा 'सुकुमारार्थंसंयुक्तं' कह कर अर्थ-गतत्व दोनों ही स्वीकार किया था। दण्डी सुख-प्रयोज्य शब्द में सुकुमारता मानने में भरत से सहमत हैं,

१. दे० - डॉ॰ ही॰ राघवन, Bhoja's sringara prakasa vol. I पृ॰ २=६ .

२ मण्डलीकृत्य वहींणि कण्ठे में पुरगीतिभिः। कलापिनः प्रनृत्यन्ति काले जीमृतमालिनि।।—दण्डी, कान्याद १,७०

३. इत्यन्जित प्वार्थी नालक्कारोऽपि तादृशः। सुकुमारतयैवेतदारोहति सतां मनः॥ वही १ ७१

किन्तु भरत की तरह दण्डी में सुकुमार-अर्थ-युक्त की सौकुमार्य गुण मानने की स्पष्ट स्वीकृति नहीं है। भरत के सौकुमार्य की तरह दण्डी के सौकुमार्य का भी अर्थ-गत स्वरूप सिद्ध करने का प्रयास डॉ॰ राघवन ने किया था पर दण्डी की सौकुमार्य-परिभाषा में उसका अर्थगत स्वरूप दूँढना निष्फल है।

दण्डी के शब्द-माधुर्य में भी अृत्यनुप्रास पर बल देकर उसका अृतिमधुर होना आवश्यक माना गया है। सुकुमारता में भी अनिष्ठुर अर्थात् कोमल वर्णों का प्रयोग अनिवार्य माना गया है। परिणामतः दोनों अृतिमधुर गुण हैं। इस प्रकार के प्रभाव की दृष्टि से दोनों में विशेष भेद नहीं। दोनों में स्वरूप-गत भेद यह है कि माधुर्य में एक उच्चारण स्थान से उच्चरित होने वाली घ्वनियों की सह-स्थिति से अृतिमधुरता उत्पन्न होती है और सुकुमारता में कोमल वर्णों की योजना से। सुकुमारता गुण के लिए अनुप्रास की आव-श्यकता नहीं, कोमल-पद-योजना-मात्र पर्याप्त है।

अर्थं ब्यक्ति: — अर्थं व्यक्ति वैद मं और गौड; दोनों मार्गों का गुण है। दण्डी ने इसको परिमाषा निषेध-मुखेन दी है। उनके अनुसार अर्थ में नेयत्व का जहाँ अमाव रहे वहाँ अर्थं व्यक्ति गुण होता है। इस गुण के स्वरूप को समक्षने के लिए नेयत्व या नेयार्थंत्व का स्वरूप समझना आवश्यक है। किसी अर्थ को पूणंतः व्यक्त करने के लिए जितने शब्दों के प्रयोग की अपेक्षा होती है उतने से यदि कम शब्दों का प्रयोग कहीं होता है तो विवक्षित अर्थ को समझने के लिए आवश्यक अर्थान्तर के अध्याहार की कष्ट-कल्पना करनी पड़ती है। इसे ही नेयार्थंत्व अथवा नेयत्व कहते हैं। इस प्रकार दण्डी ने अर्थं व्यक्ति को अनेयत्व कह कर यह धारणा प्रकट की है कि जहाँ प्रयुक्त पदों से ही अर्थं की उपस्थिति हो वहाँ अर्थंव्यक्ति गुण होता है। इसे और स्पष्ट करने के लिए कहा जा सकता है कि जितना अर्थं अपेक्षित हो उतने अर्थं का बोध कराने के लिए पर्याप्त पदों का प्रयोग अर्थंव्यक्ति है। इसमें अर्थं की व्यक्ति एवं उसके लिए पर्याप्त पद-प्रयोग दोनों पर बल होने के कारण यह शब्दार्थं गुगलगत गुण है। काव्यादशं के टीकाकार रङ्गाचार्य शास्त्री ने इसे शब्दार्थों मय-गत माना है। वामन ने अर्थं-गत अर्थंव्यक्ति गुण की घारणा को अधिक स्पष्ट किया। वे अर्थं वामन ने अर्थं-गत अर्थंव्यक्ति गुण की घारणा को अधिक स्पष्ट किया। वे अर्थं

१. अर्थव्यक्तिरनेयत्वमर्थस्य ....। - दण्डी, काव्याद० १,७३

२. "अतो यावदपेक्षितार्थस्य विन्यस्तपदेनेव भानादत्रार्थं व्यक्तिः । अयं शब्दगुणः । "अयमर्थं गुणोऽपि । यत्र वस्तुस्वभावस्फुटीकरणरूपोऽर्थः सोऽर्थं गुणः । —काव्यादः प्रभाटीका पृष् ७८-७९

की स्फुटता को अर्थगुण अर्थंव्यक्ति मानते हैं। दण्डी को अनेयार्थंत्व में सम्भवतः यह अर्थ-स्फुटता भी अभीष्ट थो। इसलिए रङ्गाचार्य ने वामन की अर्थव्यक्ति घारणा के अनुरूप दण्डी के अर्थगत अर्थव्यक्ति गुण को वस्तुस्वभावस्फुटीकरण-रूप अर्थ माना है। डॉ॰ राघवन भी इसे शब्दार्थयुगल गत मानते हैं। द दण्डी का शब्दगत अर्थव्यक्ति गण प्रसाद गुण से बहुत भिन्न नहीं है और अर्थगत अर्थव्यक्ति स्वभावोक्ति अलङ्कार से मिलते-जुलते स्वभाव का है। रङ्गाचार्य शाब्दी अर्थव्यक्ति को प्रसाद गुण में तथा आर्थी को स्वभावीवित में अन्तम् त मानते हैं। विश्वनाथ ने साहित्यदर्पण में शब्दगुण अर्थव्यक्ति का अन्तर्भाव प्रसाद गुण में मान लिया है। हैं डॉ॰ मुशील कुमार डे अर्थव्यक्ति की केवल अर्थगत गुण मानते हैं। यह उचित नहीं। इस गुण में पद-प्रयोग पर जो बल दण्डी ने दिया है उसकी उपेक्षा नहीं की जा सकती। डॉ॰ डे ने यह स्वीकार किया है कि दण्डी के गुणों का शब्दार्थ वर्ग में विभाजन केवल स्थूल रूप से ही हो सकता है। इ अतः अर्थव्यक्ति को उमयगत गुण मानने में डॉ॰ डे को बहुत बड़ी आपत्ति नहीं होगी। दण्डी ने अर्थंब्यक्ति के विपर्यय नेयार्थंत्व का उदाहरण देकर उसे स्पष्ट करते हुए कहा है कि यह नेयत्व वैदर्भ और गौड दोनों ही मार्गों में अग्राह्म माना जाता है। " इस प्रकार वे अर्थव्यक्ति को दोनों मार्गों में समान रूप से समादत गुण स्वीकार करते हैं।

उदारत्व: —दण्डी ने उदारता गुण की व्यापक घारणा काव्यादर्श में प्रस्तुत की है और इसे उभय मार्ग का गुण माना है। उनके अनुसार जिस वाक्य के उच्चरित होने पर वर्ण्य में लोकोत्तर चमत्कार का आधान करने वाला कोई धर्म-विशेष प्रतीन हो, उसे उदार कहा जाता है। इस गुण से काव्य के सभी

१. वस्तुस्वभावस्फुटत्वमर्थं व्यक्तिः ।--वामन, काव्यालं ० ३,२, १४

२. डॉ ही॰ राघवन, Bhoja's Sringara prakasa पु॰ २८८

३. तथा च शाब्दी अर्थ व्यक्तिः प्रसादगुणेन आयी स्वभावोक्त्यलक्कारेण गतार्थी इति चे यम् ।—दण्डी, काव्याद० प्रभादीका, पृ० ८०

४. अय<sup>®</sup> व्यक्तेः प्रसादाख्यगुणेनैव परिग्रहः । अर्थं व्यक्तिः पदानां हि झटित्यर्थसमर्पणम् ॥—विश्वनाथ, साहित्यद० ८,१३ पृ० ५४२

१. दे॰ – सुशील कुमार हे, History of sanskrit Poetics, vol II पृ॰ =२

६. वही, पु० दर

७. नेदृशं वहु मन्यन्ते मार्गयोरुभयोरिप।
नहि प्रतीतिः सुभगा शब्दन्यायविलक्षिनी ॥—दण्डी कान्याद० १.७१

मार्ग उत्कर्ष प्राप्त करते हैं। उदारता की इस परिभाषा के अर्थ के सम्बन्ध में दो मतों का उल्लेख काब्यादर्श की 'प्रभा' टीका में हुआ है। कुछ लोग यह मानते हैं कि दण्डी की परिभाषा में प्रयुक्त उत्कर्षवान का अभिप्राय यह है कि जहाँ वर्ण्य में उत्कर्ष का आधान करने वाला गुण प्रतीत होता है वहीं उदारता गुण होता है। जहां वर्ण्य में अपकर्ष की प्रतीति होती है वहाँ यह गुण नहीं होता । किन्तु, कुछ लोग यह मानते हैं कि जहां किय वर्णन की भिक्तिमा से किसी वस्तु में गुण का अपकर्ष प्रतिपादित कर देता है वहां भी कवि की उक्ति में चमत्कार रहा ही करता है। अतः ऐसे स्थल पर वर्णन-शैली के चमत्कार के कारण उदारता गुण की सत्ता स्वीकार करनी ही चाहिए। इस प्रकार जहाँ किसी कवि ने समुद्र को लक्ष्य कर कहा है कि 'वाणी से तुम्हारी कितनी प्रशंसा की जाय ? तुम जैसा परोपकार का वत रखने वाला दूसरा कोई नहीं। क्योंकि, प्यासे पथिक के उपकार से विमूख रहने के कारण महभूमि को जी अयश का भार मिला है उसे बहुन करने में तुम भी कृपापूर्वक उसकी सहायता करते हो; 'वहां समुद्र में पथिकों के प्रति परोपकारहीनता दिखाकर उसमें गुणों का अपकर्ष प्रतिपादित किया गया है, किन्तु प्रशंसामुखेन यह गुण के अपकर्ष का आधान वर्णन-भक्ती के चमत्कार से पूर्ण है। पहले मत के अनुयायी इसमें उदारता गुण नहीं मानेंगे, चूँ कि वर्ण्य समुद्र के गुणों का उत्कर्ण यहाँ प्रतिपादित नहीं हुआ है, परन्तु दूसरे मत के अनुयायी इस वर्णन-चातुरी में उदारता गुण अवश्य मार्नेगे । वस्तुतः उदारता गुण का स्वरूप यहाँ वहत स्पष्ट नहीं है । उत्कर्षवान गुण का कोई मानदण्ड दण्डी ने नहीं दिया है। यह सम्भव है कि एक ही काक्य में रुचि-भेद से कुछ पाठक की उत्कर्ष जान पड़े, कुछ की नहीं। अतः किसी कथन में औदार्य गुण का निर्णय सहज नहीं । यह अर्थ-गत गुण है । गुण के उत्कर्ष की व्यञ्जना वाक्य के अर्थ से ही हो सकती है।

१. उत्कर्षवान् गुणः कश्चिद् यस्मिन्तुक्ते प्रतीयते ।
तदुदाराह्वयं तेन सनाथा सर्वपद्धतिः (काव्यपद्धतिः) ।। —दण्डी, काव्याद० १,७६
२. अत्रोक्षणं वान् इत्यनेन वण्योत्कर्णं जनकगुणोपे द्यते नापकर्णं जनकः । तेन —
हे हेलाजितवोधित्सव बच्सा कि विस्तरेस्तोयधे
नास्ति त्वःसर्वृशः परः परहिताधाने गृहोतव्रतः ।
त्यत्पान्यजनोपकारघटनावै मुख्यलव्यायशो
भारशोश्हने करोपि कृपया साहाय्यकं यन्मरोः ।। इत्यत्र नोदारतेति केचित् ।
त उत्कर्णवान वर्णनभक्षिविशेषेण चमत्कारजनको गणः स्टक्स्प्रीयकर्णं स्वक्स्प्रो

परे तु उत्कर वान् वर्णनभिक्षिविशेषेण चमत्कारजनको गुणः उत्कर्गाकप स्वरूपो वर्ण्यस्य घर्नः औदार्यमिति स्वीकृषेन्ति । हे हेलाजितेत्यत्र औदार्यगुणं च मन्वते । —काश्याद० प्रभा टीका पु० ८२—८३

अन्य आचार्यों का मत उद्धृत करते हुए दण्डी ने उदारता का एक और लक्षण दिया है। इस लक्षण के अनुसार कुछ लोगों की मान्यता है कि जो वाक्य क्लाच्य विशेषणों से युक्त हो वह उदारगुण-युक्त माना जाता है। ध यह दण्डी की भी मान्यता है। प्रभा व्याख्या में रङ्गाचार्यशास्त्री ने इस सम्बन्ध में प्रेमचन्द्र का मत उद्धृत कर उसका खण्डन किया है। प्रेमचन्द्र का कहना है कि दण्डी स्वयं आचार्यों की उदारता-गूण-सम्बन्धी इप धारणा से असहमत हैं। साभिप्राय विशेषण कुछ लोगों के अनुमार अपुब्टाय दोष का अभाव है, कुछ लोगों ने उसे परिकर अलङ्कार कहा है; इसलिए दण्डी उसे उदारता भूण नहीं मानना चाहते । स्पब्टतः, प्रेमचन्द्र ने दूसरे आचार्यों की मान्यता के आघार पर दण्डी के सिद्धान्त की परीक्षा करनी चाही है, जो उचित नहीं। दण्डी ने स्वतः न तो श्लाब्य विशेषण को अपूष्टार्थ दोष का अभाव कहा है, न परिकर अलङ्कार ही। उ उदारता गुण का यह भेद शब्द-गत है। इस प्रकार दण्डी ने उदारता को शब्द-गत एवं अर्थगत; दोनों माना है। डॉ॰ स्त्रील कुमार डे ने इसे केवल अर्थगत माना है। वे सम्भवतः उदारता की इस द्वितीय परिभाषा में दण्डी की सहमति नहीं मानते । डॉ॰ राघवन ने इसे शब्दार्थ युगल-गत माना है। ४ प्रथम परिभाषा अर्थ-गत उदारता की है तथा द्वितीय शब्द-गत उदारता की।

उदारता गुण के स्वरूप-निर्घारण में दण्डी भरत के सिद्धान्त से प्रभावित हैं। भरत ने भी औदायं की दो परिभाषाएँ दी हैं। उनके 'दिव्यमावपरीत', 'श्रुङ्गाराद्भृतयोजित' एवं 'अनेक भाव-संयुक्त' को ही दण्डी ने प्रकारान्तर से उत्कृष्टगुणवान् कहा है। भरत का 'अनेकार्य-विशेष-युक्त' 'रुलाघ्य विशेषण' के रूप में स्वीकृत हुआ है। अर्थगुण औदायं की तरह दण्डी के शब्दगुण औदायं का स्वरूप भी अस्पष्ट रह गया है। रुचिभेद से श्लाष्य विशेषण के निर्णय में मतभेद सम्भव है।

१. रताध्यै विरोपणेयु कमुदारं के रिचदिष्यते ।-दण्डी, कान्याद १,७६

२. अत्र केश्विदित्यनेन साभिषायिवशेषणत्वस्यापु दार्थत्वदोषाभावरूपत्वादन्यैः परिकरालंकारेणोक्तत्वाच्च न गुणत्वमुचितमित्यस्मिन् कर्ल्पे स्वस्यास्वरतः सूचितः इति-यत् प्रेमचन्द्रमहाशयेश्कः तन्न मनोहरम्। प्रकृतकविना अर्थालंकारे परिकरस्यापरिगणित-त्वात् दोपविचारेऽपि अपुष्टार्थं त्वदोषस्यानुक्तत्वाच्चेति हो यम्। —काव्याद० प्रभा टीका पृष्ठ ८६

३. दे॰ - डॉ॰ सुशीलकुमार हे Hist ry of sanskrit Poetics vol II पृ॰ २=

४. डॉ॰ ही॰ राधवन Bhoja's sringara Prakasa vol I पृ॰ २८८

दण्डी का उदार गुण उनके उदात्त अलङ्कार से बहुत भिन्न नहीं। उदात्त अलङ्कार में आशय का उत्कर्ष एवं वस्तूत्कर्ष या विमूति का होना आवश्यक है। १ इस गुण का श्लाघ्य विशेषण भी विमूति का व्यञ्जक है।

ओज :-- ओज गुण दोनों मार्गों के गद्य-काव्य के प्राण के रूप में स्वीकृत है। गौड अपने पद्य-काव्य में भी इस गुण का समादर करते हैं। उनकी रुचि काव्य के विकट बन्ध में रहती है। इसलिए वे काव्य की गद्य एवं पद्य; दोनों विधाओं में ओज गुण की योजना करते हैं। विदर्भ-देशवासियों की रुचि गौड प्रदेश के लोगों की रुचि से भिन्न होती है। वे गद्य में तो ओज को ग्राह्य मानते हैं, पर पद्य-रचना में इससे बचते हैं। दण्डी ने ओज की परिभाषा देते हुए लिखा है कि समस्त पदों की बहु लता ओज है, यह गद्य का प्राण है, पर गौड पद्य में भी इसी का अवलम्बन लेते हैं। 2 समास शब्दगत ही होता है। अतः, ओज शब्दगुण है। इसके अनेक भेद होते हैं। ओज गुण पदों के समास पर आधृत है। पद का निर्माण करने वाले दीर्घ एवं लघु वणीं की बहुलता, अल्पता आदि के आधार पर ओज के कई भेद हो जाते हैं। व कहीं पद में अल्पप्राण वर्णों का महाप्राण वर्णों की अपेक्षा आधिवय रह सकता है, कहीं इसके विपरीत महात्राण वर्णों का वाहल्य हो सकता है और कहीं अल्पप्राण एवं महाप्राण वर्णों का समान मिश्रण रह सकता है । ओज गुण के अनेक भेद मानने के ये ही आधार हैं। ओज के दोनों मागों का गूण होने पर भी वैदर्भ और गौड कवियों की इ चगत विभिन्नता के कारण दोनों मागों में उसका स्वरूप कुछ भिन्न हो जाता है। गीड मार्ग के एक पद्य का उदाहरण देकर दण्डी ने कहा है कि गीड पद्य में भी समासबहु लता के कारण ओजस्विनी वाणी का निबन्धन करते हैं, किन्तु वैदर्भ विषम उच्चारण-हीन अनाकुल तथा पारुष्य, शैथिल्य आदि दोष के मार्जन से मनोहारी ओज को ही स्वीकार करते हैं। हस प्रकार के हुद्य एवं अनाकूल ओज गुण से युक्त

१. आशयस्य विभूतेवा यन्मइस्वमनुत्तम् । उदात्तं नाम तं प्राहुरलंकारं मनीरिणः ।—दण्डी काब्याद० २,३०० पृ० २७६

२. ओजः समासभूयस्त्वमेतद्गन्नस्य जीवितम्। पन्ने अध्यदाक्षिणात्यानामिदमेकं परायणम्।।—वही, १,८०

३. तद्गुरूणां स्वयूनां च बाहुत्यात्पत्विमश्रणैः । उच्चावचप्रकारं तद् दृश्यमाख्यायिकादिषु ।।—वही, १,८१

४. इति पत्रे ऽपि पौरस्त्या वध्नन्त्योजस्विनीर्गिरः । अन्ये त्वनाकुलं इत्तमिच्छन्त्योजो गिरां यथा ॥—वही १,८३

वैदर्भ मार्ग के पद्य का उदाहरण देकर दण्डो ने यह स्वीकार किया है कि वैदर्भ भी पद्य में ओज को स्वीकार करते हैं, किन्तु वे विशेष प्रकार के ओज को ही स्वीकार करते हैं। अनाकुल एवं हृद्य ओज के अतिरिक्त समासबहुल ओज को वैदर्भ गद्य में तो ग्राह्य मानते हैं, पर पद्य में अग्राह्य। इस प्रकार काव्य में ओज गुण की स्थिति के सम्बन्ध में दण्डी की घारणा की परीक्षा से यह स्पष्ट हो जाता है कि वे ओज को दोनों मार्गों का गुण मानते थे। गीड काव्य के गद्य एवं पद्य; दोनों रूपों में इसका स्वागत करते हैं। वैदर्भ मार्ग में गद्य में यह अविशेष भाव से गृहीत होता है, पर वहाँ पद्य में इसका केवल अनाकुल और हृद्य भेद ही स्वीकृत होता है।

नाट्यशास्त्र में ओज-लक्षण के दो इलोक मिलते हैं। एक के अनुसार अनेक समास-युनत पद को ओजगुण-युक्त कहा गया है। दूसरे इलोक में हीन या निन्ध वस्तु में औदात्य के आधान में ओज गुण माना गया है। हेमचन्द्र ने काव्यानुशासन में इस दूसरे इलोक में व्यक्त विचार को ही उढ़ित किया है। इस प्रसङ्घ में हेमचन्द्र ने भरत की इस ओज गुण-धारणा से दण्डी की असहमति दिखायी है। उनके अनुसार दण्डी ने भरत के इस मत का खण्डन किया है। हीन वस्तु में उत्कर्ष का आधान काव्य का गुण नहीं माना जा सकता। उसका सम्बन्ध कि के प्रतिपादन की प्रक्रिया से है। कियों के बीच वस्तु-वर्णन की तीन सरणियाँ प्रचलित हैं। वे कभी तो तुच्छ वस्तु को उत्कृष्ट बना कर उसका वर्णन करते हैं, कभी इसके विपरीत उत्कृष्ट वस्तु को तुच्छ बना देते हैं और कभी यथार्थ वस्तु की स्थापना करते हैं। इसलिए तुच्छ वस्तु में उत्कर्ष का आधान गुण नहीं। इस गुण-लक्षण से असहमत होकर दण्डी ने समास-म्परस्त्र को ओज गुण माना। दण्डी की इस ओज-धारणा पर भरत के एक इलोक में कथित 'समासविद्धबंहुिभः' का प्रभाव है।

कान्ति: --- दण्डी की कान्ति गुण-धारणा कुछ अस्पष्ट है। उनकी मान्यता है कि लोक-प्रसिद्धि के अनुरूप वस्तु का वर्णन होने पर वह सहृदय से लेकर बच्चे तक के लिए मनोहारी हो जाता है। ऐसे सम्पूर्ण लोक के लिए मनोज्ञ काव्य में कान्ति गुण माना जाता है। कान्ति गुण-युक्त वाक्य लौकिक उपचार-

१. कवीनामिषधेयं प्रति त्रयः पत्थानः । एते न्यूनसुत्कर्षेन्ति, अधिकमपकर्षेन्ति, यथार्थं वस्तु स्थापयन्ति तत्कथमिवायं गुण इति दण्डी । तस्मात्समासभूयस्त्वमोजः — हेम० काव्यानु० व्याख्या, पृ० २३३

वचन में तथा प्रशंसा-वचन में पाये जाते हैं। काव्य के अर्थवोध की सुगमता में ही उसकी रमणीयता निहित रहती है। अर्थवोध में कठिनाई होने पर काव्य के रस का आस्वादन सम्भव नहीं होता। जिस काव्य में लोकप्रसिद्ध अर्थ का वर्णन होता है वह सर्वजन-सुवोध होता है और इसीलिए सर्वजन-मनोहारी भी। जहाँ लौकिक प्रसिद्धि का त्याग कर वस्तु का अत्युक्तिपूर्ण वर्णन होता है वह काव्य केवल व्युत्पन्न व्यक्तियों के लिए वोधगम्य होता है। दण्डी सर्वजन-मनोज्ञ काव्य में ही कान्ति-गुण मानते हैं। लोकप्रसिद्ध अर्थ के वर्णन में भी चमत्कार के होने पर ही कान्ति गुण की मत्ता मानी जाती है। प्रत्येक लोक-प्रसिद्ध वस्तु का वर्णन कान्त नहीं हो जाता। दण्डी ने कान्ति को अर्थ-गत गुण माना है।

दण्डी ने कान्ति गुण का विपयंथ अत्युक्ति को माना है। जहाँ किन लोकप्रसिद्धि का त्याग कर अपनी प्रतिमा के वल से वस्सु की कल्पना करते हैं, उस काव्य से केवल विदग्ध जन ही तुष्ट हो पाते हैं। गौडों की रुचि ऐसी ही अत्युक्तिपूर्ण रचना में रहती है। है हमचन्द्र ने दण्डी की कान्ति गुण धारणा को उद्धृत करते हुए लिखा है कि दण्डी लोकसीमा के अतिक्रमण नहीं होने में कान्ति गुण मानते हैं। वह कान्ति वार्तागत और वर्णनगत होने से दो प्रकार की होती है। उपचार-वचन को वार्ता कहा जाता है तथा प्रशंसा-वचन को वर्णन। है हमचन्द्र की मान्यता है कि यह अतिशयोक्ति का अभाव-मात्र है, अतः इसे स्वतन्त्र गुण नहीं माना जाना चाहिए। दण्डी के अनुसार यह केवल वैदर्म मार्ग का गुण है, चूँकि गौड इसके विपयंथ अत्युक्ति में रुचि रखते हैं। है

१. कान्तं सर्वजगत्कान्तं लोकिकार्यानतिकमात् । तच वार्ताभिधानेषु वर्णनास्त्रपि दृश्यते ॥—दण्डी, काव्याद० १,८५

२. इति संभान्यमेवैतिहरोपाछ्यानसंस्कृतम् । कान्तं भवति सर्वस्य लोकयात्रानुवर्तिनः ॥ — वही १,८८

३. लोकातीत इवात्यर्थमध्यारीप्य विवक्षितः । योऽर्थस्तेनातितुष्यन्ति विदग्धा नेतरे जनाः ॥—वहो १, ८६

४ तस्मारलोकसीमानितकमः कान्तिरिति दण्डी ।—साच दिघा वार्तावर्णनयोः । तत्रोपचारवचनं वार्ता, प्रशंसावचनं वर्णना ।—हेम० कान्यानु० व्याख्या पृ० २३६

५. सेयमतिशयोक्तेर्यन्त्रवा न पुनगु वान्तरमिति । वही पृ० २३६

६ ...इदमत्युक्तिरित्युक्तमेतद्गौडोपलालितम् ।- दण्डी, काञ्याद० १८२

समाधि समाधि साध्यवसाना लक्षणां पर आधृत काव्य-गुण है। साध्यवसाना लक्षणा में विषयी बिषय का निगरण कर लेता है। र समाधि गुण की परिभाषा में भी दण्डी ने यह कहा है कि जहाँ लोकव्यवहार का पालन करने वाला कवि एक वस्तु के गुण, किया आदि धर्म का दूसरी वस्तु पर आधान करता है, वहां समाधि गुण माना जाता है। र प्रभा टीका में दण्डी के समाधि-गुण-लक्षण की व्याख्या करते हुए टीकाकार ने सम्यक आधान को साध्यवसाना लक्षणा से अभिन्न मानकर समाधि को अन्वर्थ संज्ञा कहा है। साध्यवसाना लक्षणा में विषय को उपादान नहीं होता। विषयी के धर्म के कथन से ही विषय के धर्म का बोध हो जाता है। अतः समाधि गुण में भी प्रस्तुत के धर्म का कथन न होकर केवल अप्रस्तुत के धर्म का कथन होना चाहिए। इस दृष्टि से समाधि-लक्षण को स्पष्ट करने के कम में टीकाकार प्रेमचन्द्र ने लिखा है कि जहाँ प्रस्तुत के धर्म का निगरण कर उसके सदृश अप्रस्तुत के धर्म का तादातम्य अध्यवसान हो वहाँ समाधि गुण होता है। ४ आपाततः दण्डी का प्रस्तुत गुण अतिशयोक्ति से अभिन्न प्रतीत होता है। अतिशयोक्ति अलङ्कार भी साध्यवसाना लक्षणा पर आधृत रहता है। उसमें भी प्रस्तुत का निगरण हुआ करता है और अप्रस्तुत के कथन से प्रस्तुत का उसी रूप में अध्यवसान । मम्मट ने प्रस्तुत का निगरण करने वाले अप्रस्तुत के वर्णन में अतिश्योक्ति असङ्कार्माना है। वस्तुतः, दण्डी के समाधि गुण का स्वरूप मम्मट आदि के इस अतिशयोक्ति अलक्कार के स्वरूप से थोड़ा भिन्न है। अतिशयोक्ति में प्रस्तुत धर्मी का निगरण होता है पर दण्डी की समाधि में प्रस्तुत के धर्म का निगरण होता है। दण्डी ने अपने अतिश्वयोक्ति अलङ्कार के स्वरूप से इसका स्वरूप भिन्न करने के लिए अपने गुण-लक्षण में

१. विषय्यन्तःकृतेऽन्यस्मिन् सा स्यात्साध्यवसानिका ! — मम्मटः; काव्यप्र० २, ११ पृ० १६

२ अन्यधर्मस्ततोऽन्यत्र लोकसीमानुरोधिना । सम्यगाधीयते यत्र स समाधिः स्मृतो यथा ॥—दण्डीः; कान्याद० १,६३

३. यत्र यस्मिन् वाक्यार्थे । सम्यगाधीयते साध्यवसानलक्षणया उपचर्यते । स वाक्यार्थः । समाधिः समाधिग जिल्लिष्टः । सम्यगाधीयते उपचर्यते स समाधिः इति अन्वर्थको संज्ञा ।—दण्डो, काब्याद० प्रभा टीका, पृ० ६८

४. इत्थं च प्रस्तुतस्य धर्मं निगीर्थं तत्र सब्शतया अप्रस्तुतधर्मस्य तादा-रम्याध्यवसानं समाधिरिति लक्षणम् । — काव्याद० प्रभा टी पृ० ६८

१. निगीर्याध्यवसानन्तु प्रकृतस्य परेण यत् । विश्वे यातिशयोक्तिःसा । — मम्मद्र काव्य प्र० १०, १००-१०१ पृ० २४६

लोकसीमा के भीतर ही अन्य घमं का किसी घमं पर आघान माना है। जह लोक-सीमा का अतिक्रमण कर एक घमं पर दूसरे घमं का आघान हो, वहाँ दण्डी समाधि गुण नहीं मानेंगे। इस प्रकार यह समाधि गुण दण्डी के अतिशयोक्नि अलङ्कार से, जिसमें प्रस्तुत वस्तुगत विशेष का लोक-मर्यादा का अतिक्रमण करने वाला वर्णन होता है<sup>१</sup>, अभिन्न नहीं कहा जा सकता।

डॉ॰ ह्वी राघवन की मान्यता है कि दण्डी का समाधि गुण मानवीकरण आदि आलकारिक प्रयोग के लिए है। ये मानवीकरण में मानवेतर पदार्थों के धर्म पर मानव-धर्म का आरोप होता है। दण्डी भी समाधि में एक वस्तु के घर्म पर अन्य वस्त-धर्म का आधान आवश्यक मानते हैं। अतः डाँ० राघवन की यह घारणा उचित ही है कि दण्डी का समाधि गुण मानवीकरण आदि आलक्दारिक प्रयोग से बहुत भिन्न नहीं। डॉ॰ सुशील कुमार डे इसे रूपक अलुकार से अलग नहीं मानते । रूपक अलुकार में एक वस्तु का दूसरी वस्तु पर तथा एक बस्तु धर्म का दूसरी वस्तु के धर्म पर आरोप होता है। जहाँ प्रस्तुत वस्तू पर अप्रस्तुत वस्तु का आरोप होगा वह रूपक दण्डी के समाधि गुण से भिन्न होगा। जिसमें वस्तु-धर्म पर अन्य वस्तु-धर्म का आरोप हो उस रूपक को समाधि के समकक्ष माना जा सकता है। इस मेद को स्वीकार करने पर भी डॉ॰ डे ने यह माना है कि लक्षणा पर आश्रित एक धर्म का दूसरे वर्म पर यह आधान आलङ्कारिक प्रयोग ही माना जाना चाहिए। वामन ने इसे वक्रीक्त अलङ्कार ही माना है। वामन के अनुसार जहाँ साद् श्य के आधार पर एक वस्तु-धर्म से दूसरा वस्तु-धर्म लक्षित होता है, वहाँ वक्रोक्त अलङ्कार माना जाता है। ४

दण्डी का यह समाधि गुण अर्थ-गत है। काक्यावर्श में शब्दगत समाधि का भी निर्देश पाया जाता है। काब्य में कुछ ऐसे पदों का भी प्रयोग होता है जो गौणी लक्षणा वृत्ति का आश्रय लेकर प्रयुक्त होने पर मनोरम माने जाते हैं, किन्तु अभिधा वृत्ति के आश्रय से प्रयुक्त होने पर वे याम्य दोष से दुष्ट होकर काब्य में

विवक्षा या विशेषस्य लोकसीमातिवर्तिं नी ।
 असावितशयोक्तिः स्यादलंकारोत्तमा यथा ।!—दण्डी; काव्याद० २, २१४

२. दे...डॉ॰ राषवन, Bhoja's sringara Prakasa vol I पृ॰ २८६

३. दे...डॉ॰ सुशील कुमार डे, History of sanskrit Poetics vol II

A0 =5

४. सादृश्याल्लक्षणा वक्रोक्तिः । - वामन, काव्यालं, ४, ३, ८

अग्राह्म हो जाते हैं। निष्ठ्यूत, उद्गीणं, वान्त आदि ऐसे ही शब्द हैं। इन शब्दों का समाधि गुण बन जाना भी लक्षणा वृत्ति पर निर्भर है। मुख्यार्थं को छोड़ कर लक्षणा वृत्ति से अन्य अर्थं का आधान होने पर ही उक्त शब्द गुण माने जाते हैं। अतः इसे भी शुद्ध शब्दगत गुण नहीं कहा जा सकता। उनके गुणत्व-निर्धारण के लिए अर्थं की अपेक्षा रहती ही है। अतः इसे परम्परया हो शब्द-गत कहा जा सकता है। उं डॉ० ह्वी० राधवन ने समाधि गुण का शब्दगत भेद भी स्वीकार किया है और यह माना है कि अुत्यनुप्रास पर आधृन समाधि या तो शब्दालङ्कार है या शब्दालङ्कार का फल। व डॉ० डे ने इसे केवल अर्थं-गत गुण स्वीकार किया है। अमुझे डॉ० डे का मत ही अधिक समीचीन जान पड़ता है।

दण्डी ने समाधि गुण को बहुत अधिक महत्त्व दिया है। उसे 'काब्य-सर्वस्व' कह कर उन्होंने गुणों में सर्वोच्च स्थान प्रदान किया है। यह गुण गौड एवं वैदर्भ; दोनों मार्गों के किवयों की रचना में समादृत होता है। वामन ने आरोह-अवरोह के कम को समाधि गुण कहा है। हेमचन्द्र के अनुसार दण्डी आरोहावरोह-कम को गुण नहीं मानते। वहाँ गुरु एवं लघु वणों का कम-मात्र रहता है। अतः वह गुण नहीं। अन्य धर्म का अन्यत्र सम्यक् आधान ही समाधि है।

दण्डी की गुण-घारणा के इस विवेचन से स्पष्ट है कि उन्होंने अपने पूर्व-वर्ती आचार्य भरत की गुण-मीमांसा का अन्धानुसरण नहीं किया है। हम देख

१॰ निष्ठयूतोद्गीर्षवान्तादि गौणवृत्तिव्यपाश्रयम् । अतिसुन्दरमन्यत्र ग्राम्यकक्षां विगहते ॥—दण्डी, काव्याद० १, ६५

२. नतु वान्तादिपदमितसुन्दरमित्यनेन अयं समाधिगुणः शब्दस्य दर्शितो भवति । स तु पुनः अर्थगुणः अर्थस्यैवारोपादिति चेत् अत्र शब्दगतत्वं परम्परयेति वोध्यम् । —काव्याद० प्रभा० पृ० १०१

१. दे...डॉ ही राघवन, Bhoja's sringara Prakasa vol I पृ० २६०

४. दे...डॉ सुशील कुमार हे, History of sanskrit Poetics vol II

पु० ८१

१ - तदेतत् काव्यसर्वस्यं समाधिनाम यो गुणः । कविसार्थः समग्रोऽपि तमेनमनुगच्छति । — दण्डी काव्याद १,१००

६. तदिदं गुरुवधु संचायोरन्योन्यान्तरणमिति दण्डी । तस्मादन्यधर्मस्यान्यत्र समाधानात्समाधिः । – हेम काव्यानु० व्याख्या पृ० २३७

चुके हैं कि दण्डी के कुछ गुणों का स्वरूप भरत के उन्हीं नामों के गुणों से भिन्न है।

यद्यपि दण्डी ने अपने सभी गुणों को वैदर्भमार्ग का प्राण कहा है तथा गौड मार्ग में प्राय: इन सबों के विपर्यय की सत्ता स्वीकार की है, पर ओज गुण को वैदर्भ मार्ग की पद्यबद्ध रचना का प्राण उन्होंने स्वयं स्वीकार नहीं किया है। गौड मार्ग में भी दण्डी के अनुसार उदारता, समाधि आदि गुण पाये जाते हैं। इनका विपर्यय उस मार्ग में भी अग्राह्म माना गया है।

दण्डी ने सभी गुणों के विषयंय का उल्लेख नहीं किया है। अधिकांश गुणों के विषयंय का निर्णय उन गुणों के नक्षण के आधार पर किया जा सकता है। इलेख का विषयंय शैथिल्य, प्रसाद का विषयंय नातिरूढ या ज्युत्पन्न शब्द, तथा समता का विषयंय वैषम्य है। माधुयं गुण के दो भेद हैं—(क) अद्रुत्पन्त साधुयं और अग्राम्यता माधुयं। इनका विषयंय कमशः उल्वण वर्णानुप्रास तथा ग्राम्यता है। सुकुमारता तथा अर्थं व्यक्ति का विषयंय कमशः दीप्तशब्दत्व एवं नेयार्थंत्व को माना गया है। कान्ति का विषयंय अत्युक्ति है। ओज के अनाकुल और हृद्य भेद को ही दण्डी ने वैदमं का प्राण माना है। इसके विषयंय के रूप में आकृल और अह्ब ओज की कल्पना की जा सकती है। उदारता और समाधि गुणों के विषयंय का कथन नहीं हुआ है। ये दोनों ही मार्गों के सामान्य गुण है। अतः दण्डी ने इनके विषयंय की कल्पना आवश्यक नहीं समझी।

वैदर्भ और गीड मार्गों के काव्य के स्वभाव का भेद स्पष्ट हो जाने पर भरत की तरह दोषाभाव को गुण तथा वामन की तरह गुणाभाव को दोप मानने की आवश्यकता दण्डी के गुण-सिद्धान्त के अनुरूप नहीं है। वैदर्भ मार्ग के गुणों का विपयंय अधिकांशतः गौड मार्ग में गुण के रूप में ही स्वीकृत होता है। इस प्रकार एक मार्ग में जिसे दोष माना जाता है, वही दूसरे मार्ग में गुणरूप में गृहीत होता है। अतः दण्डी ने काव्यादशं के चतुर्थ अध्याय में अपार्थ, व्यर्थ आदि बाह्य दस दोषों की भावात्मक सत्ता स्वीकार की है पर वैदर्भ मार्ग के गुण-विपयंयात्मा दोष को गौड मार्ग का गुण कहा है। उक्त अपार्थ, व्यर्थ आदि भावात्मक दोष दोनों हो मार्गों में त्याज्य माने जाते हैं किन्तु गुण-विपयंय वैदर्भ मार्ग में ही दोष माना जाता है। वह गौड मार्ग में गुण के रूप में हो स्वीकृत होता है। उदाहरणार्थ; श्लेष-विपयंय शैथिल्य वैदर्भ मार्ग में दोष माना जायगा, किन्तु गौड अनुप्रास की योजना के लोभ से शिथिल रचना को भी सुन्दर मानेंगे। वस्तुत: वैदर्भ एवं गौड मार्गों में काव्य-रचना के भिन्न आदर्श स्वीकृत थे। एक मार्ग के काव्य का आदर्श दूसरे मार्ग के आदर्श

से प्रायः विगरीतधर्मा था । अतः, एक मार्ग में गुण-रूप में स्वीकृत रलेप आदि के विपयंय का दूसरे मार्ग में गुण-रूप में स्वीकृत होना स्वाभाविक ही था। यह देखा जा चुका है कि वैदर्भ मार्ग के सभी गुणों के विपयंय गौड मार्ग में गुण नहीं माने जाते । समाधि आदि दोनों मार्गों के गुण हैं। इसीलिए, दण्डी ने यह कहा है कि वैदर्भ मार्ग के गुणों का विपयंय गौड मार्ग में 'प्रायः' गुण माना जाता है।

गुण-घारणा के इतिहास में दण्डी का महत्त्वपूर्ण स्थान है। उन्होंने काव्य में गुण को जितना गीरवपूर्ण स्थान प्रदान किया, उतना किसी दूसरे आचार्य ने नहीं। काव्य में गुण के स्थान के सम्बन्ध में दण्डी की मान्यता पर हम द्वितीय अध्याय में विस्तार से विचार करेंगे।

वामन

हम देख चुके हैं कि नाट्यशास्त्र में भरत मुनि ने गुणों को दोपाभाव-रूप माना था। वामन ने इस सिद्धान्त के विपरीत गुणों की भावात्मक सत्ता स्वीकार की और दोपों को गुणाभावस्वरूप माना। उन्होंने कान्य में गुण को बहुत महत्त्वपूर्ण स्थान दिया है। गुण को उत्कृष्ट कान्य का आवश्यक धर्म माना गया है। गुण कान्य की आत्मा रीति में वैशिष्ट्य का आधान करने वाला धर्म है। गुणों के भाव एवं अभाव के आधार पर ही वैदर्भी, गौडी और पाञ्चाली रीतियों के स्वरूप का निर्णय वामन ने किया है। वैदर्भी रीति को वे उत्कृष्ट इसीलिए मानते हैं कि उसमें सभी गुण विद्यमान रहते हैं। गौडी और पाञ्चाली रीतियों में कुछ ही गुण रहते हैं, इसलिए वे हेय मानी गयी हैं। विद्याधर ने एकावली में वामन की इस गुण-धारणा का खण्डन किया है। उनकी युक्ति है कि वामन कान्य में गुण के स्थान का उचित निर्णय नहीं कर पाये। उन्होंने गुण को कान्य का प्रधान तत्व मान कर उसे उपस्कार्य भी मान लिया और कान्य का उपस्कारक धर्म भी। जो स्वयं अनङ्कार्य है उसे अनङ्कार कहना उचित नहीं। वामन की इस धारणा में स्वतोविरोध है। कान्यालङ्कार-सूत्र की कामधेनु

१. पते दोषा हि काव्यस्य मया सम्यक् प्रकीतिताः ।
गुणा विपर्ययादेगां माधुर्यौदार्यं ब्रह्मणाः ॥—भरत, ना० शा० १६,६५

२. गुण विवर्षयात्मनो दोषाः अर्थतस्तद्वगमः ।-वामन कान्यालं ० २,१,१

३. काव्यशोभायाः कर्तारो धर्मा गुणाः ।- वही ३,१,१

४. विशेषो गुणात्मा ।-वही १,२,८

५. तासां पूर्वा प्राह्या, गुजसाकत्यात ।- वही १,२,१४

६. न पुनरितरे स्तोकगुणत्वात् । -वही १,२,१५

७. वियाधर, पकावलो, तरला टोका, पृ० ५१

टीका में टीकाकार ने विद्यानाथ के इस आक्षेप का युक्तिपूर्ण निराकरण किया है। उसके अनुसार गुण बस्तुतः रीतियों से ही सम्बद्ध हैं। उन्हें काव्य का धर्म कहना औपचारिक प्रयोग-मात्र है। यह नहीं कहा जा सकता कि गुणों की स्वतन्त्र सत्ता नहीं। गुण सहूदय-संवेद्य है। अतः उनकी सत्ता का परिहार सम्भव नहीं। असहृदय पाठकों की दृष्टि में गुण की सत्ता नहीं, वह भ्रम-मात्र है और यदा-कदा काव्य में आ जाता है। वामन ने इस सिद्धान्त का खण्डन किया है। र-

जिस प्रकार दण्डी ने अपने सभी गुणों को वैदर्भ मार्ग के प्राण के रूप में स्वीकार किया था, उसी प्रकार वामन ने भी समग्र काव्यगुणों का अस्तित्व वैदर्भी रीति में मान लिया। विद्यर्भी में सभी गुणों की सत्ता सिद्ध करने के लिए वामन ने कुछ गुणों के परम्परागत स्वरूप में पर्याप्त परिवर्त्तन कर दिया है। उदाहरणार्थ, उन्हें वैदर्भी में समासबाहुल्य इष्ट नहीं, और ओज गुण का अस्तित्व अभीष्ट है। इसलिए, उन्होंने अभि के 'समासमूयस्व' लक्षण को स्वीकार नहीं किया है। इतना होने पर भी सभी गुणों की एकत्र स्थिति की कल्पना दूरारूढ़ कल्पना ही मानी जायगी।

भरत और दण्डी के दस गुणों को स्वीकार करने पर भी वामन ने वस्तुतः गुणों की संख्या वीस कर दी। वे दस गुण घट्यगत भी माने गये और अर्थगत भी। इस प्रकार घट्य एवं अर्थ-भेद से परम्परागत दस गुण के वीस भेद हो गये। वामन ने सभी घट्यगत एवं अर्थगत गुणों के अलग-अलग स्वरूप का प्रतिपादन कर अपनी गुण-घारणा को उस अस्पष्टता से बचा लिया, जिससे भरत और दण्डी की गुण-घारणा मुक्त नहीं हो सकी थी। भरत और दण्डी के गुण-स्वरूप के विश्लेषण में हम देख चुके हैं कि उन्हें कुछ गुणों के शब्दगत एवं अर्थगत, दोनों भेद अभीष्ट थे; किन्तु उन्होंने दोनों के स्वरूप को अलग-अलग स्पष्ट नहीं किया। उनके उन शब्दायंगुगलगत गुणों का स्वरूप वामन में अधिक स्पष्ट है। भरत और दण्डी के कुछ गुण केवल घट्यात थे तथा कुछ केवल अर्थगत। वामन में प्रत्येक गुण के शब्दगत एवं अर्थगत—दो भेदों की

१. गुणा बस्तुतो रीतिनिष्ठा अपि, उपचाराच्छव्दधर्मा इत्युक्तम ।

<sup>-</sup> वामन कान्यालं व कामधेनु-टीका, प् ० ६६

२ नासन्तः सबेधत्वात् । न श्रान्ता निष्कम्पत्वात् । न पाटधर्मा सर्वत्र अरुष्टेः । — वामन काम्यालं ० ३,१,२६-२८ । सक्ष्यस वेदनस्य विषयत्वात् ।

<sup>-</sup> कामधेनु, प्० दर

३ समप्रगुणा वैदर्भी । - वहा १,२,११

कल्पना का आग्रह है। कहीं-कहीं वामन ने भरत और दण्डी के एक गुण के लक्षण में आये हुए अनेक वैशिष्ट्यों के आधार पर एकाधिक गुणों की कल्पना कर ली है; कहीं-कहीं किसी एक ही गुण की भरत और दण्डी के द्वारा दी हुई भिन्न परिभाषाओं में से वामन ने दो गुणों के लक्षण प्राप्त कर लिये हैं और कुछ गुणों के स्वरूप की कल्पना उन्होंने सर्वथा स्यतन्त्र रूप से की है। नीचे वामन के गुण-लक्षण का विश्लेषण प्रस्तुत किया जाता है:—

ओज :-शब्दगत ओज वामन के अनुसार पद-रचना की गाढता है। १ वामन ने शब्दगत सभी गुणों को बन्ध या पद-रचना का गुण माना है। द इसलिए पदगत बोज को वन्ध की गाढता कहा गया है। कामधेनु टीका में हर भूपाल ने बन्ध की गाढता को स्पष्ट करते हुए लिखा है कि जिस प्रकार स्वर्ण-शलाका को सघनता से गूँथ कर घना जाल-सा वना लिया जाता है, उसी प्रकार पदों की सुप्रथित सघन रचना ओज में होती है। पद-रचना में निविडता संयुक्ताक्षरों के आधिक्य, रेफवणों के निरन्तर प्रयोग तथा समास आदि के कारण आती है। वामन ने इसे वैदर्भी, गौडी एवं पाञ्चाली; तीनों रीतियों का सामान्य गुण माना है। दण्डी ने भी ओज को सभी मार्गों के गद्य का प्राण माना था; किन्तु पद्य में वे केवल गौड मार्ग में इसे ग्राह्म मानते थे। हेमचन्द्र ने दण्डी की इस मान्यता से वामन की असहमति दिखायी है। उनके अनुसार वामन यह मानते हैं कि ओज तीनों रीतियों के गद्य-पद्य का साधारण गुण है। अतः, उसे गीड मार्ग का ही गुण मानना उचित नहीं। असभी रीतियों का साधारण वर्म मानने के लिए ही वामन ने ओज के मामह एवं दण्डी-प्रदत्त 'समासभ्यस्त्व' लक्षण को अस्वीकार कर दिया। भरत के ओज गुण के स्वरूप की व्याख्या अभिनव गुप्त ने 'गाढ-बन्धत्व' के रूप में ही की है। वामन की यह शब्द-ओज-घारणा दण्डी की श्लेष-गुण-घारणा से प्रमावित है। दण्डी ने शैथित्य के अभाव को रलेंच माना है।

१. गादवन्धत्वमोजः ।-वामन कान्यालं स्० ३,१,४

२. ओजः प्रसादश्तेपसमतासमा धिमाधुर्व सौकुमार्योदारताऽर्थं व्यक्तिकान्तयो बन्धगुणाः बहो—३, १. ४

३. वन्षस्य पदरचनाया गाढत्वं कनकशत्ताकावयवघटनावन्निविद्दत्वम् । तत्र होतवः— संयुक्ताक्षरत्वं निरन्तररेफशिरस्कैवर्गाणां प्रथमदितीयेस्तृतीयचतुर्थः प्रथमेस्तृतीयेश्च संयोगा विसर्भनीयजिद्वामृत्वीयोपभ्मानीया, गुर्वन्तता समासाश्चेत्येवमादयस्तरतमभावेना-वस्थिताः ।—वामन कान्यातं ० काधेतु-टोका पृ० ७२

८ रीतित्रयेऽप्योजसः साधारणत्वाद् गौडीयानिर्देशो न युक्तिमानिति वामनोः मङ्गलश्य—हेमचन्द्र, काव्यान > व्या > प् ० २३३

वामन के गाढवन्घत्व में भी पदबन्घ की शिथिलता का अभाग माना जा सकता है।

अर्थगत ओज गुण की परिभाषा देते हुए वामन ने उसे अर्थ की प्रीहता कहा है। वह प्रौढि पाँच प्रकार की मानी गयी है—(क) पदार्थे वाक्यरचना, (ख) वाक्यार्थे पदामिघा, (ग) व्यास, (घ) समास तथा (ङ) साभिप्रायत्व ।<sup>२</sup> जहाँ एक पद से ही व्यक्त हो सकने वाले अयं के बोघ के लिए पूरे वाक्य की योजना होती है वहाँ पदार्थ में वाक्यरचना प्रौढ़ि-भेद माना जाता है। ठीक इसके विपरीत पूरे वाक्य के अर्थ का बोध जहां केवल एक पद से हो जाता है, उसे 'वान्यार्थ में पद-रचना' कहते हैं। किसी अर्थ का विस्तार से वर्णन व्यास है तथा संक्षेप में वर्णन समास । जहां किसी विशेष उद्देश्य की सिद्धि के लिए कवि किसी अर्थ का सामि प्राय वर्णन करता है, उसे 'सामिप्रायत्व अर्थगत श्रीढि' कहा गया है। हेमचन्द्र ने वामन की अर्थ-ओज-घारणा के खण्डन का प्रयास किया है। वे अर्थगत प्रौढि को केवल वैदित्र्य मानते हैं। सामित्रायत्व बोज हेमचन्द्र की दृष्टि में अपुष्टार्थ दोष है, उसे गुण मानना उचित नहीं। उनकी युक्ति है कि अर्थ जड़ होता है, फिर उसका अभिप्राय कैसा ? यदि वह साभिशायत्व वक्ता या श्रोता-गत है तो उसे काव्य का गुण क्यों माना जाय ? यदि किसी अन्य वस्तु का आक्षेप कर उसका बोध करा देना साभिप्रायत्व गुण हो, तो वह कवि ध्यापार से वक्ता के अभिप्राय का बाक्षेप ही माना जाना चाहिए। अतः, सामिप्रायत्व प्रौढि वस्तुतः वक्तागत होती है। वह उपचार से अर्थगत कही जाती है। हेमचन्द्र की यह कल्पना सबल यूक्ति पर बाध्त नहीं है। सामिप्रायत्व को अपूष्टार्थ दोष कहना भ्रान्ति है। मुख्यार्थ का उपकार न करने पर अपुष्टार्थ दोष माना जाता है। ४ वामन

१. अर्थस्य प्रौदिरोजः।—बामन, कान्यासं० ३,१,६

२. पदार्थे वाक्यरचनं वाक्यार्थे च पदाभिधा । श्रीढिर्व्याससमासी च साभिशायत्वमेव च ॥—वही ३, २, २

३. इति या प्रौढिरोजसस्तद्भै चित्र्यमात्रम् । साभिप्रायत्वरूपं चौजोऽपुष्टार्धं त्वदोष-मात्रं न गुणः । किं च । भोः सहदया अर्थो जढस्तस्याभिप्राय इति केषां भाषा । वक्तुश्रोत्रोः स इति चेतद्गतोऽर्थस्य गुण इति कथम् १ अय वस्त्वन्तराक्षेपकत्वमेव तस्य गुण इत्युच्यते । तद्रस्त्वन्तरमाञ्चेप्यं वक्त्रभिप्रायरूपमेवमाक्षेपकत्वमपि कविश्यापार-विद्यादेव तथा विनिवेशनाप्रकारयोगे तथाभावात् । अत्यय प्रौढिवस्तुतो वक्तुगतेव, सात्वर्थे काममुपचर्यतामित्यस्यं वहुना ।—हे म० काव्यानु० व्याख्या, पृ० २३४

४. अत्रापुर्द्धनं मुरव्यानुपकारित्वम् । —विश्वनाय साहित्य दर्पण, ७ पृ० ४८०

ने साभिप्रायत्व को मुख्यार्थं का उपकारी ही माना है। अतः, यह मानने का सबल आधार है कि हम बन्द्र का पाठ अशुद्ध है। वे साभिप्रायत्व को अपुष्टार्थं दोष का अभाव-मात्र कहना चाहते हैं। किन्तु, यह मान लेने पर भी सभी समस्याओं का समाधान नहीं हो जाता। वक्ता का अभिप्राय होने से उसे काव्यपुण की सीमा से बहिष्कृत करना युक्तिसङ्गत नहीं। वक्ता के अभिप्राय की विशेष रूप से काव्यात्मक अभिव्यक्ति को गुण मानने की अपेक्षा व्यक्ति मानना अधिक युक्तिसङ्गत होगा।

प्रसाद - ओज गुण के विपर्यंय के रूप में शब्दगत प्रसाद गुण की कल्पना वामन ने की है। गुण-विपर्ययात्मक गुण की यह कल्पना विलक्षण है। सामान्यतः, गुण का विपर्यय दोष माना जाता है; किन्तु वामन ने प्रसाद गुण की धारणा में यह माना है कि विशेष स्थिति में वह गुण भी होता है। वामन के अनुसार बन्ध का शैथिल्य प्रसाद है। शैथिल्य स्वतः एक दोष है; किन्तु ओज के साथ रहने पर वह गुण बन जाता है। बन्ध का गाढत्व और शैथिल्य-दोनों साथ-साथ रहा करते हैं। यदि प्रसाद ओज से अलग रहे तो वह दोष ही माना जायगा। प्रश्न यह है कि ओज और प्रसाद परस्पर विरोधी स्वभाव के हैं, फिर दोनों का साथ रहना कैसे सम्भव है ? इसका उत्तर देते हुए वामन ने कहा है कि दो परस्पर विरोधी वस्तुओं की सड्-स्थिति चिद्ध करने के लिए किसी बाह्य प्रमाण की आवश्यकता नहीं, सहृदय व्यक्तियों का अनुभव ही इसमें प्रमाण है। एक उदाहरण से यह बात स्पष्ट हो जाती है-किसी नाटक में करुण दृश्य को देख कर प्रक्षक जब रस-मग्न होता है, उस समय उसकी अनुमूर्ति में एक साथ सुबात्मक एवं दु:खात्मक भावों का मिश्रण रहा करता है। जिस प्रकार सुखात्मक तथा दु:खात्मक भावों के परस्पर विरोधी होने पर भी दोनों का सह-अस्तित्व सम्भव है, उसी प्रकार बन्ध के गाडत्व एवं शैथिन्य का सह-अस्तित्व भी सम्भव है। दण्डी ने शैं थल्य को श्लेष विपर्यय मानकर वैदर्भ मार्ग का दोष

१. शेथिल्यं प्रसादः । - वामन काव्य लं ३, १, ६

२. नन्त्रयमोजाविषर्वयात्मा दोषः तत्कथं गुण इत्यत आह — गुणः संप्त्रवात् । गुणः प्रसादः ओजसा सह संप्त्रवात् । शुद्धस्तु दोष प्वेति । ननु विरुद्धयोरोजः प्रसादयोः कथं संप्त्रव इत्यत आह – स त्वनुभवसिद्धः । स तु संप्त्रवस्तु अनुभवसिद्धः तदिदौ रत्नादि-विशेषवत् । अत्र रुलोकः —

करणनेक्षणीयेषु संप्तावः सुखदुःखयोः । यथानुभवतः सिद्धः तथेवोजःप्रसादयोः ॥ — वामन, कान्यार्वः स्०पृ० १२१-२२

तथा गौड मार्ग का गुण माना था। वामन ने उसे आज-विपर्यय मानकर भी ओज के साथ रहने पर वैदर्भी रीति का गुण मान लिया। वामन ने भरत के प्रसाद गुण-नक्षण को स्वीकार नहीं किया। हेमचन्द्र ने वामन का मत उद्धृत कर यह दिखाया है कि वामन ने भरत के प्रसाद को केवल विशेपणमुखेन विशेष्य का कथन माना है। वह गुण नहीं हो सकता।

वामन ने जिन युनितयों से उन्त विरोधी स्वभाव वाले गुणों की सह-स्थित प्रमाणित करने का प्रयास किया था, उनका परवर्ती आचार्यों ने खण्डन किया है। उन आचार्यों के सिद्धान्त का सार हेमचन्द्र के काव्यानुशासन में एद्घृत है। हेमचन्द्र की युवित है कि पद-रचना के गाढत्व और शैथिल्य-दोनों को गुण नहीं माना जा सकता। ओज का विषयंय प्रसाद गुण नहीं माना जाना चाहिए। करुण रस की अनुभृति में सुखात्मक एवं दु:खात्मक भावों की सह-स्थिति के दृष्टान्त से परस्पर विरोधी भावों की एकत्र स्थिति को वामन ने अनुभव-सद् बताया है। हेमचन्द्र का तर्क है कि करुण रस की अनुभूति की दशा में सुख-दु:खात्मक भावानुमृति को गाढत्व और शैथिल्य की सह-स्थिति का उपयुक्त दृष्टान्त नहीं माना जा सकता। करुण रस-प्रधान नाटक में प्रक्षक पहले दु:खात्मक भाव का अनुभव करता है, फिर रसमग्न होकर सुख की अनुभृति करता है; किन्तू ओज और प्रसाद का एक ही साथ रहना माना गया है। विचार करने पर तत्त्वतः सभी रस सुखात्मक ही सिद्ध होते हैं। करुण रस भी केवल सुखात्मक है। इस प्रकार दो विरोधी भावों की युगपत् सत्ता सिद्ध करने के लिए वामन द्वारा दिया हुआ दृष्टान्त ही असिद्ध है। अतः, उस दृष्टान्त के आधार पर प्रतिष्ठित सिद्धान्त निराधार प्रमाणित होता है। वस्तुतः, रसानुमृति की दशा में चाहे वह करुण रस की अनुमृति ही क्यों न हो, दो विरोधी मनोमाबों का अस्तित्व मानना उचित नहीं। उस दशा में

१ स्वयं विशेषणाधारा विशेष्यानामुक्तिरिति वामनीयाः ।—हेम० काव्यानु० व्या० प्० २३४

२ परस्परिवरोधित्वाद्गाहरवरौधित्ययोः कथमेकत्र सन्निवेशः सम्भवतीति । अनुभवादेव विरोध-प्र'तयेध इति (चत्) यदाह—करुणप्रेक्षणीयेषुः । १ य दृष्टान्तस्य व तावदिसिद्धः । दृष्टान्तिविष्ठात्रस्य दार्प्टीन्तिकर्माप प्रतिहन्ति तथा हि— सामाजिक जनो नाट्यकर्मीण करुणरसवासितचेताः प्रथमं दुरुर्यात पात्र (दुःखातिमात्र ) प्रयोगवेशारखेन च पश्चात्सुन्यति । ओजःप्रसादयोः पुनयु गपदेवानुभवप्रतिका । यदि च तस्व दिवेष्ट्यते तदा सर्वेषामिप रसानां प्रतीतिश्चमरकारसारत्वात्सुन्द्वर्षे वेति दृष्टान्त एव न ६ ग्रन्हते । — हेम० काव्यान० व्याख्या०, प० २३४

जब रजस् और तमस् के दब जाने पर सत्त्व का उद्रोक होता है तब सहृदय अपने हृदयस्थ अखण्ड आनन्द की अनुभृति करने लगता है। अतः, रस आनन्दमय है। उसमें दु.खात्मक भाव के अस्तित्व की कल्पाना उचित नहीं। किन्तु, वामन के दृष्टान्त के खण्डित हो जाने से उनकी गुण-घारणा निराघार हो जाती है, यह नहीं कहा जा सकता। लौकिक उदाहरण में भी मुख-दुख की सहस्थित पायो जा सकती है। प्रसा-पीड़ा का अनुभव करती हुई माजा जब पुत्र को जन्म देती है तब एक साथ सुख और दुःख का अनुभव उसे होता है। दो विरोधी गुणों की एक आश्रय में एक ही समय किस प्रकार स्थिति रहती है, इसे सांख्य-दर्शन की गुण-मीमांसा में स्पष्ट किया गया है। सांख्य-मत के अनुसार सत्त्व और तम गुण परस्पर विरोधी स्वभाव के हैं; किन्तु दोनों साथ-साथ रहा करते हैं। काव्यशास्त्र में कुट्टमित नामक नायिका-अलङ्क र में सुव दु:ख की युगपत् अनुभृति की कल्पना की गयी है। आचार्यों के अनुसार प्रिय के द्वारा अघर, केश आदि के ग्रहण के समय दु:ख में भी हुएं 'कुट्टमित' है। अत:, एक रचना में ओज और प्रसाद की सह-स्थिति असम्मावित नहीं मानी जानी चाहिए। वामन ने ओज और प्रसाद के उत्कर्ष-अपकर्ष के आधार पर प्रसाद के तीन भेद माने हैं। कहीं ओज की अपेक्षा प्रसाद उत्कृष्ट हो सकता है; कहीं इसके विपरीत बोज उत्कृष्ट हो सकता है और कहीं दोनों समान रह सकते हैं। व वामन के अनुसार अर्थगत प्रसाद अर्थ की विमलता है। अ अनुपयोगी अर्थ

वामन के अनुसार अर्थगत प्रसाद अर्थ की विमलता है। अनुपयोगी अर्थ का त्याग कर कि के विवक्षित अर्थ-मात्र का वर्णन अर्थवैमल्य कर्शनाता है। अहम गुण में उनने ही पदों का प्रयोग वाञ्छनीय माना जाता है, जितने से कि का वाञ्छित अर्थ व्यक्त हो जाय। आवश्यकता से अधिक पदों का प्रयोग होने पर अप्रयोजक-पदत्व दोप हो जाता है, जो प्रसाद का विपर्यय है। मामह ने अप्रयोजक पद का उल्लेख किया है। मोज अप्रयोजक को शब्ददोप मानते हैं। राजशेखर ने अप्रयोजक पद का प्रयोग करने वाले कि वि को रचना-कि कहा

१. सत्वोद्रेकाद्खण्डस्वपकाशानन्द्चिन्मयः।

वेद्यान्तरस्परारान्यो ब्रह्मास्वादसहोदरः ।। - विश्वनाथ, साहित्यद० ३ पृ० ६४

२ अधरादिग्रहादृदुखेऽपि हर्षः कुट्टिनतम् । – हेम० काञ्यान० । पृ० ३.०१

३. वामन, काज्यालं वृत्ति पृ० १२२

Y. अर्थ वैमल्य प्रसादः ।—बामन, कान्यालं २, २, ३

अथंस्य वैमल्यं प्रयोजकमात्रपरिप्रद्यः प्रसादः ।—वामन, काञ्यलं ० स्० ३ २, ३ की वृत्ति

है। Stevansion इसे Cheville कहते हैं और गद्य-लेखक को इससे बचने को कहते हैं। विवक्षित अर्थ-मात्र देने वाले पद-प्रयोग को अर्थ प्रीढि के पञ्चम भेद साभिप्रायत्व से अभिन्न मानने की भ्रान्ति नहीं होनी चाहिए। कामधेनु टीका में दो उदाहरण देकर यह स्पष्ट कर दिया गया है कि अर्थवैमल्य तथा साभिप्रायत्व में भेद है और उनमें 'अविनाभाव-सम्बन्ध' भी नहीं है। यह हो सकता है कि कहीं अर्थवैमल्य हो; किन्तु साभिप्रायत्व नहीं हो और यह भी सम्भव है कि कहीं सामिप्रायत्व के रहने पर भी अर्थवैमल्य नहीं रहे। अर्थगत प्रसाद गुण का विपयंय अपुष्टार्थ तथा अनर्थक दोष माना जाता है। भरत ने अपने समता गुण-लक्षण की कई विशेषताओं में 'व्ययं अभियान करने वाले पदों का अभाव' भी एक माना है। वामन की अर्थगत प्रसाद गुण-घारणा भरत की समता-घारणा से साम्य रखती है। हेमचन्द्र वामन के अर्थ-प्रसाद को अधिक-पदत्व दोष का अभाव-मात्र मानते हैं। हमचन्द्र वामन के अर्थ-प्रसाद को अधिक-पदत्व दोष का अभाव-मात्र मानते हैं। इम देख चुके हैं कि वामन गुण को दोषाभाव-रूप नहीं मानते। वे गुण की यावात्मक सत्ता मानते हैं और दोष को गुण का अभाव-स्वीकार करते हैं।

इलेख:—वामन ने मस्णात्व को शब्दश्लेप कहा है। जहाँ बहुत पदों के होने पर भी एकपदता का भान हो, उसे मस्णात्व कहते हैं। इस्लेप में बहुत-से पदों का समास नहीं होता। वे वस्तुत: ब्यस्त रहते हैं; किन्तु उनके समस्त होने का आभास मिलता है। वाक्य में एक पद का दूसरे पद के साथ ऐसा सम्बन्ध, जिससे दोनों एक साथ जुड़े-से जान पड़ें, श्लेप गुण है। अभिनव गुप्त ने श्लेष की ब्याख्या करते हुए नाट्यशास्त्र की अभिनव भारती टीका में यही

१. न च पश्चमश्रीदिशसादयोः को भेद इति वाच्यम्। तयोः परस्पर-परिहारेण दर्शनात्। यथा—'रितिवगितवन्धे केशहस्ते' इःयादौ 'कृशङ्ग् या' इति पाठे वैमल्येऽपि न साभिप्रायत्वम्। 'अवन्ध्यकोपस्य निहन्तुरापदाम्' इत्यादौ साभिप्रायत्वेऽपि नार्थवे-मल्यम्। —दामन काव्यातं० सू० कामघेन-टीका, पृ० ६६

२. तचाधिकपदत्वदोपनिराकरणात्स्भीकृतभेव। - हेम० कान्यानु० न्याख्या, पृ० २३४

३. मस्णत्वं श्तेषः । —बामन, कान्यार्वं ० ३,१,११

४. मस्जल्ब नाम यस्मिन् सति बहुन्यपि पदान्येकपदब्द्भासन्ते । — बही, वृत्ति, पृ० ७१

१. यत्र हि व्यासेऽपि समासनदनभासः स श्लेषः । — कान्यालं व कामधे नु-टीका प्रधः

मत प्रकट किया है। वामन के शब्दगत ओज एवं शब्दगत दलेख में इतना भेद है कि ओज में पदों का मुसम्बद्ध ग्रथन होता है और दलेप में पदों में एकपदत्व का भान। शब्दश्लेष का विपर्यय विसन्धि वाक्य-दोप का विश्लेपात्मा भेद है।

अर्थश्लेप की वामन ने घटना कहा है। उन्होंने घटना की व्याख्या 'क्रम-कीटिल्य अनुल्वणत्व और उपपत्तियोग' के रूप में की है। कि का अभिप्राय विषयवस्तु का कम है; अर्थात्, विषयवस्तु का निश्चित कम में वर्णन 'कम' कहा जाता है। भोज ने सरस्वती-कण्ठाभरण में इसे गुण नहीं मान कर अलङ्कार माना है और इसे 'क्रमकृतगुम्फना' की संज्ञा दी है। उनके अनुसार यह शब्दालङ्कार है। कौटिल्य घटना-वऋता से भिन्न नहीं। यह घटना-गत कृटिलता वक्रोवित, व्याजीविन, चाटु आदि अलङ्कारों में पायी जाती है। अनुल्बणत्व दण्डी के कान्ति गुण से साम्य रखता है, जो लौकिक अर्थ का त्याग न करने के कारण सर्वजन-मनोज होता है। रत्नेश्वर ने इसे अतिमात्रतया प्रतिमास का अमाव कहा है। अर्थ की अनुपपत्ति का समाधान उपपत्ति कहा गया है। कामधेन टीका में 'ऋमकौटिल्यानुल्बणत्वोपरत्ति-घटना' को एक मान कर सम्पूर्ण पद की व्याख्या की गयी है। भोज ने सरस्वती-कण्ठाभरण में वामन के अर्थ श्लेष-लक्षण को ही शब्दमेद से अपने अर्थश्लेष की स्वरूप-मीमांसा के लिए स्वीकार किया है। रत्नेश्वर ने उस पर टीका करते हुए घटना का अर्थ स्पष्ट किया है। रत्नेश्वर की उस व्याख्या के आलोक में वामन की धारणा भी स्पष्ट हो जाती है। रत्नेश्वर के अनुसार, सामान्यतः वाक्य का जो अर्थ घटित होता नहीं जान पड़े, उस अर्थ को बुद्धि-चातुरी से घटित कर देना 'घटना' है। है हेमचन्द्र ने वामन की अर्थ इलेष-धारणा की समीक्षा करते हुए लिखा है कि यह रचना का वैचित्र्य-मात्र है। इसे गुण

१. नित्यार्थे पदानां श्चिप्टता परस्परं योनिः सन्धित्रभ्धानतयानेकवे कपदिमित भाति तदेव मास्ध्यमुच्यते । अतश्च पशन्तरपाऽस्यावश्य पे सतायां यथा ब्रह्मसूत्रमिति । उक्तं चैतच्छन्दो ध्याये । तथा सन्धीयमानयोस्तथासन्धेः साजात्यं सावस्य च सम्पद्यते वस्त्रखण्डयोरिव सूत्रस्येव च ।—ना० शा० अ० भा० पु० ३३१

२. घटना श्रोपः।—वामन, काव्याखं० १,२,४

<sup>3.</sup> क्रमकोटिल्यानुरुवणत्वोपपतियोगो घटना ।--- वही वृत्ति पृ o <

४. अघटमानस्थेन नाक्यार्थस्य बुद्धिचातुर्थेण घटनिर्मात वाक्यार्थः।—मोज० सर० क० आ० रस्नेश्वर की टीका० पृ० ७३

नहीं माना जाना चाहिए। है हेमचन्द्र की यह सभीक्षा ध्वनिपस्थान के आचार्यों की मान्यता पर आधृत है, जो गुण को रस का वर्म मानते हैं—रचना का नहीं। वामन ने काव्यगुण को बन्ध या पद-रचना का गुण माना है। अतः, रचनावैचित्र्यात्मक अर्थश्लेप को वामन के गुणों से अलग नहीं किया जा सकता।

समता :-मागभिद को वामन ने शब्दगत समता गुण माना है। यह काव्य की शैलीगत एकरूपता है। जिस शैली में काव्य-रचना का आरम्भ हो, उसी शैली का आसमाप्ति निर्वाह समता गुण है। यह गुण सम्पूर्ण प्रबन्ध का भी हो सकता है और मुक्तक का भी। यदि सम्पूर्ण प्रवन्ध की रचना एक ही शैली में हो तो वहाँ प्रबन्धगत समता गुण माना जायगा। एक मुक्तक छन्द में भी यदि आद्यन्त एक रीति का निर्वाह हो, तो वहाँ समता को मुक्तक का शब्द-गुण माना जायगा । गुण को पद-रचना-मात्र पर आश्रित मानने के कारण वामन ने दूसरे दृष्टिकोण से इस पर विचार नहीं किया। दण्डी की समता गुण-घारणा के परीक्षण-क्रम में हम देख चुके हैं कि मनीभाव की परिवर्त्तित दशा के चित्रण के लिए शैली में परिवर्त्तन बाञ्छनीय होता है। अतः, ऐसे स्थन पर आरब्ध मार्गं के आसमाप्ति निर्वाह का आग्रह काब्य में दोष का ही आधान करेगा, गुण का नहीं। वैसे स्थल पर मार्ग भेद 'ही गुण हो जाता है। जिस काव्य में एक ही रस हो उसमें शैलीगत एक स्पता की अवस्य गुण.माना जायगा । प्रवन्ध में एक ही रस का वर्णन दोध माना जाता है । वहाँ नाना सुख-दु:खात्मक भावों का वर्णन अपेक्षित होता है । अतः, सम्पूर्ण प्रवन्ध में एक रीति का निर्वाह गुण नहीं माना जा सकता। मुक्तक में बहुधा एक ही भाव की अभिव्यक्ति होती है। अतः, मुक्तक में वामन के समता गुण का आदर होना ही चाहिए। एकांचिक मनोभावों का चित्रण करने वाले मुक्त-छन्द बहुत कम होते हैं। उनके आधार पर सर्वत्र वामन की मार्गाभेद समना के गुणत्व का खण्डन उचित नहीं। हेमचन्द्र ने वामन के समता गुण के खण्डन के लिए जो युन्ति दी है, उसे आंशिक रूप से ही स्वीकार किया जा सकता है। एक भाव के वर्णन में समान रीति का निवीह व्यनिवादी आचार्यों को भी रुचिकर ही लगेगा। वामन की समता गुण-घारणा दण्डी की समता-बारणा से प्रभावित है।

१. संविधानकभवं वै चित्र्यमात्रमिदं न गुणः । - हेम० कान्यानु० व्याख्या, पृ० २३१

<sup>॰</sup> मागिभंदः समता । - बामन, कान्यालं ० १, १, १२

अर्थं के कम का भक्त न होने में वामन ने अर्थगत समता गुण माना है। अर्थ-समता के दो लक्षण काव्यालक्कार-सूत्र में वामन ने दिये हैं। एक में उसे अर्थ-समता के दो लक्षण काव्यालक्कार-सूत्र में वामन ने दिये हैं। एक में उसे अर्थपम्य या प्रक्रमाभेद कहा गया है। दि दूसरे लक्षण में उसे सुगमता कहा गया है। दि इस प्रकार प्रथम लक्षण प्रक्रमाभेद का विपर्यंय अपक्रम दोप होगा तथा द्वितीय सुगमत्व का विपर्यंय क्रिक्टत्व। वामग का प्रक्रमाभेद समता गुण उनके श्लेष के क्रम-घटना भेद से भिन्न नहीं। क्रम-घटना श्लेष में इसका अन्तर्भाव हो सकता है। हेमचन्द्र ने इसे प्रक्रमभेद दोप का अभाव-मात्र माना है, गुण नहीं।

समाधि—वामन ने शब्द-समाधि को आरोह और अवरोह का कम कहा है। असाधि का शाब्दिक अर्थ है परिहार। आरोह होने पर अवरोह का परिहार हो जाता है तथा अवरोह होने पर आरोह का। इस प्रकार समाधि गुण में चढाव- उतार का निश्चित कम रहा करता है, जिससे दोनों के बीच सामञ्जस्य का निर्वित कम रहा करता है, जिससे दोनों के बीच सामञ्जस्य का निर्वाह सम्भव होता है। आरोह का अभिप्राय दीर्घ आदि गुरु अक्षरों की प्रचुरता से है, जिसमें प्राणवायु की ऊर्घ्व गित होती है। लघु आदि शिथिल अक्षर-प्रयोग को अवरोह माना गया है। यह आरोह का विभयंय है। यह शङ्का हो सकती है कि वामन का ओज आरोह-स्वरूप है तथा प्रसाद अवरोह-स्वरूप। अतः, समाधि गुण की ओज और प्रसाद से भिन्न सत्ता है। वामन ने इस शङ्का के समाधान के लिए दो युक्तियों दो हैं। उनकी प्रथम युक्ति यह है कि ओज और प्रसाद सदा एक साथ रहा करते हैं; पर आरोह सौर अवरोह विपरीत स्वभाव के हैं और अलग-अलग रहते हैं। अतः, समाधि गुण ओज और प्रसाद से अभिन्न नहीं है। वेदसरी युक्ति यह है कि ओज मैं आरोह का

१, अवेपम्धं समता ।—वामन, काव्यालं ० ३, २, १ और अवेपम्यं प्रक्रमाभेदः समता । क्वचित्कमोऽपि भिचते ।—वही, वृत्ति, पृ० ८८

२. सुगमत्वं वाऽनेषम्यमिति ।—वही, ३, २, ६ की वृत्ति, गृ० ८६

३. ततश्चापदोषत्वमेतन्न गुण इति ।—हेम० काव्यानु० व्याख्या, प्० २३६

४. आरोहावरोहक्रमः समाधिः । - वामन, काव्यालं - ३,१,१३

रे. दीर्घ दि पुर्वेक्षरप्राचुर्वे आरोहः। लघ्नादि शिविलप्रायत्वे चाथरोह इति द्रष्टन्यम्। —वही कामधेनु० पृ० ७१

६ न पृथक् समाधिर् णः । आरोहावरोहयोरोजःप्रसादहपत्वात् । आंजोहपश्चारोहः गसादहपश्चावरोह इति । —वही वृत्ति, पृ० १९७

<sup>19.</sup> नसम्पृक्तत्वात् ।

<sup>—</sup>वामन, काव्याखं ०३,१, ११

और प्रसाद में अवरोह का होना भी सार्वत्रिक नियम नहीं। अारोह के न होने पर भी ओज गुण की सत्ता तथा अवरोह के अभाव में भी प्रसाद गुण की सत्ता के उदाहरण देकर वामन ने यह सिद्ध कर दिया है कि समाधि की ओज और प्रसाद से स्वतन्त्र सत्ता है। उनके अनुसार केवल तीव्र ओज और तीव्र प्रसाद ही बारोह और अवरोह-स्वमान के हैं तथा तीव्रत्व का कारण समाधि है। यह मान लेने पर भी कि जहाँ ओज हो, वहाँ आरोह का होना नियत नहीं तथा प्रसाद के साथ सर्वत्र अवरोह की सत्ता भी आवश्यक नहीं-यह कहा जा सकता है कि जहाँ आरोह हो, वहाँ ओज की सत्ता तथा जहाँ अवरोह हो, वहाँ प्रसाद की सत्ता दुनिंवार है। अतः, समाधि गुण में प्रसाद का अन्तर्भाव न होने पर भी प्रसाद में समाधि अन्तर्भुत हो जाती है। उसकी अलग सत्ता स्वीकार करना उचित नहीं। इस प्रश्न का उत्तर देते हुए वामन ने कहा है कि दोनों गुणों का यह पृथक्करण कम-विधान के लिए आवश्यक है। समाधि में आरोह और अवरोह का पारस्परिक कम नहीं होता; अर्थात् दोनों एक साथ नहीं रहते। वहाँ कम से आरोहण और कम से अवरोहण होता है, जब कि प्रसाद गुण में ओज और प्रसाद का या आरोह और अवरोह का मिश्रण रहता है। 3 अभिनव गुन्त ने भरत की समाधि-परिभाषा की वामन-मतानुसारी व्याख्या करने के कम में वहा है कि सहज-प्रतिमा-सम्पन्न कवि की वाणी में आरोह-अवरोह-कम का निर्वाह होता है। प्रतिभा की दृष्टि के अभाव में अन्धे के पद-निक्षेप की तरह कवि की पद-योजना में भी ऋम नहीं रहा करता। यह नहीं कहा जा सकता कि समाधि गुण में (स्वर के) आरोह-अवरोह से पाठ में सुगमता हो सकती है, श्रोता की दृष्टि से इससे कोई लाभ नहीं। कान्य के आस्वादन के समय पाठक और श्रोता का हृदय कवि के साथ एकतान हो जाता है। परुष वर्ण के उच्चारण में यदि पाठक को क्लेश होता है तो श्रोता भी क्लेश का अनुभ व करता है। अतः, आरोह-अवरोह का कम केदल पाठ का गूण नहीं, वह काव्य का गुण है।

१. अनेकान्त्याच्च ।--वामन, काब्धाले० ३, १,१६

२. ऋमविधानार्थत्वाहा । —वही ३, १, २०

३. तेन स्वभावप्रतिभादर्शनातु विद्धा भगवती वाणी स्वरसोपनिपतिता स्वरसंभार प्रभावानुरोधेनेवारोहावरोहक्षमं भजते । प्रतिभादृ व्टिशून्यत्वात् अन्धपदवदारोहादि न भजत् ।—ना० शा० अ० भा० पृ० ३३६

Y. नन्ति यता पाठसौकर्य स्यात्, श्रोतुस्तु किमायातम्, अनिमहो देवानी प्रयः यथा हि कर्कशरार्करानिकरकण्टाकते देशो दुस्सन्तरं सण्चरण्यने पश्यन्त्या अपि सकुमार-

वामन ने भरत की समाधि गुण-घारणा को स्वीकार नहीं किया। हेमचन्द्र के अनुसार वामन ने भरत के समाधि गुण को अतिशयोक्ति अलङ्कार का एक भेद-मात्र मान लिया।

अर्थगुण समाधि के सम्बन्ध में वामन ने विलक्षण घारणा प्रकट की है। उन्होंने इसे अर्थंदृष्टि या अर्थंदर्शन कहा है। इसमें समाहित चित्त से अर्थं का दर्शन किया जाता है; इसीलिए इसे समाधि कहते हैं। अर्थं दो प्रकार के माने गये हैं—(१) अयोनि और (२) अन्यच्छायायोनि । जिस अर्थं का कोई अलग कारण न हो, केवल चित्त का अवधान ही जिस अर्थं के बोध का हेतु हो, वह अर्थं अयोनि कहा जाता है और अन्य काव्य की छाया से जो बोधगम्य हो वह अर्थं अन्यच्छायायोनि संज्ञा से अभिहित होता है। पुनः समाहित चित्त से बोधगम्य अर्थं दो वर्गों में विभाजित किये गये हैं—व्यक्त और सूक्ष्म । सूक्ष्म अर्थं के भी दो भेद होते हैं—भाव्य तथा वासनीय। माव्य सूक्ष्म अर्थं का बोध चित्त के अवहित होने पर शोध्र ही हो जाता है; किन्तु वासनीय अर्थं चित्त की एकाग्रता की प्रकर्णवस्था में ही वोधगम्य हो सकता है।

वामन ने इस गुणघारणा में सम्पूर्ण काव्यार्थं की वोध-प्रक्रिया को समेट लिया है। इसे काव्यगुण न मान कर किन-प्रतिभा का गुण मानना अधिक युक्ति-सङ्गत होता। अर्थंबोध काव्य का आवश्यक धर्म है। ऐसे काव्य की कल्पना ही नहीं की जा सकती, जिसमें अर्थंबोध न होता हो। अर्थंबोध के लिए पाठक के चित्त का समाहित होना भी आवश्यक होता है। एकाग्रचित्त होकर श्रोता या दशंक श्रव्य एवं दृश्य काव्य के अर्थं की अनुभूति करते हैं। जो किन जितना अधिक प्रतिभाशाली होता है, उसकी रचना में पाठक के चित्त को मग्न करने की उत्तवी ही अधिक शक्ति रहती है। इस प्रकार किसी काव्य में चित्त के एकाग्र

हृदयायाः प्रमदायास्तदात्मानुप्रवेश इव जायमानं खेदमतितरामादत्ते प्रहारपातादौ ना, तथा सहृदयस्य स एव मार्गः, सकुमारता हि वैमत्यापरपर्याया सहृदयत्वै हृदयस्य हि कृषि-हृदयतादात्म्यापत्तियोग्यत्वैव स्टकर्षः। — वही पृ० ३३६

सोऽयमतिशयोक्तिविशेष इति वामनीयाः ।—हेम, कान्यान० व्याख्या० पृ० २३६

२. अर्थदृष्टिः समाधिः।—वामन, कान्यासं० ३, २, ७

३. अर्थस्य दर्शनं दृष्टिः । समाधिकारणत्वात् समाधिः । अवृद्धितं हि चित्तमर्थान् परयतीत्युक्तं पुरस्तात् । —वही, वृत्ति, पृ० ८६

४. 'अर्थो दिविषोऽयोनिरन्यच्छायायोनिर्वा'। 'अर्थो व्यक्तः स्वत्मश्च'। 'स्वमो मान्यो वासनीयरच'। —वही ३, २,८-१० पृ० ८१-११

हो जाने से अर्थं का बोध किव-प्रतिमा का ही गुण माना जाना चाहिए।

मम्मट ने वामन की अर्थं-गुण समाधि-धारणा का खण्डन करते हुए लिखा है कि

अयोनि और अन्यच्छायायोनि अर्थं जहाँ न हो, ऐसे काव्य की तो कल्पना ही

नहीं हो सकती। अर्थं दर्शन-रूप समाधि को गुण नहीं माना जा सकता। 

क्षेमेन्द्र ने किवकण्ठाभरण में तथा राजकेखर ने अपनी काव्यमीमांसा में अर्थंबोध

की इस प्रक्रिया को किव का गुण मानकर इस पर विचार किया है। 

हे मेचन्द्र

ने मम्मट के मत का अनुसरण करते हुए यह युक्ति हो है कि यदि अर्थंदृष्टि

को समाधि गुण माना जाय तो सभी सत्कवियों के काव्य का समग्र अर्थ समाधि

ही मान जिया जायगा, जो उचित नहीं। अतः, अर्थं-गुण समाधि की कल्पना

अनावश्यक है। 

कामचेनु टीका में इस गुण का विपर्यंय ग्राम्यत्व दोष माना

गया है। 

वामन की अर्थंगुण समाधि-धारणा भरत और दण्डी की समाधि
धारणा से सर्वंथा विलक्षण है।

माधुरं—वामन ने शब्दगत माधुरं को पृथक्पदता कहा है। इसमें दीघं समास का अभाव रहता है। भारत की इस मान्यता को वामन ने स्वीकार नहीं किया कि जो वाक्य अनेक बार सुने जाने पर भी श्रोता को उद्विग्न न करे, वह माधुर्यंगुण-युक्त होता है। हेमचन्द्र ने इस सम्बन्ध में भरत के सिद्धान्त से वामन की असहमति का कारण निर्दिष्ट किया है। वामन की मान्यता है कि यदि भरत के कथनानुसार मन भें उद्देग उत्पन्न न करने वाले वाक्य को ही मधुर मान लिया जाय, तो कहीं-कहीं पश्य अक्षर-युक्त वाक्य को भी मधुर मानना पड़ेगा, जो स्वयं भरत को भी इष्ट नहीं था। प्रिय व्यक्ति के रुखाई से कहे हुर वाक्य पश्य अक्षरों से युक्त होने गर भी अनुद्वेजक होते हैं।

१. अर्थस्यायोनेरन्यच्छायायोनेव विदि न भवति दर्शनं तत्क्यं काव्यम् इत्यर्थं-दृष्टिस्यः समाधिरपि न गुणः मम्मट, काव्यप्र० ८ पृ० १६१-६६

२. राजशे कान्यमी ० ४ पृ ० ११ तथा क्षेत्रेन्द्र, क वकण्ठाभरण, १२६ २६

३ः अर्थस्ययोनेरन्यच्छायायोनेर्ना यदि न भवति दर्शन तत्कयं कान्यम् स्यात्। तत्तरच सकलसत्कविदृष्टः कान्यार्थः समाधिः स्यादिति नार्थगुणः समाधि।—हेम, कान्यानु० न्यालया, पृ० २३७

अस्य गुणस्य विपर्वयो ग्राम्यत्वम् ।—कान्यालं ० कामधेनु पृ ० '६२

६. पृथक्पदत्वं माध्यम् ।—वहा ३, १,२१ ः समासदैर्घ्यं निवृत्तपरं चैतत् । वही, वृत्ति पृ० ॥६

अतः, वहाँ तक इस गुण-परिभाषा को अतिब्याप्ति हो जायगी। इस अति-व्याप्ति दोष से दुष्ट होने के कारण ही वामन ने भरत की माधुर्य गुण-परिभाषा को अमान्य बताया। वामन के माधुर्य-गुण के इस पृथक्ष्पदत्व लक्षण को अन्य आनार्यों ने स्वीकार नहीं किया। दण्डी ने समास मं भी माधुर्य की सत्ता मानी है। ये गुण को रसाश्रित मानने वाले व्वनिवादी आचार्यों के विचार से माधुर्य समस्त और असमस्त—दोनों प्रकार की पदावली में रह सकता है। भामह ने दें घंसपास-रहित रचना को मधुर कहा था। वामन की घट्ट-माधुर्य-घारणा इसी सिद्धान्त से प्रभावित है।

अथंगुण माधुर्य को 'उदितवैचित्र्य' कहा गया है। दे वण्यं विषय के उत्कर्ष के प्रतिपादन के लिए जहाँ उसका कथन विशेष भङ्गी से होता है, उसे उदित-वैचित्र्यात्मक अथं-माधुर्य कहते हैं। इसका विषयंय एकाथंत्व या कब्टत्व दोष होता है। अलङ्कार सम्प्रदाय में उदितवैचित्र्य को सभी प्रकार के आलङ्कारिक प्रयोग का मूल माना गया है। वामन ने उस उदितवैचित्र्य को गुण के रूप में स्वीकार किया है। कुन्तक ने तो वक्षोदितजीवित में वक्षोदित को काव्य का प्राण ही स्वीकार कर लिया था; पर पीछे व्वनिप्रस्थान के आचार्यों ने उसे अलङ्कार का एक भेद-मात्र माना है।

धीकुमायं: -श्रुतिसुखद् पदावली की योजना को वामन ने शब्दगत सांकुमायं
गुण माना है। उनके अनुसार बन्ध की अजरठता या कोमलता सीकुमायं है। इसका विपयंय श्रुतिकष्टत्व दोप है। शब्द सीकुमायं की घारणा में वामन
दण्डी की सुकुमारता गुण-धारणा से प्रभावित है। दण्डी ने सुकुमारता को
अनिष्ठुराक्षरप्राय माना है। वामन का 'अजरठत्व' दण्डी के 'अनिष्ठुराक्षरप्राय'
से अभिन्न है। परवर्ती आचार्यों ने शब्दगत सीकुमायं को श्रुतिकदुत्व दोष
का अभाव-मात्र मान कर उसका गुणत्व अस्वीकार कर दिया है। हेमचन्द्र
इसे दोषाभाव मानते हैं और गुण-रूप में भी माधूर्य का ही एक प्रकार स्वीकार

१. वतुशो यच्छ्र्तमभिहितं वाक्यमनुरेजकं मनसस्तन्मचुरमितिः भरतः । दियतजन रक्षाक्षराक्षेपवचनेऽपि तस्समानमिति वामनीयाः ।—हेम० काव्यानु० व्याक्या प्०२३७

२ तदिदमनुभव विरुद्धिमिति दण्डी । सनासेऽपि माधुर्य स्य दर्शनात् ।-वही पृ० २३७

<sup>.</sup> अन्ये नातिसमस्तार्थं कान्यं मधुर मिन्यते !- भामह, कान्याबं ० २,३

Y. उनि विचित्र्य माधुर्य ग्। —वामन, काव्यार्ख, ३,२,११

१. अम्य विपर्वयो - एकार्य त्ये कब्टत्ये वा । - कान्यां व कामधेतु-टीका, पृ० ८२

अजरठत्वं सौकुमार्यम्।—वामन, काव्याखं ० ३, १, २२

करते हैं। माधुर्य में भी पृथक्पदता की कल्पना कर वामन ने उसे शु तिसुखद पदावली का ही गूण माना है। अतः, परिणाम में दोनों ही गूण श्रुतिसुखद होने के कारण समान प्रभाव उत्पन्न करने वाले हैं। दोनों में रूपगत थोड़ा भेद, वामन ने अवस्य माना है। माधुर्य समास-रहित पदावली के कारण श्रुतिमधुर होता है और सौकुमार्य कोमल पद-प्रयोग के कारण। अभिनव गुप्त ने दो प्रकार के परुष पदों की कल्पना की है। कुछ पद स्वतः परुष होते हैं और कुछ स्वतः कोमल होने पर भी समास के कारण परुष हो जाते हैं। माध्यं में समासामाव के कारण मध्रता रहती है। सौक्रमार्थ में दोनों प्रकार की परुपता का निपेध किया गया है। यह भेद नस्तुत: स्थूल भेद है।

'अर्थगत सीकृमार्य' अभिज्यक्ति की रमणीयता का गुण है। वामन ने इसे अपारुष्य कहा है। २ परुष अर्थ की अपरुष अभिव्यक्ति सौकुमार्य गुण है। मरने को 'मरना' न कह कर 'यशक्शेष' आदि कहना इसके उदाहरण हैं। अमञ्जलसुचक या आतुङ्कदायी अर्थ को भी लोग कुछ कोमलता के आवरण में व्यक्त करना चाइते हैं। ऐसी स्थिति में कट अर्थ का बोघ कराने की शक्ति वाले पद का प्रयोग न कर उसी अर्थ का बोध कराने वाले कोमल पद का प्रयोग लोग करते हैं। इसे स्नब्ट करते हुए कामधेन टीका में टीकाकार ने कहा है कि अमञ्जलसूचक एवं आतज्जदायी अर्थ के वर्णन के लिए अपरुप पद का प्रयोग सीकूमार्य है। इसका विषयंय अश्लीलत्व दोष है। है मचन्द्र ने इसे अमञ्जलव्यञ्जक अश्लीलत्व दोष का अभाव मान कर इसके गुणत्व का खण्डन किया है। उनके अनुसार इस अर्थ-सौकुमार्य को पर्यायोक्त अलङ्कार के अन्तर्गत भी माना जा सकता है। ४ पर्यायोक्त अलङ्कार में गम्य अर्थ का भङ्गीविशेष से अभिवान होता है। मरने के लिए यशश्शेष आदि कहना भी उनितविशेष है; अतः, पर्यायोक्त में अन्तम् त हो सकता है।

उदारता - शब्दगत उदारता गुण वामन के अनुसार शब्द-नृत्य है। उदारता गुण में सजातीय वर्णों का इस प्रकार गुम्फंन होता है कि सभी वर्ण

१. सोऽयं अतिकदुरवदोपाभावो न गनः। माम् य प्रकार एवायम् ।- डेम० कान्यातु० न्यात्या, पृ० २३८ २. अपाठन्यं सौकुमार्यम् ।— वामन, कान्यातं० ३,२,१२

३. परुषे अमन्त्रजातक्कदायिन्यथे वर्णनीये पदपारुष्यं तत् सीकृगार्यं मिति जक्षणार्थः । अस्य गुणस्य विपर्यं योऽः लीलत्वम् । —कान्यार्जं ० कामधेनु टीका, पृ० ६३ ४. सो अममक्रल स्पारलीलत्वदोषाभावो न गुणः । यदि वा उवितविशेषः पर्यायो-

कालक्कारविषय प्वासी !- हेम० काव्यानु० प्० २३६

मिलकर नृत्य करते-से जान पड़ने लगते हैं। नत्तं किया जिस प्रकार एक साथ मिलकर एक ताल पर नृत्य करती हैं, उसी प्रकार पद के वर्ण भी जहाँ एक रूप में मिलकर नृत्य-से करते हों, वहाँ उदारता गुण होता है। अभिनव गुप्त ने अभिनव भारती में समाधि के शब्दनृत्त को पिण्डीवन्धनृत्त के सदृश कहा है। वामन ने शब्दगत उदारता को 'विकटत्व' कहकर उसका स्पष्टों करण शब्द के 'नृत्यत्प्रायत्व' या 'लीलायमानत्व' के रूप में किया है। इस विकटत्व की यारणा को कामधेनु-टीका में अधिक सम्बद्ध किया गया है। उसके अनुसार पद में कमश्चः वर्षमान वर्णों का होना तथा एक पद के प्रथम, द्वितीय आदि वर्णों का दूसरे पद के उसी कम से प्रथम, द्वितीय आदि वर्णों के साथ सादृश्य का होना विकटत्व है। एक पद के प्रथम अक्षर का दूसरे पद के प्रथम अक्षर के सदृश होना तथा एक पद के द्वितीय अक्षर का दूसरे पद के द्वितीय अक्षर के सदृश होना तथा एक पद के द्वितीय अक्षर का दूसरे पद के द्वितीय अक्षर के सदृश होना तथा एक पद के द्वितीय अक्षर का दूसरे पद के द्वितीय अक्षर के सदृश होना तथा एक पद के द्वितीय अक्षर का दूसरे पद के द्वितीय अक्षर के सदृश होना तथा एक पद के द्वितीय अक्षर का दूसरे पद के द्वितीय अक्षर के सदृश होना तथा एक पद के द्वितीय अक्षर का दूसरे पद के द्वितीय अक्षर के सदृश होना तथा एक पद के द्वितीय अक्षर का दूसरे पद के द्वितीय अक्षर के सदृश होना तथा एक पद के उद्योग के उत्तर के उद्योग गुण के स्वरूप से सर्वथा भिन्न के उत्तर की उदारता गुण के स्वरूप से सर्वथा भिन्न है। भरत की उदारता को उल्लेख से अभिन्न माना गया है, गुण नहीं। '

वामन ने अर्थगुण उदारता को ग्राम्यत्व दोष का अभाव माना है। उनके अनुसार ग्राम्यत्व के प्रसङ्क में भी ग्राम्यत्व का अभाव अर्थगत उदारता है। व वामन की यह उदारता-घारणा दण्डी की उदारता-घारणा से तो भिन्न है;

एकभाषा चित्र त्वादनेकता चित्रत्थं पदान्त है कस्याने कन्य नितरक्षर के ख्याने चित्र में सन्धान साजात स्थाने चित्र प्रति चित्र में चित्र प्रति चित्र चित्र प्रति चित्र चि

२. बन्धस्य बिकटत्वं यदसाबुदारता । यस्मिन् सति नृत्यन्तीव पदानी त जनस्य वर्णभावना भवति तद्दिकहत्वम् । लीलायमानवभात्यर्थः ।

<sup>—</sup> वामन, काब्यार्खं o वृत्ति, पृo co

३. विकटत्विमिति । क्रमशो वर्धमानाक्षरपद्श्वम् । पद्मथमाञ्चक्षराणां पदान्तर-प्रथमाञ्चक्षरेः सादृश्यं च । — बहो, कामधेनु-टीका पृ० ६०

४. सोऽयमीषदमसणोऽनुप्रासभावो न गुनः । ओजः प्रकार एव वायम्

<sup>—</sup>हेम, कान्यानु० व्याख्या पु० २३८

१. उल्लेखवानयमर्थः कर्थं गुण इति वामनीयाः । — वही पृ० २३=

प्राम्यत्वप्रसङ्गे अप्राम्यत्व द्वारता । — नामन, काञ्यार्सं ० नृत्ति पृ० ६३
 का० शा० नि०—५

किन्तु उनके माधुयं गुण के अग्राम्यता-भेद से अभिन्न है। ध्वनिवादी आचार्य इस दोषाभाव को स्वतन्त्र गुण नहीं मानते। १

अधंध्यित—शब्दगत अधंव्यिक्त में ऐसे पर्दों की योजना पर वल दिया गया है, जो तुरत अपने अधं को व्यक्त कर दं। अधं की व्यक्ति का हेतु ही अयंव्यक्ति गुण है। भरत की अधंभ्यक्ति-परिभाषा को, जिसमें अधं के तथास्थित न होने पर भी तथास्थित-सी प्रतीति को अधंव्यक्ति कहा गया था, वामन ने स्वीकार नहीं किया। उसे वामन ने प्रसाद गुण से अभिन्न माना। अपने शब्दगत अधंव्यक्ति गुण को प्रसाद से भिन्न करने के लिए वामन ने प्रसाद को 'शैं शिल्यात्मा' मान लिया और अधंव्यक्ति को तुरत अधं प्रकट कर देने वाला गुण। यह शब्दगत अधंव्यक्ति गुण की घारणा परम्परागत प्रसाद गुण की घारणा के मेल में है। हेमचन्द्र के अनुसार दण्डी वामन की इस अधंव्यक्ति-घारणा को असाद-घारणा का ही एक रूप मानते हैं। इसका विपयंय असाधुत्व, अप्रतीतत्व, अन्धंकत्व अन्याधंत्व नेयाथंत्व, गुढाधंत्व, यतिभ्रब्ट, क्लिट, सन्दिग्यत्व और अप्रयुक्तत्व दोप हैं।

अर्थगत अर्थव्यक्ति को वामन ने वस्तुस्वभाव की स्फुटता कहा है। यह काव्य के शब्दित का गुण है। चित्रकार के चित्र की भौति काव्य में चित्रत अर्थ का एक-एक अवयव जहाँ स्फुट होकर प्रतीत होने लगता है वहाँ वामन अर्थगत अर्थव्यक्ति गुण मानते हैं।

कान्ति — भरत और दण्डी की कान्ति-गिरमाधा से असहमत होकर वामन ने शब्दकान्ति के स्वतन्त्र स्वरूप की उद्भावना की। चित्रकला से परिचित होने के कारण वामन ने कान्ति गुण पर न केवल काव्यशास्त्रीय दृष्टि से विचार किया है; वरन् व्यापक सौन्दर्यशास्त्रीय दृष्टि से उन्होंने उसके स्वरूप का निर्धारण किया है। यह कान्ति केवल काव्य का गुण नहीं, चित्रकला का भी गुण है। वामन काव्य के सौन्दर्य को चित्रकला के सौन्दर्य से सर्वथा पृथक् कर नहीं देखते। वस्तुतः काव्यकला का चित्र, संगीत आदि कलाओं के साथ ऐसा अन्तःसम्बन्ध है कि सबको एक साथ मिलाकर देखने पर ही सौन्दर्य-

१. सोऽपं दोपाभावो न गुणः। — हेम० कान्यानु० न्यान्या पृ० २१८ २. यत्र झटित्यर्थ प्रतिपत्तिहेतुत्यं स गुणोऽर्थं न्यक्तिरिति।—वामन कान्यान्धं० वृत्ति

३. सोऽथं प्रसादादिभित्र इति वामनीयाः। — हेम०, कान्यानु० न्यान्या पृ० २३८ ४. सोऽामुस्यन्तरा भेहितः प्रसाद प्रवेति दण्डी । — वही पृ० २३६

१. बस्तुस्वभावस्फुटत्वम्य ग्यन्तिः। —व:मन, काव्य वं ० ३,२ १४

शास्त्रीय अध्ययन पूर्ण माना जा सकता है। पश्चिम के साहित्य में भी कुछ विचारकों ने काव्य को अन्य कलाओं से प्रयक् मानकर उसके स्वतन्त्र अध्ययन पर बल दिया था। वे सौन्दर्य की दृष्टि से कान्य की तूलना में चित्र आदि कलाओं को हेय समझते थे। पर, अधिकांश विद्वानों ने काव्य एवं अन्य कलाओं में अन्तःसम्बन्ध की स्थापना की और सबके एक परिप्रेक्ष्य में अध्ययन पर वल दिया। भारतीय काव्यशास्त्र में काव्य की अन्य कलाओं से अलग रखकर उसपर सर्वया स्वतन्त्र रूप से विचार होता रहा है। काव्य की सर्वतन्त्र स्वतन्त्र सत्ता मानने के कारण ही भारतीय मनीषियों ने उसकी गणना कलाओं में नहीं की है। वामन ने भी अपने गुणों को बन्च का गुण कहा है और अधिकांश, गुणों पर एकान्त का व्यशास्त्रीय दुष्टि से ही विचार किया है; किन्तु कान्तिगण के स्वरूप-निर्वारण में उन्होंने व्यापक सौन्दर्यशास्त्रीय दिष्टकोण रखा है। उनका कान्ति शब्दगुण चित्रकला से गृहीत है। उन्होंने शब्दकान्ति को भीज्ज्वल्य कहा है। जब पद में कान्ति नहीं रहती तो वह पूराने चित्र के समान लगने लगता है। " यह पद की चमरकृति का गुण है, जिसके बिना पद कान्ति-हीन पुराने चित्र के समान हो जाता है। कान्ति सुन्दर शब्द के प्रयोग से आती है। इसका विपर्यय पूराणच्छाया है। भरत के 'श्रोत्रमनः प्रह्लादजनक' कान्ति-गुण-स्वरूप को वामन ने माधुयं गुण से अभिन्न मानकर अस्वीकार कर दिया। 2. दण्डी के मत को उद्धृत करते हुए हेमचन्द्र ने लिखा है कि यदि वामन के अनुसार ओज्ज्यल्य को कान्ति मान लिया जाय तो कठिनाई यह होगी कि बोज भी औज्ज्वल्य के योग से कान्तिगुण में अन्तर्भुत हो जायगा। उसकी. स्वतन्त्र सत्ता नहीं रह सकेगी।

अर्थ-गुण कान्ति को वामन ने 'दीप्त-रसत्व' कहा है । ४ इस प्रकार वामन ने रस को कान्ति अर्थगुण मान लिया। दण्डी और भामह ने रस की गणना अलङ्कार में की थी। उन्होंने रस को अलङ्कार का एक भेद रसवत् मानः

१. औज्ज्वस्यं कान्तिरित्यादुगु<sup>९</sup>णं गुणविशारदाः । पुराणचित्रस्थानीयं तेन बन्ध्यं कवेवंचः ॥—वामन, कान्यासं सु० वृत्ति पृ० ६२:

२. श्रोत्रमनः प्रदं सादजनने कान्त भरतः । ""तिददं माधुय साधारणमिति वामनीयाः ।
—हे म० कान्यानु० न्याख्या, प० २३६.

३. ओजोऽप्योष्ट्यस्ययोगाचि कान्तिः। तस्माल्लोकसीमानतिकमः कान्तिरिति दण्डी। —वही पृ० २३६.

४. दीप्तरसत्वं कान्तिः।-वामन, काव्यालं ० ३,२,११

निया था। भामह के अनुसार जहां शृङ्कार आदि रस स्पब्टता से दिखाये जाते हैं, वहाँ रसवत् अलङ्कार होता है। दण्डी ने भी रसवत् अलङ्कार का यही स्वरूप प्रतिपादित किया है। वामन ने रस को अलङ्कार की कोटि से उठा कर काव्य के आवश्यक घर्म गुण के घरातल पर लाकर प्रतिष्ठित किया। हिमचन्द्र ने वामन की दीप्तरसत्व कान्ति-धारणा के खण्डन का प्रयास किया है। उनको युक्ति है कि रौद्र आदि दीन्तरस हैं। उनसे निपरीत स्वभाव वाले श्रुङ्गार आदि कोमल रस अदीप्त हैं। अतः, यदि दीप्त रस में कान्तिगुण की सत्ता स्वीकार की जायगी तो शृङ्कार आदि रसों को कान्तिहीन मानना पड़ेगा । हेमचन्द्र का पक्ष सबल नहीं है । उन्होंने व्वनिवादी आचायों के मत का अनुसरण करते हए रौद्र आदि रसों को दीप्त कहा है। आनन्दवर्धन आदि घ्वनिवादी आचार्यों ने चित्त की द्रुति, दीप्ति और विकास श्रवस्थाओं के आधार पर रसों का वर्गीकरण करते हुए रौद्ध आदि रसों में चित्त की दीप्ति के गुण ओज की सत्ता स्वीकार की है। हेमचन्द्र ने इसी आधार पर वामन के 'दीप्तरसत्व' का अर्थ रौद्र आदि दीप्त रसयुक्त समझ लिया और यह कल्पना कर ली कि वामन का कान्ति गुण रौद्र आदि रसों का ही गुण है, श्रङ्कार आदि रसों का नहीं। वामन के दीप्तरसत्व का अभिप्राय वस्तुतः सभी रसों की प्रकर्णावस्था से है। उन्होंने स्वयं अपनी वृत्ति में इसे स्वष्ट कर दिया है कि शृङ्कार आदि रस जहाँ दीप्त रहते हैं वहाँ कान्तिगुण होता है। हे हेमचन्द्र वामन के इस विचार से परिचित थे।"

वामन ने कान्ति गुण के लक्षण में भरत के कान्ति गुण-जञ्जण को स्वीकार नहीं किया है; किन्तु उनकी कान्ति गुण-घारणा भरत की उदारता-गुण-घारणा से अंशतः साम्य रखती है। भरत ने उदारता को शुङ्कार तथा अद्भुत रसों से युक्त और अनेक भाव-संयुक्त माना था। वामन कान्ति में रस की दोष्ति

१. रसवदशितस्पष्टशृङ्गारादि रसं यथा।-भामह कान्यालद्वार ३,६

२. दे ० दण्डी कान्यादर्श २,२८०-८१

३. रौद्रादयोदीसा रसास्तयोऽन्ये तु श्रिङ्गारादयस्तिक्षिपरीतास्तिनिवन्धनमकान्तिस्तिर्धि स्यात्। —हेम० कान्यानु० न्याख्या पृ० २४० ४. दीक्षा रसा शृक्षारादयो यस्य स दीक्षरसः। तस्य भावो दीक्षरसस्य कान्तिः।

<sup>-</sup>वामन कान्यालं वृत्ति प्० ६१

थ. अथवा व्यक्व रसादि स्वरूपणेनेव कान्तिः स्वीकृतेति !—हेमचन्द्र, काव्यानुः व्याख्या प्० २४०

पर वल देते हैं। स्पष्टतः, वामन की कान्ति गुण-घारणा भरत की उदार गुण-घारणा से प्रमावित है।

वामन ने काव्यगुणों को सत्ता सिद्ध करने के लिए कई युक्तियाँ दी हैं। यह आन्ति नहीं होनी चाहिए कि ये गुण केवल कराना-मुब्ट हैं; उनकीः वस्तुतः कोई सत्ता नहीं। वामन की युक्ति है कि काव्य में इन गुणों काः अनुभव होता है। सह्य-संवेध होने के कारण गुणों की सत्ता का परिहार नहीं हो सकता। यह नहीं कहा जा सकता कि सर्व अनवेध न होने के कारण गुण कुछ लोगों की भ्रमात्मक प्रतीति-मात्र है। सावं अनीन न होने पर भीः इसका बाध सम्भव नहीं। अतः, निर्वाध होने के कारण इसे भ्रम नहीं कहा जा सकता। अन्व व्यक्ति की वेदना का विषय न होने से ही किसी वस्तु की सत्ता असिद्ध नहीं हो जाती। अन्धा अयित किसी वस्तु को नहीं देख पाता; पर उसका न देखना सभी वस्तुओं की सत्ता को असिद्ध नहीं कर देता। उसी प्रकार यदि कुछ असह्दय व्यक्ति गुण का अनुभव नहीं कर पाते तो इससे गुण की सत्ता का परिहार नहीं हो सकता। किसी वस्तु की सत्ता का परिहार तभी हो सकता है जब उनके भाव के बाध का प्रमाण हो। गुण के बाध का कोई भ्रमाण नहीं। अतः, उसकी सत्ता को अस्वीकार नहीं किया जा सकता।

कुछ लोगों ने गुणों को पाठ का धर्म माना था। हेमचन्द्र ने अपने काव्या-नुशासन में पाँच गुणों को पाठधर्म भानने वाला मत उद्धृत किया है। उनके अनुमार कुछ लोगों की मान्यता है कि ओज, प्रसाद, माधुर्य, साम्य और औदार्य-थे पाँच गुण हैं। ये पाँचो पाठ के धर्म हैं। 3

वामन ने गुणों के पाठघमंत्व का खण्डन किया है। उनकी युक्ति यह है कि यदि गुण पाठ के घम होते तो उनकी सत्ता सर्वत्र पायी जाती। किसी भी वाक्य के पढ़ने के समय कोई-न-कोई गुण अवश्य आ जाता; किन्तु स्थिति वस्तुतः भिन्न हुआ करती है। सभी पद-रचना में गुण नहीं पाये जाते। इससे स्पष्ट है कि गुण पाठ के घम नहीं। ह

१. नासन्तः संवेद्यत्वात् । नामन, कान्यार्वं ० ३,१,२६

२. न भ्रान्ता निष्कम्पत्वात् !-वही, ३,१,२७

३. ओजः प्रसादमधुरिमाणः साम्यमीदार्वः च पञ्चे त्यपरे । तथा हि यददर्शि विच्छेदः पठतामोजः, विच्छिय पदानि पठतां प्रसादः, आरोहावरोहतरिङ्गणि पाठे माधुर्वम्, ससौष्ठवमेव स्थानं पठतामौदार्यम्, अनुच्चनीचं पठतां साम्यमिति ।

<sup>—</sup> हे म० कान्यानु ० न्यालया पू ० २४० ४. न पाठवर्नीः सादृष्टेःर्वत्र ।—वामन, कान्यार्ज ० ३, १, २८

वामन की गुण-धारणा के इस विवेचन से स्पष्ट है कि भरत और दण्डी की कुछ गुण-परिभाषाओं को स्वीकार करने पर भी वामन ने कुछ गुणों के स्वरूप की स्वतन्त्र उद्धावना की है। ओज और प्रसाद—इन विरोधी गुणों की सहस्थित की कल्पना मीलिक है। कान्ति और उदारता गुण की परिभाषाएँ भी स्वतन्त्र रूप से कल्पित हुई हैं। वामन ने कहीं-कहीं किसी विशेष गुण के लक्षण-निरूपण के समय उसी नाम के भरत और दण्डी के गुण के रक्षण को अस्वीकार कर दिया है: किन्तु उनके दूसरे गणों के लक्षण को वामन ने कुछ परिवर्त्तन के साथ स्वीकार कर लिया है। उदाहरणतः, उदारता की परिभाषा देते हुए वामन ने भरत की उदारता-गुण-परिभाषा को स्वीकार नहीं किया; किन्तु अर्थगुण कान्ति के लक्षण में उन्होंने भरत की उदारता-परिभाषा को को अंशतः स्वीकार कर लिया है। भरत और दण्डी के दस गुणों के शब्द एवं अर्थ-भेद से बीस प्रकार की कल्पना भी वामन की नवीनता है।

रुद्रट ने काव्यगुण के स्वरूप पर विचार नहीं किया है। काव्यालङ्कार के द्वितीय अघ्याय में सुन्दर वाक्य के कुछ लक्षण दिये गये हैं। टीकाकार निम-साधु ने उन्हें वाक्य-गुण माना है। वे छह गुण हैं—(१) अन्युनाधिकवाचकत्व, (२) सुक्रमत्व, (३) पुष्टार्थशब्दत्व, (४) चारुपदत्व, (५) क्षोदक्षमत्व और (६) अक्षुण्णत्व। १

अन्यूनाधिकवाचकत्व-न्यूनपदता और अधिकपदता को काव्यशास्त्र में दोप माना जाता है। प्रस्तुत वाक्यगुण उक्त दोनों दोषों का विपर्यय है। विविधात अर्थ के बोध के लिए जितने शब्द अपेक्षित हों, उतने ही शब्दों का वाक्य में प्रयोग अन्युनाविकवाचकत्व गुण है। यह दण्डी और वामन के अर्थव्यक्ति और प्रसाद शब्दपूण के समान है। इस गुण के अभाव में निमसाधू के अनुसार वाक्य में न्यूनपदता के कारण दृष्ट अर्थ की प्रतीति या विवक्षित अर्थ की अप्रतिपत्ति होने लगती है और कहीं अधिकपदत्व के कारण कथित अर्थ की ही अन्य पद से उक्ति होने से पूनरुक्ति आदि दोष आ जाते हैं। निमसाधु की मान्यता है कि इस गुण में पद की ऊनता का एकदम निषेध नहीं है। उसकी अतिशय न्यूनता का ही निषेघ किया गया है। अतः, पद के थोड़ा न्यून रहने पर भी यदि असाघारण विशेषण या अनुरूप कारक के प्रयोग से

१. अय वावयगुणानाह— अन्यूनाधिकवाचक सुकृम-पुद्धार्थशब्दचारुपदम्। क्षोदक्षममक्षणं सुमतिर्वाक्यं प्रयुज्जीत ॥ - इद्रट, काव्याखं ० २,=

विवक्षित अर्थं की प्रतीति हो जाती हो तो पद की ऊनता भी खदीय ही है। ध अधिकपदत्व में भी पद की अतिशय अधिकता का ही निपेध निमसाधु ने माना है। <sup>2</sup>

सुक्रमत्व-यह गुण वाक्य में पद के दुष्क्रमत्व का विपर्यास है। वाक्य में जो पद जिस पद के साथ सम्बद्ध रहता है उसे उसी के समीप निश्चित कम में रिबना सुक्रमत्व गुण है।

पुष्टार्थत्व—यह गुण अपूर्टार्थत्व दोप का अभाव है। एक ही शब्द से 'प्रतिपादित किये जा सकते वाले अर्थ के लिए जहाँ अनेक शब्दों का प्रयोग होता है, वहाँ सभी शब्द अर्थ का पोषण नहीं करते; अतः अपुष्टार्थत्व दोप माना जाता है। पुष्टार्थत्व में अर्थ की पुष्टि करने वाले पदों का ही प्रयोग होता है। यह गुण अन्यूनाधिकवाचकत्व के बहुत भिन्न नहीं है। स्टेवेन्सन ने वाक्य की यौक्तिक मुसम्बद्धता को शैली का गुण माना है। इसे उन्होंने 'web' कहा है। बाँ बाँ हो राधवन ने रद्भट के सुक्रमाव और पुष्टार्थशब्दत्व को स्टेवेन्सन के 'web' के समान माना है —यह उचित ही है।

चारुपदत्व - चारुपदत्व गुण दुःश्रवत्व दोप का अभाव है। क्षोदक्षमत्व-क्षोदक्षमत्व गुण का अर्थ नामिसाघु ने गाम्भीयं-युक्त माना है।

अक्षूणत्त्र या अक्षुण्णत्व—सभी दोषों के त्याग और सकल गुणों के ग्रहण से सम्मनन होने वालो वाक्य की परिपूर्णता को अक्षुण्णत्व गुण माना गया है। है इद्रट ने रचना को चास्ता पर विशेष बल दिया है। पदों के सन्निवेश की चास्ता में सभी गुण आ जाते हैं। 9

- निशब्द प्रहणाखत्र वि नापि पदमसाधारणविशेषणोपादानात्तदनुरूपकारकप्रगोगाद्वा ।
   विवक्षितपदार्थं प्रतीतिस्तद्वनमात्रं साध्वेव ।
   रुद्रट, काव्यार्लंग, निमसाधुकृत टीका, पृ० ११
- २. निग्रहणादधिकमात्रं साध्वेव । वही, टीका, पृ० ११
- 3. 30-R. L. Stevenisn, Essay's in the art of writings 70 28
- ४. इप्टब्ब, डॉव्डी रायवन, Bhoja's Sringara Pakasa, vol. I, पृत् ३०२
- ५. क्षोदक्षमं प्ररणासहं वाक्यं प्रयुक्षीत । गाम्भीपयुतमिति तात्पर्यार्थः ।
  - —स्द्रट, काव्यालं वे टीका, पृ० १२
- ६. "अक्षूणिनिति । समस्तदोपत्यागात् समस्तगुणसंग्रहाच्च परिपूर्णम् । —वही, टीका, पृ० १२
- रचयेत्तमेव शब्द रचनायाः यः करोति चास्त्वम् ।
   सत्यमपि सकल्ययोदितपद्युणसामे ऽ भिषानेषु ॥
   रचना चाहत्वे खलु शब्दगुनः संनिवेशचाहत्वम् ॥— वही, २,६-१०

कान्यालङ्कार में एक और स्थान पर भी गुण शब्द का प्रयोग हुआ है; किन्तु गुण शब्द के सामान्य अर्थ में ही उसका प्रयोग हुआ है, पारिभाषिक अर्थ मैं नहीं।

## राजशेखर

राजशेखर की काव्य-मीमांसा का गुण-प्रकरण उपलब्ध नहीं है। काव्यमीमांसा के आरम्भ में राजशेखर ने एक अध्याय को 'गुणीपादानिक' कहा है। इसमे यह अनुमान किया जा सकता है कि उन्होंने अपनी पुस्तक के एक अध्याय में काव्यगुणों पर विस्तार से विचार किया होगा; किन्तु पुस्तक के उस अंश के नष्ट हो जाने के कारण राजशेखर की गुण-धारणा के सम्बन्ध में निणंयात्मक रूप से कुछ कहना कठिन है। डॉ॰ राघवन ने गुण-विचार में राजशेखर को आनन्दवर्धन का अनुयायी माना है। उनको यह मान्यता अनुमानाधारित है। उनके अनुमान का आधार हेमचन्द्र के काव्यानुशासन का गुणविचार है। हेमचन्द्र ने गुणों की दस एवं पाँच संख्या मानने वाले परम्परागत सिद्धान्त का खण्डन तथा ध्वनिवादी आचार्य आनन्दवर्धन के तीन गुण के सिद्धान्त का सण्डन किया है। के काव्यमीमांसा के उपलब्ध अंश से काव्यानुशासन की कुछ समता देखकर डॉ॰ राघवन ने हेमचन्द्र को राजशेखर का अनुयायी मानकर यह निष्कर्ष निकाला है कि काव्यानुशासन का गुण-विचार राजशेखर के ही अनुकरण पर लिखा गया होगा।

डॉ॰ राघवन के इस अनुमान का आधार सशक्त नहीं है। वे काव्या-नुशासन के गुण-वर्णन के प्रसङ्ग में प्रयुक्त 'इतिभरतः', 'इति वामनीयाः' आदि को राजशेखर की शैली का अनुकरण मानते हैं; किन्तु उक्त प्रयोगों को संस्कृत के किसी एक बाचार्य की शैली का वैशिष्ट्य मानना उचित नहीं जान पड़ता। किसी बाचार्य के मत को उद्घृत करने के कम में सामान्यतः सभी आचार्य न्यूनाधिक मात्रा में ऐसे प्रयोग किया करते हैं। अतः, किसी सबल

१. शब्दार्थयोरिति निरूप्य विभवतरूपान् । दोपान् गुणांश्च निरुणो विस्त्रान्तसारम् ॥ - रुद्रदः, काब्यःर्वं ० ११, ३६

२. द्रष्टब्य, राजशे० काव्य मीमांसा, पृ० १

३. डा॰ हो॰ राववन, Bhoja's Sr. Pra. Vol., I पृ॰ ३४१

४. माधुर्वीजः प्रसादास्त्रयो गुणः । त्रयो न तु पश्च दश वा, लक्षणस्य व्यभिचारादुच्य-मानगुणेव्वेवान्तर्भावात्, दोषपरिहारेण स्वोकृतत्वाच्च ।

<sup>-</sup>हेम० काव्यानु० Y, पृ० २३२-३३

प्रमाण के अभाव में हेमचन्द्र की गुण घारणा को राजशेखर की अप्राप्य गुण-घारणा का प्रतिनिधि मानना युक्तिसङ्गत नहीं।

'काब्यमीमांसा' के 'गुणौपाद। निक' अघ्याय के नष्ट हो जाने पर भी पाठ-गुण-विवेचन-कम में प्रसाद एवं ओज का व्यगुणों का उल्लेख पाया जाता है। राजशेखर की मान्यता है कि प्रसाद गुण-युक्त का व्य में मन्द तथा उस के विरोधी ओज गुण-युक्त का व्य में तार-स्वरः युक्त वाणी की योजना होनी चाहिए। ' स्पष्टतः, राजशेखर के प्रसाद एवं ओज गुण रसाध्रित हैं। जिस प्रकार आनन्दवर्धन आदि घ्वनिवादी आचार्यों ने रसाध्रित गुणों का व्यञ्जक अनुकूल पद-योजना को माना है, उसी प्रकार राजशेखर ने मन्द्र, तार वाणी को प्रसाद और ओज का उपकारक मानाः है। उनके अनुसार लित, का कुयुक्त, उज्ज्वल अर्थात् अर्थगर्भ, अर्थानु इप विभाग-युक्त तथा विविक्त वर्णों के कारण श्रुति-युखद पाठ कवियों के द्वारा प्रशंसित होता है। यहाँ 'श्रुतिसुखविविक्त वर्णम्' को आनन्दवर्धन के माधुर्यंदयञ्जक वर्णों के समकक्ष माना जा सकता है। अतः, इतना तो निविवाद रूप से कहा जा सकता है कि राजशेखर घ्वनिप्रस्थान के आचार्यों के माधुर्याद तीन गुणों को का व्यगुण स्वीकार करते थे। इन गुणों के अतिरिक्त का व्यगुणों की भी कल्पना उन्होंने की या नहीं, इस सम्बन्ध में कुछ कहने का कोई आधार नहीं।

राजशे बर ने गम्भीरत्व, अवैश्वयं अर्थात् स्वरभङ्ग दोप का अभाव तार एवं मन्द्र स्वर की निव्यूं ढि तथा संयुक्त वर्णों के लावण्य को पाठ-गुण माना है। व

कान्यमीमांसा में पाठ-गुणके विपरीत कुछ पाठ-दोषों का भी उल्लेख हुआ है। वे दोप हैं—अतितूर्ण, अतिविलम्बित, उल्बणनाद, नादहीन, अपदिन्छिन्न, अनावृत, अतिमृदु नथा अति। रुष्। ४

१. प्रसन्ने मन्द्रयेद्वाचं तारयेत्तिदिरोधिनि ।

मन्द्रतारी च रचयेन्निर्वाहिणि यथोत्तरम् ।—राजशे० काव्यमी० ७ पृ० ३३

२. वालितं काकुसमन्वितमुञ्ज्वलमधैवशकृतपरिच्छेदम् । मृतिसुखविविक्तवर्णं कवयः पाठं प्रशंसन्ति ॥—वही, ७ पृ० ३३

३. गम्भीरत्वमवैस्वयं निन्यू दिस्तारमन्द्रयोः । संयुक्तवर्णलावश्यमिति पाठगुणाः स्मृताः ॥— वही, ७ पृ० ३३

४. अतितूर्णमितिवित्तभ्वितमुत्वणनादं च नादहीनं च । अपदच्छिन्नमनावृतमितिष्ठपं च निन्दन्ति ।।—वही, ७ पृ० ३३

आचार्य कुन्तक

हम देल चुके हैं कि भारतीय काव्य-शास्त्र में गुण-धारणा की मुख्य दो घाराएँ प्रचलित थीं। एक में शब्दार्थंगत गुण के दस प्रकार माने जाते थे; दूसरी में रसाश्रित गण के तीन भेद स्वीकृत थे। कृत्तक की विचार-घारा उक्त दोनों विचारधाराओं से स्वतन्त्र है। बन्ध की परिभाषा देने के कम में कुन्तक ने उसके सौभाग्य और लावण्य तत्त्वों को शब्दार्थ का गुण कहा है। धुकुमार, विचित्र और मध्यम-इन तीन मार्गों का उल्लेख कर उनके गुणों का वर्णन वकोक्तिजीवित में किया गया है। प्रत्येक मार्ग के चार गुण उल्लिखित हैं। ये गण हैं- माधुर्य, प्रसाद, लावण्य और आभिजात्य। इन चार गुणों के तीनों मार्गों में नाम्ना समान होने पर भी उन मार्गों के स्वभाव के अनुरूप उनकी प्रकृति में भेद है। सुकृमार मार्ग के माध्य की प्रकृति विचित्र मागं के माध्यं की प्रकृति से भिन्न है। इसी प्रकार सुकुमार मार्ग के अन्य गुण भी विचित्र मार्ग के उन्हीं नाम के गुणों से भिन्न प्रकृति के हैं। मध्यम गार्ग में सुकुमार एवं विचित्र मार्गों की प्रकृति का मिश्रण रहता है। अतः, उस मार्ग के माध्यं आदि गणों में विचित्र एवं त्कुमार मार्गों के माध्यं आदि गुणों के स्वमाव का मिश्रण रहता है। तीनों मार्गों के उक्त चार-चार गुणों का वर्णन कर कुन्तक ने उन मार्गों के दो साधारण गुणों का उल्लेख किया है। वे हैं- औचित्य और सीमान्य। इन दो गुणों को पद, वाक्य, प्रकरण और प्रवन्य का गुण कहा गया है। इस तरह सभी मार्गों के माधूर्यादि चार असाघारण एवं अीचित्य तथा सीभाग्य, दो साघारण गुण माने गये हैं। कुन्तक के इन गुणों के स्वरूप का विश्लेषण यहाँ प्रस्तुत किया जाता है। पहले हम प्रत्येक मार्ग के असाघारण गुणों के स्वरूप की मीमांसा करेंगे; तदन्तर सभी मागों के साधारण गुणों के स्वरूप का परीक्षण किया जायगा। सक्नार मार्ग के गण:

कुन्तक का सुकुमार मार्ग वैदर्भ मार्ग का ही दूसरा रूप है। इसमें किन-प्रतिभा से समुद्भूत रमणीय शब्दार्थयुक्त अकृत्रिम एवं रसमय काव्य

रे. वाच्यवाचकयोः योरिप वाच्यस्य अभिधेयस्य, वाचकस्य च शब्दस्य वद्यमाणं सौभाग्यज्ञावण्यलक्षणं यद्गुणद्रयं, तस्य परिपोपकः, पुष्टतातिशयकारी ।
—कुन्तक, वक्रोक्तिजी० १,२२

अनन्तरोक्तस्य गुणइयस्य विषयं प्रदर्शयति ।—
 पतत् त्रिष्वपि मार्गेषु गुणइत्तयमुञ्ज्वलम् ।
 पदवाक्यप्रवन्धानां व्यापकत्वेन वर्त्तते ॥— वरी, १, १७

की रचना होती है। इस मार्ग के माधुयं आदि गुणों की परिभाषाएँ निम्नलिखित हैं: —

माध्यं-माध्यं को समास-रहित, मनोहारी तथा पद-रचना के वैचित्र्य से युक्त कहा गया है। दें 'समास-रहित' विशेषण की व्याख्या करते हुए अन्तक ने अपनी वृत्ति में उसे दीर्घ समास का अभाव कहा है। " 'असमस्त' में अल्पार्थक नञ् समास है। अतः, माधुर्य में छोटे-छोटे समास भी रह सकते हैं। 'मनोहारी' की व्याख्या करते हुए माध्रयं में दो तत्त्वों का निर्देश किया गया है-एक है उसका श्रुतिमधुर होना तथा दूसरा है उसका चारु अर्थ से पूर्ण होना । माधुर्य-लक्षण में दी गयी कारिका में 'पदिवन्यास' का अर्थ है 'सूबन्त एवं तिङन्त-पदों के सन्निवेश का वैचित्र्य।' इस प्रकार माध्यं में अल्पसमासत्व, श्रुतिरम्यत्व या श्रव्यत्व, अर्थचाहत्व एवं पदविन्यासवैचित्रय-ये चार तत्त्व वाञ्छनीय हैं। कुत्तक के माधुर्य का असमस्तत्व या अल्यसमासत्व वामन के पृथक्पदत्व रूप शब्दमाधूर्य के समान है। वामन ने भी अपनी वृति में 'पृथक्पदत्व' की व्याख्या 'समासदै व्यं निवृत्तिपरत्व' के रूप में की है। इस माव्यं का श्रुति-रम्यत्व' भामह के माधुर्य के 'श्रव्यत्व' से अभिन्न है। यह श्रुतिकट्त्व दोप का अभाव है। दण्डी ने भी माधुर्य के एक भेद 'श्रुत्यनुप्रास माधुर्य' में ऐसी ही धारणा प्रकट की है। कुन्तक के माधुर्य का तीसरा अङ्ग अर्थचारुताजन्य रमणीयता है। डॉ॰ ह्वी राधवन ने वागन के उक्तिवैचित्र्य रूप अर्थमाधुर्य से इसे मिलाने के लिए कृत्तक के माधूर्य-लक्षण में अर्थचाहत्व का सम्बन्ध विन्यास-वैचित्र्य के साथ होना अधिक उपयुक्त माना है। उनकी मान्यता है कि असमस्तत्व और श्रुतिरम्यत्व को मिला देने से शब्दमाधुर्य; और अर्थचारूत तया विन्यासवैचित्र्य को मिला देने से अर्थमाधुर्य की सुब्टि होती है। ४ अर्थरमणीयता का दिन्यासवैचित्र्य के साथ अन्वय कर अर्थ करने पर वह वामन के उनितवैचित्र्यात्मक अर्थमाध्यं के समीप पहुँच जाता है।

१. वही (कुन्तक , १, २६-२८

२. असमुस्तमनोहारिपदिवन्यासनीवितम् । माधुव सुकुमारस्य मार्गस्य प्रथमो गुणः ॥ - वही, १,३०

३. असमस्तरान्दोऽत्र प्राचुविर्धः, न स्त्रभावनियमार्थः । - वही, १,३०

४. ... मनोहारोणि इदया इ्लादकानि अ्तिरम्यत्वेनार्धरमणीयत्वेन च यानि पदानि सुप्तिङन्तानि तेपा विन्यासः सन्निवेशवै चित्र्यं, जोवितं सर्वस्वं यस्य तत्तयोक्तम्। —वही, वृत्ति, पृ० ११४

१. इष्टब्य, डा॰ ह्वी॰ राघवन, Bhoja's Sringara Prakasa vol. I पु॰ ३५१

वामन की अर्थमाधुयं-परिभाषा को वृष्टि में रखते हुए उसके अनुरूप कुन्तक की माधुर्य परिभाषा से अर्थ निकालने का यह प्रयास पूर्वाग्रह-पूर्ण है। किसी आचार्य की मान्यता में पूर्वाग्रह के कारण कुछ अर्थ को जोड़ देना समालीचना की स्वस्य पद्धति नहीं। कून्तक ने माधूर्य-लक्षण-परक कारिका का अर्थ वृत्ति में इतना स्पष्ट कर दिया है कि पुन: उनकी कारिका से दूसरा अर्थ निकालने की दूराकुष्ट कल्पना की आवश्यकता ही नहीं रह जाती। 'पदिवन्यास' का अर्थ उन्होंने स्वयं 'सुबन्त-तिझन्त पदों का विचित्र सन्निवेश' किया है। डॉ॰ राधवन की इस मान्यता का, कि रमणीयत्व की व्याख्या विन्यासवैचित्र्य के रूप में की गयी है, कोई आबार नहीं। माधूर्य गूण के उदाहरण पर टिप्पणी देते हुए उसमें पदों का असमस्तत्व, शब्द और अर्थ की रमणीयता एवं विन्यास का वैचित्र्य दिखाया गया है। १ इस 'विन्यामवैचित्र्य' का सम्बन्ध 'अर्थ-रमणीयत्व' के साथ किसी भी रूप में नहीं जोड़ा जा सकता। यह विन्यास-वैचित्र्य पदिवन्यास की ही विचित्रता है। अत:, माधुर्य के तीन अङ्ग-दीर्घसमासहीनता, श्रुतिरमणीयत्व एवं पदिबन्यासवैचित्र्य-उसका शब्दगतत्व होना निर्दिष्ट करते हैं। उसका अर्थरमणीयत्व उसके अर्थगत होने का निदर्शन है। माध्यं की अर्थरमणीयता उसे दण्डी के अग्राम्यता माध्यं के समीप ला देती है। पदवैचित्रय को भरत ने ओज गूण का एक लक्षण माना था। कुन्तक के पदिवन्यास का वैचित्र्य उसी से मिलता-जूलता है। कून्तक ने इसे प्रधान गुण माना है।

प्रसाद—रस एवं वक्रोनित के विषय में अनायास अभिप्राय को व्यक्त कर देने वाला शोघ्र अर्थ का प्रतिपादन-रूप गुण प्रसाद संज्ञा से अभिहित किया है। कुन्तक ने वृत्ति में कहो है कि प्रसाद गुण में पदों की समासहीनता, प्रसिद्धार्थ-प्रतिपादकता, अर्थ के साथ पद की व्यवधानरहित सम्बद्धता एवं समास रहने पर स्पष्टार्थक समासयुक्तता—ये चार वास्तविक रहस्य हैं। समास का अभाव रहने पर या उसकी अल्पता रहने पर अर्थ-बोध सहज होता है। इसीलिए समासहीनता को प्रसाद का एक परमार्थ माना गया है। कुन्तक की यह

१ अत्र पदानामसमस्तत्वं शब्दार्थरमणीयता विन्यासवै चित्र्यं च त्रितयमिप चकास्ति । — कुन्तक, वक्रोक्रिजी॰ १ पृ० १०१

२. अवन्तेशब्यञ्जिताकृतं इगित्यर्थंसमर्पणमः । रसवक्रोकिविषयं यत् प्रसादः स कथ्यते ॥—वही १, ३१

३. अत्र पदानामसमस्तः प्रसिद्धाभिषानत्तं अन्यवहितसम्बन्धत्वं समाससद्भावेऽपि गमकसमासयकता च परमार्थः ।—वही वृष्ति ० ११६

धारणा भामह की प्रसाद-घारणा से प्रभावित है, जो प्रसाद और माधुयं; दोनों गुणों में दोर्घ प्रमास का अभाव अपेक्षित समझते थे। इसका दूसरा रहत्य 'प्रसिद्धार्थप्रतिपादकता' दण्डी के प्रसाद गुण के प्रसिद्धार्थप्रतिपादकता' दण्डी के प्रसाद गुण के प्रसिद्धार्थप्रदत्व से अभिन्न है। रस के विषय में अभिन्नायगत सौन्दर्ग को व्यक्त करने वाला तुरत अर्थ-समर्पण आनन्दवर्धन के प्रसाद गुण की सर्-रस के प्रति काव्य की समर्पकता के समाग है। आनन्दवर्धन ने जहाँ प्रसाद गुण को गुणों में घोर्पण्य स्थान प्रदान किया था, वहाँ वह स्थान कुन्तक ने माधुर्य को दिया है।

लावण्य — कोमल वर्णविन्यास या कोमल शब्दालङ्कार की योजना के थोड़े से वैभन से सरलतापूर्वक काब्य के बन्ध में आ जाने वाला सीन्दर्य लावण्य गुण है। दे रचना में लावण्य का आधान करने के लिए किव को थम नहीं करना पड़ता। उसे कुन्तक ने 'नाति-निर्वन्ध-निर्मित' कहा है। इसे स्पष्ट करते हुए यह कहा गया है कि सुकुमार शब्द और अर्थ से सुन्दर रचना के सौष्ठव को लावण्य गुण कहा जाता है। इस सिन्नवेश-सीष्ठव का कथन सम्भव नहीं, उसकी केवल अनुभूति हो सकती है। इस गुण से कुन्तक का खिमप्राय सम्भवतः छन्द के वाह्य सौन्दर्य से है, जिसके सुनने-प्राप्त से श्रोता का हृदय आनन्दमन्न हो जाता है। यद्यपि सुकुमार शब्द के साथ सुकुमार अर्थ के सौष्ठव में भी लावण्य गुण माना गया है; पर डाँ० ह्वी० राधवन ने यह माना है कि कुन्तक ने श्रुतिरमणीयता पर ही विशेष बल दिया है। है

कुन्तक ने प्राचीन आचार्यों के सीकुमार्य गुण को स्वीकार नहीं किया है; किन्तु लावण्य गुण में सुकुमार शब्द और अर्थ को अपेक्षित माना है। इस प्रकार प्राचीनों की सीकुमार्य गुण-घारणा कुन्तक की लावण्य गुण-घारणा में अन्तभू तहै। दण्डी के सुकुमारता गुण के आघार पर ही कुन्तक ने सुकुमार मागं की भी कल्पना की है और उन्होंने सुकुमार मागं के इस लावण्य में दण्डी के सुकुमार गुण को भी समेट लिया है।

आमिजात्य — सुनने में मधुर, चित्त को सुखद स्पर्श के समान लगने वाला तथा स्वभाव से कोमल छाया वाला बन्ध का सौन्दर्य आभिजात्य गुण कहा गया

१. वर्णविन्यासिक्वित्तिपदसन्धानसम्पदा ।
 स्वत्पया बन्धसौन्दर्यं लावण्यमिषधीयते ।। — कुन्तक, वक्रोक्तिणी० १,३१
 २. तदयमत्रार्थः शन्दार्थसौकुमार्यं सुभगः सिन्नवेशमिहमा लावण्याख्यो गुणः कथ्यते ।

है। इस प्रकार इस गुण के तीन अङ्ग हैं-श्रुतिपेशलता, मस्ण कान्ति-मयता एवं चित्तस्पर्शयोग्यता । भरत ने अपने माधुर्य को अनुद्वेगकारी माना था। कुन्तक का मायुर्य भी उससे बहुत भिन्न नहीं। उनके माधुर्य का प्रभाव एवं वाभिजात्य का प्रभाव समान ही है। डॉ॰ ह्वी॰ राघवन ने उचित ही कहा है कि लावण्य और आभिजात्य माधुर्य गुण-सा ही प्रभाव उत्पन्न करने वाले गुण जान पहते हैं। 2 पं० बलदेव उपाध्याय दोनों में थोड़ा-सा अन्तर यह मानते हैं कि 'लावण्य से वर्णों की झन्द्रार अभिप्रेत है और आभिजात्य से कदाचित् उसको स्निग्धता या मसुणता । एक में वर्ण परस्पर झनक कर नवणन-सा करते हैं, इसरे में परस्पर घुलते बुलकते चले जाते हैं। 123

विचित्र मार्गं के गुण:

विचित्र मार्ग में अलङ्कृत रचना के प्राधान्य के कारण इस मार्ग के माधुर्य आदि गुण सुकुमार मार्ग के माधुर्य आदि गुणों से प्रकृत्या भिन्न हैं।

माधूर्य - विवित्र मार्ग में विदग्वता के प्रदर्शक माधूर्य गुण का निवन्धन होता है, जो शैथिल्यरहित बन्ध-सौन्दर्य का अङ्ग बन जाता है। हसके स्पष्टी-करण के कम में कुन्तक ने कहा है कि विचित्र मार्ग में माधुर्य गुण, जो वैचित्र्य का सम्पादन करने वाला है, पदों में सिम्नविष्ट किया जाता है। वह कोमल भाव का त्याग कर रचना के सौन्दर्य का उपकरण वन जाता है। " शैथिल्य-त्याग में दण्डी के ओज गुण के स्वरूप की छाया है।

प्रसाद-वक्रीक्तिजीवित में प्रसाद गुण के दो लक्षण प्राप्त होते हैं। एक में उसे कुछ ओजिमिश्रित असमस्तादता कहा गया है। बोज गुण समास-

१. अ तिपेशनताशानि सस्पर्शमिव चेतसा । स्वभाव मस्णच्छायमाभिजात्यं प्रचक्षते ॥ - कुन्तक, वक्रोक्रिजी० १, ३३

॰. द्रष्टब्य—हा॰ द्वी॰ राघदन, Bhoja's Sringara Prakasa, vol. I पुण्डर्र

३. हिन्दी बक्रोक्तिजीवित की भूमिका में नगेन्द्र द्वारा उद्धृत, पृ० १८१

४. वैदरध्यस्यन्दि माधुर्यं पदानामत्र वध्यते । याति यत् त्यक्तरौथित्यं बन्धवन्मुरताष्ट्रताम् ।। -कृन्तक, कक्रोक्तिजो० १, ४४

५. -अत्रास्मिन्माधुर्व वैदरण्यस्यन्दि वैचित्र्यसमर्पकं पदानां वध्यते वाक्येकदेशानां निवेरयते । यत् त्यक्तरीथित्यमुण्झितकोमलभावं भवद् बन्धवन्ध्रताङ्गतां यावि सिबवेशसीन्दर्योपकरणतां गच्छति । -वही, पृ० १४१

६. असमस्तपश्न्यासः प्रसिद्धः कविवर्त्मीन । किश्चिदोजः स्पृशन् प्रायः प्रसादोऽप्यत्र दृश्यते ॥ - वही १, ४६ युक्त होता है। अतः, कुन्तक ने यह स्वीकार किया है कि विचित्र मार्ग में प्रसाद गुण में समासहीन रचना का प्राधान्य रहने पर भी उसमें कुछ समस्त पद-रचना का समावेश भी हो जाया करता है। कुन्तक की यह प्रसाद गुण-धारणा वामन की शब्दगत प्रसाद गुण-धारणा के समान है। वामन ने शब्दप्रसाद के गुणत्व के लिए उसमें ओज का मिश्रण आवश्यक माना है। इन विरोधी गुणों की सहस्थित के प्रश्न पर हम वामन के शब्द प्रसाद गुण के विवेचन-कम में विचार कर चुके हैं। प्रसाद गुण के दूसरे लक्षण में यह मान्यता प्रकट की गयी है कि जहां वाक्य में परस्पर अन्वित पदों की तरह वाक्य में परस्पर अन्वित अन्य वाक्य प्रथित हों, जो अन्य मुन्दर अर्थ के व्यञ्जक हों, यह प्रसाद का दूसरा प्रकार है।

लावण्य — इसमें ऐसे पदों की योजना पर बल दिया गया है, जिनके अन्त में रहने वाले विसर्ग का लोप नहीं हुआ हो और जिनमें संयुक्त वर्ण के पूर्व रहने वाले लघु वर्ण से लावण्य की वृद्धि हो जाती है। इसमें एक पद दूसरे से संदिलष्ट रहते हैं। यह लावण्य-घारणा प्राचीन आचारों के दलेप-गुण की घारणा से अभिन्न है। वामन ने अपने शब्दश्लेप मस्णत्व की व्याख्या में इसे स्पष्ट किया है कि जहां बहुत-से पदों के एक होने का भान होता है वहां श्लेप गुण माना जाता है। लावण्य के लक्षण में पदों के परस्पर प्रोत होने अर्थात् संदिलष्ट होने का उल्लेख कर कुन्तक ने श्लेप गुण से उसका अभेद प्रतिपादित कर दिया है। लावण्य के अन्य अङ्ग के रूप में पदान्त विसर्ग के लुप्त न होने तथा संयुक्त वर्ण के पूर्व ह्रस्व वर्ण के होने का उल्लेख किया गया है।

आभिजात्य किवकीशल से सम्पादित बन्ध का वह गुण जिसमें न तो अत्यन्त कोमल कान्ति हो और न कठोरता हो, आभिजात्य गुण कहा जाता है। अत्यन्त कोमल रचना में बन्धगत शैथिल्य आ जाता है। दण्डी ने सर्वकोमल रचना का बन्धशैथिल्य दोष कह कर उल्लेख किया है। कठोरत्व

१. गमकान्ति निवन्ध्यन्ते वाक्ये वाक्यान्तराण्यपि । पदानीवात्र कोऽप्येप प्रसादस्यापरः क्रमः ॥ कृन्तक, वक्रोक्तिजी० १,४६

२. अत्राबुधिवसर्गीन्तैः पदैः प्रोतैः परस्परम् । द्वस्यैः संयोगपूर्वे रच खावण्यमिति रच्यते ॥ वही १,२७

३. यन्नातिकोमलच्छायं नातिकाठिन्यमुद्रहत् । आभिज त्यं मनोहारि तदत्र प्रोडिनिर्मितम् ॥ —वडी १,४८

४ वन्धरी थिल्यदोपोऽपि दर्शितः तर्वकोमने ।—दण्डी, कान्याद० १,६६

भी काव्य का दोष है। इन दोनों दोषों का अभाव आभिजात्य गुण में माना गया है।

इन दो मार्गों के गुणों के स्वरूप का उल्लेख कर कुन्तक ने यह कह दिया है कि मध्यम मार्ग के माधुर्य आदि भुणों में सुकुमार और विचित्र; दोनों ही मार्गों के माधुर्य आदि गुणों के स्वभाव का मिश्रण रहता है। अतः, कुन्तक ने मध्य मार्ग के गुणों के लक्षण का उल्लेख नहीं कर केवल उदाहरण दिये हैं, जिनमें सुकुमार और विचित्र मार्गों के गुणों की विशेषताएँ दिखाई गयी हैं।

दण्डी ने बैदमं और गीड; दो परस्पर विरोधी मार्गों के गुणों की कल्पना की थी। गीड मार्ग का स्वभाव बैदमं मार्ग के स्वभाव से विपरीत है। अतः, वैदमं मार्ग के गुणों का विपर्यंय, जो बैदमं मार्ग में त्याज्य समझा जाता है, गीड मार्ग में ग्राह्म माना जाता है। स्पष्ट है कि बैदमं मार्ग के गुणविपर्यया-स्मक दोप गीड मार्ग में गुणरूप में गूहीत हैं। मार्ग की प्रकृति-भिन्नता के अनुरूप गुण के स्वरूप-भेद की कुन्तक की कल्पना का आधार दण्डी की घारणा ही है। भेद यह है कि जहाँ दण्डी के दो मार्गों में एक का गुण दूसरे में दोप माना जाता है, वहाँ कुन्तक के मार्गों के गुणों में मात्रा का ही भेद है। सुकुमार मार्ग के गुण ही विचित्र मार्ग में कुछ विशेष मात्रा में रहते हैं। सुकुमार मार्ग में स्वामाविक वर्णन की चारता पर कि का घ्यान रहता है। अतः, गुण-योजना पर वे विशेष घ्यान नहीं देते; पर विचित्र मार्ग में कलात्मकता पसन्द की जाती है। फलतः, उसमें गुण, अलङ्कार आदि का आधिक्य रहता है।

उनत चार असाघारण गुणों का उल्लेख कर कुन्तक ने दो साघारण गुणों का स्वरूप-वर्णन किया है, जो तीनों मार्गों में सामान्य रूप में रहते हैं। कुन्तक के अनुसार औचित्य और सौभाग्य—दो साघारण गुण हैं।

औचित्य—जो स्पष्ट रूप से पदार्थं के उत्कर्षं का पोषण करता है वह उचित है अर्थात् स्वभावानुरूप वर्णन करने वाला गुण औचित्य कहा जाता है। अोचित्य का यही स्वरूप क्षेमेन्द्र ने भी माना है; किन्तु उन्होंने उसे काव्य का अधिक महत्त्वपूर्ण तत्त्व माना है। भामह दण्डी आदि ने औचित्य को गुण

१. द्रध्टन्य-कृन्तक, म्क्रोक्रिजी० १, ४६-५१

२. आभिजात्यःभृतयः पूर्वमार्गोदिता गुणाः । अत्रातिशयमायान्ति जनिताहाय<sup>8</sup>सम्पदः । वहो पृ० १११

३. आञ्जतेन स्वभावस्य महत्त्वं येन पोष्यते ।— प्रकारेण तदौचित्यमुचिताख्यान जीवितम् ॥—वही, १, ५३,

तो नहीं माना है; पर गुण-दोष-निर्घारण का एक महत्त्वपूर्ण तत्त्व उसे माना गया है। इसीलिए अपार्थ आदि दोष उन्मत्त, मत्त और बच्चे की उक्ति में दोष नहीं माने जाते। वक्ता के स्वभाव के अनुकूल होने के कारण उसके दोषत्व का परिहार हो जाता है। अतः, यह मानना निराधार नहीं कि काव्य के किसी अङ्ग के रूप में औचित्य का उल्लेख नहीं करने पर भी वे प्राचीन आचार्य औचित्य के महत्त्व से परिचित थे। देशविरोध, कालविरोध आदि दोष औचित्य-त्याग के ही परिणाम हैं। औचित्य की दूसरी परिभाषा में कुन्तक ने कहा है कि जहाँ वक्ता और भावक के स्वभाव से प्रतिपाद्य वस्तु रमणीयता के साथ आच्छन्न कर ली जाय, वहाँ भी औचित्य गुण माना जाता है। १

सीभाग्य-अर्थगत सौन्दर्य को सौभाग्य गुण माना गया है। यह सम्पुर्ण प्रतिपाद्य की रमणीयता का गुण है। अर्थ को व्यक्त करना कवि का उद्देश्य होता है। उस अर्थ को अधिक-से-अधिक चमत्कारपूर्ण या प्रभावशाली बनाने के लिए वह सटीक शब्दों का चयन करता है। सभी शब्दों में भाव को समान रूप से प्रभावशाली बनाकर व्यक्त करने की क्षमता नहीं होती। अतः, कवि को शब्द-शोधन करना पड ता है। कुन्तक ने सौभाग्य गुण के लक्षण में यह घारणा प्रकट की है कि जिस अर्थ को ग्रहण करने के लिए कवि की प्रतिभा शब्द आदि उपादेय वर्ग में सावधान भाव से यत्नशील होती है, उस अर्थ के सीन्दर्य-रूप गुण को सीभाग्य कहा जाता है। इस गुण के बड़े व्यापक स्वरूप का वर्णन कुन्तक ने किया है। सभी काव्य-सामग्रियों के सुष्ठ प्रयोग से, जो काव्य में साम्मिलित लोकोत्तर सौन्दर्य की सुष्टि होती है, उसे कुन्तक ने इस गुण में समेट लिया है और इस गुण को काव्य की आत्मा के रूप में स्वीकार किया है। सीभाग्य के दूसरे लक्षण में कुन्तक ने कहा है कि प्रतिभा के साथ ब्युत्पत्ति आदि सकल सामग्रियों से काव्य के शब्दादि उपादेय पदार्थों में जो अकलूप छटा प्रस्फुटित होती है, उससे निष्पाद्य एवं सहृदयों को अलीकिक आनन्द प्रदान कर ने वाला यह सौभाग्य काव्य का प्राणभूत गुण है। इ डॉ॰ नगेन्द्र ने

१. यत्र वक्तुः प्रमातुर्वा वाच्य' शोभातिशायिना । आच्छाचते स्वभावेन तद्प्यौचित्यमुत्यते ॥—कुन्तक, वक्रोक्तिजीवित, १, १४

२. इत्युपादेयवर्गें ऽस्मिन् यदर्थं प्रतिभा कवेः। सम्यक् संरभते तस्य गुणः सौभाग्यमुच्यते ॥—वही १, ११

३- सर्वसम्पत्परिस्पन्दसम्पाद्यं सरसात्मनाम् । अलोकिकचमत्कारकारि काव्येकणीवितम् ॥—वद्यी १, ५६ का० शा० वि०—६

उचित ही कहा है कि सीभाग्य से कुन्तक का अभिप्राय कल्पना-विलास अथवा काव्य-समृद्धि का है। अवित्य और सीभाग्य गुणों के स्वरूप की स्थापना कर कुन्तक ने कहा है कि ये दोनों गुण सुकुमार, विचित्र एवं मध्यम—तीनों मागों के पद, वाक्य एवं प्रवन्ध में ब्यापक रूप में रहते हैं। वोचित्य और सीभाग्य के स्वरूप की ब्यापकता पर विचार करने से इन दोनों को गुण के भेद के रूप में स्वीकृत करना उचित नहीं जान पड़ता। सीभाग्य जब काव्य की आत्मा के पद पर प्रतिष्ठित कर दिया गया तो उसे गुणों के आधार के रूप में स्वीकृत करना ही युक्तिसङ्गत होता, गुण के भेद के रूप में नहीं।

कुन्तक की गुण-घारणा के इस विवेचन से स्पष्ट है कि यद्यपि प्राचीन आचार्यों के दस गुणों को उन्होंने अस्वीकार किया है तथापि उनमें से कई गुणों के लक्षणों में ग्रहण कर लिया है। इस प्रकार स्कुमार मार्ग के लावण्य गुण में दण्डी के सुकुमारता गुण के लक्षण को प्रकारान्तर से गृहीत कर लिया गया है। विचित्र मार्ग के लावण्य गुण में वामन के शब्द-क्लेष की परिमाषा की स्वीकृति है। विचित्र मार्ग के माधुर्य में दण्डी के 'अस्पृष्ट-शैथिल्य' ओज को स्वीकार किया गया है। विचित्र मार्ग के प्रसाद में वामन की शब्द-प्रसाद-वारणा को ही कुन्तक ने अपनाया है। सुकुमार मार्ग का माधुर्य गुण दण्डी और भामह के माधुर्य गुण के समान है। स्पष्ट है कि प्राचीन आचार्यों की गुण-धारणा से असहमत होने पर भी कुन्तक उन की गुण-धारणा के प्रभाव से सर्वथा मुक्त नहीं रह सके हैं।

क्षेमेन्द्र ने कविकण्ठाभरण में काव्य गुण पर विचार किया है। उनकी गुण-घारणा मौलिक है। क्षेमेन्द्र ने अपने पूर्ववर्ती किसी भी आचार्य के काव्य-गुण के नाम को स्वीकार नहीं किया है। उन्होंने तीन गुणों का उल्लेख किया है। वे हैं—(क) शब्दवैमल्य, (ख) अर्थवैमल्य एवं (ग) रसवैमल्य। इनके विपर्यय को क्षेमेन्द्र ने काव्य का दोष माना है। अतः, उनके अनुसार शब्द-कालुष्य, अर्थकालुष्य तथा रसकालुष्य—तीन काव्य के दोष हैं। इन गुणों की

१. डा॰ नगेन्द्र, हिन्दी बक्रोक्तिजीवित की भूमिका, पृ० १८०

२. एतत्त्रिष्विप मार्गेषु गुणद्वितयमुज्ज्बलम् । पदवाक्यप्रवन्धानां व्यापकत्वेन वत्ते ॥—कुन्तकः वक्रक्तिजी वित, १, १७

३. तत्र शब्दवैमल्यमर्थवैमल्यं रसवैमल्यमिति त्रयः काव्यगुणाः ।

<sup>—</sup>क्षे मेन्द, कविकण्डाभरण, ४ पृ० १३१

४. शब्दकालुच्यं अर्थकालुच्यं रसकालुच्यमिति काव्यदोपाः । —वही,४, पृ० १३१

परिभाषा कविकण्ठाभरण में नहीं दी गयी है। इन गुणों के नाम एवं क्षेमेन्द्र द्वारा दिये हुए इनके उदाहरणों के आधार पर इनके स्वरूप का परिचय मिल सकता है। अकलुष शब्द-योजना क्षेमेन्द्र के अनुसार शब्दवैमल्य गुण है। उन्होंने स्वरचित 'पद्य कादम्बरी' से शब्दवैमल्य का जो उदाहरण दिया है, उससे यह गुण प्राचीन आचार्यों के शब्दगत प्रसाद गुण के समकक्ष जान पड़ता है।

अर्थवैमल्य नाम से क्षेमेन्द्र ने स्वतन्त्र गुण की कल्पना की है। वामन ने अर्थ की विमलता को अर्थगत प्रसाद की संज्ञादी है। क्षेमेन्द्र का अर्थवैमल्य वामन के अर्थ-प्रसाद से नाम्ना भिन्न होने पर भी प्रकृत्या अभिन्न है।

रसवैमल्य गुण के लिए क्षेमेन्द्र प्रकृत्यीचित्य को अनिवार्य मानते थे। प्रकृति के अनुस्य दर्णन न होने से रसकालुष्य दोष होता है, जो रसवैमल्य गुण का विपर्यास है। प्रकृत्यनीचित्य में रसकालुब्य दिखाने के लिए भट्टनारायण के नेणीसंहार की एक घटना का उदाहरण दिया गया है। नकूल बन्तु को स्वप्न में देखकर भानुमती के मन में नाम-साम्य से पाण्डव नकुल के साथ सम्भोग की भावना का जाग्रत होना राजमहियी की प्रकृति के अनुरूप नहीं है। अतः, इस वर्णन में प्रकृत्यनीचित्य का वर्णन होने से रसकाल्प्य दोष है। अमेन्द्र ने औचित्य को रस का जीवितभूत माना है। जो जिसके सद्श या अनुरूप होता है, वह उसके लिए उचित होता है। रस में प्रकृत्यीचित्य का अभिप्राय है-आलम्बन, आश्रय आदि की प्रकृति के अनुरूप वर्णन होना। प्रकृति का उचित वर्णन होने पर रसवैमल्य गुण होता है, अन्यया रसकालुष्य दोप माना जाता है। आनन्दवर्धन ने भी अनीचित्य को रस-भक्त का एकमात्र कारण माना है। अ क्षेमेन्द्र आनन्दवर्धन के सिद्धान्त के अनुयायी थे। रसकालुष्य की दोष मानना आनन्दवर्धन की मान्यता के अनुरूप ही है। औचित्यविचार-चर्चा में औचित्य को रस की आत्मा मान लेने पर प्रकृति आदि के औचित्य से उत्पन्न रस की विमलता को गुण-मात्र मान लेना समीचीन नहीं जान पड़ता । रस की विमलता को काव्य में प्रवान तत्व के रूप में स्त्रीकृति मिलनी चाहिए।

१ रसकालच्यं यथा भट्टनारायणस्य वेणीसीहारे भानुमत्या नकुलप्राणिस्वप्नदर्शने पाण्डवनकुलस्वेरसङ्गमेर्प्यासद्भावः चक्रवर्तिमहिष्याः सामान्यनीचवनितावत् । —क्षेमेन्द्र, कविकण्ठाभरण, पृ० १३३

२. औचित्यं रससिद्धस्य स्थिरं काव्यस्य जीवितम् । क्षेमेन्द्र, औचित्यवि वि १

३: उचितं प्राहुराचार्याः सदृशं किल यस्य यत् । —क्षे मेन्द्र, औचित्रावि० च • ७

४. अनीचित्यास्ते नान्यद्रसगङ्गस्य कारणम् । प्रसिद्धीचि त्यवन्धस्तु रसस्योपनिषत् परा ॥—आनन्द० ध्वन्यापृ० ३, ० ०३

बानन्दवर्धन बादि ने गुण को रस में उत्कर्ष का आधान करने वाला धर्म-मात्र माना है; पर क्षेमेन्द्र ने रस के वैमल्य या उसके उत्कर्ष को ही रसगत गुण मान लिया है।

स्पष्ट है कि क्षेमेन्द्र ने जिन तीन नवीन गुणों के स्वरूप का विवेचन किया है, उनसे पूर्ववर्ती आचार्य अपरिचित नहीं थे। शब्दवैमल्य और अर्थवैमल्य को गुण के रूप में पहले भी स्वीकृति मिल चुकी थी, यद्यपि उनकी संज्ञा भिन्न थी। रसवैमल्य के महत्त्व पर भी व्वन्यालोक में अन्य प्रसङ्क में विस्तार से विचार हो चुका था। क्षेमेन्द्र ने उक्त तथ्य को नवीन नाम से गुण-वर्ग में रखकर उसपर विचार किया, यही जनकी नवीनता है।

भोज ने सरस्वतीकण्ठाभरण में गुणों का वणन किया है। शृङ्गारप्रकाश में उनकी गुण-घारणा का विकास हुआ है। सरस्वतीकण्ठाभरण में
व्यक्त विचार ही भोज के शृङ्गार-प्रकाश में विकसित हुए हैं। डॉ॰ ह्वी॰
हाघवन ने अपने शोध-प्रवन्ध में भोज के शृङ्गार-प्रकाश का आलोचनात्मक
बाध्ययन प्रस्तुत किया है। शृङ्गार-प्रकाश के मूल रूप में उपलब्ध न होने
के कारण प्रस्तुत प्रवन्ध में डॉ॰ राधवन की पुस्तक से सहायता ली गयी है।
भोज की गुण-धारणा पर हमारा विचार मुख्यतः सरस्वतीकण्ठाभरण परः
बाधूत है।

भोज ने गुणों को तीन वर्गों में विभक्त किया है—बाह्य, आम्यन्तर जीर वैशेषिक। जन्दगत गुणों को बाह्य गुण माना गया है। मानव-शरीर के बाह्य अवयव-संस्थान के लावण्य की तरह शब्दगत गुण काव्य-शरीर के बाह्य गुण हैं। आम्यन्तर गुण अर्थगत गुण हैं। व्यक्ति के शील वैदग्च्य, सीभाग्य आदि की तरह अर्थगत गुण काव्य के आम्यन्तर गुण हैं। वैशेषिक गुण दोष-गुण हैं। काव्य के कुछ दोष भी विशेष स्थित में शोभाषायक गुण बन जाते हैं। भामह, दण्डी आदि ने भी विशेष स्थित में काव्य-दोशों

१. बी॰ राघवन, Bhoja's Sringara Prakasa Vol. I पृ० ३०८

२. तत्र अन्ववायवयोक्स्मलावण्यादयो वाद्याः शीलवेदग्ध्यमाद्दाभाग्यसौभाग्यादयः आन्तराः । ये तु दोषा अपि आस्रयविशेषावस्थाविशेषावपुषधः गुणत्वमाश्रयन्ते ते वेहेषिकाः । यथोच्यते—(छाया)

सामान्य-सुन्दरीणां विश्रममावहत्यविनय एव । भूमोच्चयः प्रज्ज्वितानां वहुमतः सुरिभदारूणाम् ॥ — कृ० प्रण्ड २ पृ० २११-१२से डॉ० राघवन द्वारा चढ्त, द्रध्टन्य Bloja's-Sringara Prakasa पृ० ३१०

का शोभाधायकत्व स्वीकार किया था; पर भोज ने ही प्रयम बार उन दोषगुणों को सुसम्बद्ध रूप में गुण के एक वर्ग में रखा। भरत और दण्डी ने
गुण के शब्दगत एवं अथंगत भेद नहीं किये थे, यद्यपि उनके गुण-लक्षण के
आधार पर कुछ गुणों को शब्दगत, कुछ को अथंगत एवं कुछ को उभयगत माना
'जा सकता है। वामन ने दसो गुणों के शब्दगत एवं अथंगत—दो स्पष्ट भेद
मान लिये। भोज ने शब्द-गुण-वर्ग एवं अथं-गुण-वर्ग के साथ एक नवीन
वैशेषिक गुण-वर्ग की कल्पना कर ली। शब्दगत एवं अथंगत गुणों को सामान्य
गुण माना गया एवं दोष-गुणों को वैशेपिक। "

भोज ने शब्दगुणों के चौबीस प्रकार माने हैं और उन्हों नाम से चौबीस अवंगत गुणों की भी कल्पना की है। इन चौबीस गुणों में से प्रत्येक का एक भेद शाब्द है और दूसरा आयं। यहाँ भोज के बाह्य एवं आम्यन्तर गुणों के स्वरूप पर विचार किया जाता है; तदुपरान्त उनके वैशेषिक गुणों पर विचार किया जायगा। उनके चौबोस गुण हैं:—श्लेप, प्रसाद, समता, माधुयं, सुकुमारता, अर्थव्यक्ति, कान्ति, उदारत्व, उदात्ता, ओज, औंजित्य प्रयान, सुशब्दता, समाधि, सौक्म्य, गाम्भीयं, विस्तर, संक्षेप, सम्मितत्व, भाविकत्व, गिति, रीति, उवित तथा प्रौढि। प्रत्यक्षतः इन गुणों में भरत, दण्डी, वामन आदि के दस गुण भी समाहित हैं। उन गुणों के अतिरिक्त प्राचीव आचारों के प्रेय, भाविक आदि अलङ्कारों को भी भोज ने गुण में पिराणिस कर लिया है। कहीं प्राचीन आचारों के दो नामों से अभिहित एक ही गुण से भोज ने दो गुणों की कल्पना कर ली है। उदाहरणार्थ, भरत ने दो श्लोकों में उदारता गुण के लक्षण देते हुए एक में उसे उदारत्व कहा या तथा दूसरे में

त्रिविधारच गुणाः कान्ये भवन्ति कविसम्मताः ।
 वाद्धारचान्यन्तरारचैव ये च वैशेषिका इति ।
 वाद्धाः शब्दगुणास्तेषु चान्तरास्त्वर्थसंश्रयाः।
 वैशेषिकास्तु ते नूर्नं दोपत्वेऽपि हि ये गुणाः ।।—भोज, सरस्वतीकच्ठाभरण,
 १ पृ० ४६

२. श्लेपः प्रसादः समता माधुव्य<sup>®</sup> सुकुमारता ।
 अर्थं व्यक्तिस्तथा कान्तिह्दारत्वमुदात्तता ।
 ओजस्तयान्यदौर्जित्य प्रेयानय सुशब्दता ।
 तद्भत् समाधिः सौद्ध्यञ्च गाम्भीर्थमय विस्तरः ।।
 संक्षेपः सम्मितत्वञ्च भाविकत्वं गतिस्तथा ।
 गांतक्किस्तथा प्रौढिरथेषां लद्ध्यलक्षणे ।।—वहो पृ० १०

खदात्त । भोज ने उदारत्व एवं उदात्तत्व को अलग-अलग गुण स्वीकार किया ह कहीं-कहीं एक ही गुण की विभिन्न आचार्यों द्वारा दी गयी विभिन्न परिभाषाओं के आधार पर भोज ने एकाधिक गुण-लक्षण की सृष्टि कर ली है।

इलेख:—भोज ने शब्दगत रलेप को 'सुश्लिष्टपदता' कहा है। ' जहाँ पदों के अलग-अलग रहने पर भी एकपदता का भान होता है, वहाँ रलेप गुण माना गया है। अपने रलेष-उदाहरण को स्पष्ट करते हुए भोज ने कहा है कि यहाँ पदों के भिन्न-भिन्न होने पर भी उनकी एकपदता के आभास के कारण सन्दर्भ में सुश्लिष्टता आ गयी है। अतः, यहाँ रलेप गुण है। भोज की शब्द-रलेप घारणा वामन की 'मसृणत्वं रलेप:' की घारणा से अभिन्न है। भोज ने रलेप का विपयंय शिथिल दोष माना है। रलेप-विपयंय-शैथिल्य की यह घारणा दण्डो के 'अस्पृष्टर्शियल्य' रलेप-लक्षण से प्रभावित है। भेद इतना है कि दण्डी ने शैथिल्य को वैदर्भ मार्ग का दोष माना था और गौड मार्ग का गुण; पर भोज ने शिथिल को 'गुणविपयंयात्मक अरोतिमत्' दोष कहकर काव्य से सर्वथा बहिष्करणीय माना है।

अर्थगुण रलेष को भोज ने 'संविधानगत सुसूत्रता' कहा है । यह धारणाः वामन की 'घटना रलेवः' की धारणा से भिन्न नहीं। वामन के अर्थं रलेप-गुण के विवेचन-क्रम में हम देख चुके हैं कि घटना को क्रम, कौटिल्य, अनुल्वणत्व और उपपत्तियोग कहा गया है। सरस्वतीकण्ठाभरण के टीकाकार रत्नेस्वर ने भोज की 'संविधान-सुसूत्रता' को घटना से अभिन्न वताया है। इस प्रकार

१. गुज: स् शिलप्टपदता रलेप इत्यिभधीयते । - भोज, सरस्वतीकण्ठा० पृ० १०

२. अत्र भिन्नानामिप पदानामेकपदताप्रतिभासहेतुत्वेन सन्दर्भस्य सुश्लिण्टत्वादर्थे श्लेषो नाम शब्दगुणः ।—वही, वृत्ति पृ० ११

इ. विपर्वयेन श्लेषस्य सन्दर्भः शिथिलो भवेत् ।—वही, पृ० २७

४. तेषां श्लेप इति प्रोक्तः संविधाने सुसूत्रता । वही, १ पृ० ७३

१. 'घटना रत्नेषः' इति सूत्रियत्वा क्रमकौ टिल्य-अनुस्वणत्वोपपित्तयोगः घटनेविः वामनेन व्याख्यात् । अस्यार्थः—इदं कृत्वा इदं कर्तं व्यमिति क्रमः । तत्रै व कौटिल्यं लोकातिगामिनी वक्रता । अवक्रयोः शब्दार्थयोः वचनमात्र स्वात् । अतिमात्रतया प्रतिभासाभावः अनुस्वणत्वम् । कथमेवमर्थः संगच्छत इत्यनु-पपित्तसमाधानौपियकविशेषां निर्वेशनमुपपितः । तथा च क्रमेण कौटिल्येन अनुल्वण-त्या उपपत्या योजनमर्थस्य श्लेप इति । तत्र संविधानक्रमानुस्वणत्वे (न) स्वश्रव्देनोपात्ते , स्वपदेन (सुपदेन ?) कौटिल्यमुक्तम् । अघटमानस्येव वाक्या- र्थस्य इदिचानुर्येण घटनेति वाक्यार्थः । —वही, रत्नेश्वर टीका० पृ० ७३

भोज संविधान में कम, काटिल्य, अनुत्वणस्व एवं उपपत्तियोग को रलेष अर्थगुण मानते हैं। वामन के अर्थ-श्लेप के उदाहरण में उद्भृत अमर का रलोक
ही भोज ने भी अर्थगुण-रलेप के उदाहरण में उद्भृत किया है।

प्रसाद:—शब्दगत प्रसाद को भोज ने 'प्रसिद्धार्थंपदत्व' कहा है। इसमें जिस पद का जो अर्थं प्रसिद्ध रहता है, उस अर्थं में उसी पद का प्रयोग हुआ करता है। दण्डी ने भी प्रसाद गुण के सम्बन्ध में ठीक यही घारणा प्रकट की थी। उन्होंने 'प्रसिद्धार्थं' को प्रसादवत् कहा था। भोज की शब्दप्रसाद-घारणा दण्डी की प्रसाद-घारणा से ही गृहीत है।

अयंगत-प्रसाद को 'अथं-प्राकट्य' कहा गया है। इसके उदाहरण की व्याक्या करते हुए भोज ने कहा है कि यहाँ 'पिदानी को विकसित करने वाला'; 'कोक के शोक को दूर करने वाला'; 'तम का विनाश करने वाला' आदि कथन से सूर्य का कथन न होने पर भी सूर्य-रूप अर्थ प्रकट हो जाता है; अतः अर्थ-प्राकट्य-रूप अर्थगत-प्रसाद गुण है। स्पष्ट है कि कुछ विशेषण आदि के प्रयोग से अनुकत अर्थ की भी प्रतीति हो जाने में भोज अर्थगत प्रसाद गुण मानते हैं। डाँ० ह्वी० राधवन ने इसे भोज का नवीन गुण माना है। किन्तु, भोज की यह प्रसाद-गुण-धारणा वस्तुतः भरत के प्रसाद-गुण-लक्षण से प्रभावित है। भरत ने भी अनुक्त अर्थ की प्रतीति में प्रसाद गुण की सत्ता स्वीकार की है। अतः, भोज की अर्थ-प्रसाद-धारणा को स्वतन्त्र उद्धावना मानना युक्ति-सङ्गत नहीं। भोज ने प्रसाद गुण के विपर्यय को अप्रसन्न दोष कहा है। वि

समता: - मृदु, स्फुट एवं मिश्र बन्ध का अवैपम्य ही समता है। अ जहां मृदु बन्ध हो, सम्पूर्ण रचना में मृदु बन्ध ही रहे, आरम्भ में यदि स्फुट बन्ध हो तो अन्त तक स्फुट बन्ध का ही निर्वाह हो या सम्पूर्ण रचना में केवल

१. प्रसिद्धार्थपदत्वं यत् स प्रसादो निगवते ।-भोज, सरस्वतीकण्ठा० पृ० ४१

२. यत् प्राकट यमर्थस्य प्रसादः सोऽभिषीयते । -वही, ६७ पृ० ७४

३. अत्र पद्मिनीविकाशकरणे उदयशैलावतरषे कोकशोकहरणे तमोविदारणे च अनुकोऽपि सूर्य्यलक्षणोऽर्थः प्रकटमुपलक्ष्यते ।—वही, वृत्ति पृ० ७४

४. द्रव्टन्य—डॉ॰ राधवन, Bhoja's Srnigara Prakasa Vol I प् ० ३१४

१. अप्यतुक्तो बुधेर्यंत्र शब्दादर्थः प्रतीयते । सुखशब्दार्थसयोगात्त्रसादः स तु कीत्यते ॥—भरत, ना०शा०१६,६६

६. अप्रसन्न' भनेदानय' प्रसादस्य विषय्य'यात् ।-भोज,० सरस्वतीकच्ठा० पृ० २८

७. यन्मृदुस्फुटोन्मिश्रवर्णवन्धविधि प्रति । अवैषम्येन भणनं समता साऽभिधीयते ॥—वही, पृ० ५२

मिश्रवन्त्र ही रहे तो वहाँ समता गुण माना जाता है। यह शैली की एक-रूपता का गुण है। भोज ने शब्दगत समता गुण की यह घारणा दण्डी से ली है। दण्डी ने मृदु, स्फुट एवं मध्यम बन्ध के अवैषम्य को ही समजा गुण माना है। समता का विपर्यास भोज ने विषम दोष माना है।

अर्थगुण समता की घारणा में भोज ने वामन की अर्थ-समता-धारणा का अनुसरण किया है। अर्थ का जिस कम में वर्णन होना चाहिए, उस कम का भङ्ग न कर अविषम भाव से वर्णन समता गुण है। वामन ने भी 'अवैषम्यं समता' कहकर अपनी वृत्ति में अवैषम्य का अर्थ 'प्रक्रमाभेद' अर्थात् 'अर्थ के कम का निर्वाह' माना था। इस प्रकार भोज ने शब्द-समता की घारणा में वण्डी की समता घारणा को, जिसे वामन ने भी स्वीकार किया था, ग्रहण किया और अर्थंगत-समता गुण की घारणा में वामन की अर्थंसमता-घारणा का अनुगमन किया।

माधुर्य: —भोज ने 'पृथक्पदता' को माधुर्य कहा है। वाक्य में पदों का समस्त न होकर पृथक्-पृथक् रहना ग्रव्दगत माधुर्य गुण है। भोज की शब्द-माधुर्य-घारणा वामन की शब्द-माधुर्य-घारणा से अभिन्न है। वामन ने शब्द-माधुर्य को 'पृथक्पदत्व' कहा है।

अर्थगत माधुर्यं की परिमाधा देते हुए भोज ने कहा है कि जहाँ कोध आदि की दशा में भी तीव्रता का अभाव हो, उसे अर्थ-माधुर्यं कहते हैं। के काव्यगुण की यह विलक्षण धारणा भोज ने प्रकट की है। क्रोध की अवस्था में भी चेष्टा में तीव्रता का न होना काव्यगुण की अपेक्षा व्यक्ति-धमं अधिक है। भरत ने सामान्याभिनय-वर्णन के प्रसङ्घ में नायक-नायिका की चेष्टाओं का वर्णन किया है। चेष्टागत माधुर्यं का उल्लेख करते हुए उन्होंने कहा है कि जहां दीप्त और लिलत; सभी अवस्थाओं में व्यवहार में उल्लाणता नहीं हो, वहां माधुर्यं गुण माना जाता है। प्रभोज ने भरत के नायक-नायिका-गत इस माधुर्यं गुण को काव्यगुण मान लिया और वामन के अर्थमाधुर्यं के 'उन्ति-

१. भवेत् स एव विषमः समताया विषय्य यात् ।—भोज, सरस्वतीकण्ठा० पृ० २<

२. अवेपम्य कमवतां समत्विमिति की ति तम् । - बही, पृ० ७४

३. या पृथक्पदता बाक्ये तन्माधुर्यमिति स्मृतम् . वही, पृ० १३

४. माधुर मुक्तमाचार : क्रोधादाबप्यतीवता !- वही, ६६ पृ० ७१

१. सर्वोबस्याविशेषेषु दीप्तेषु वस्तिष् च । अनुस्वणत्वं चेण्टायां मामुग्रं मिति कीर्तितम् ॥ – भरत, ना० शा० १४,२७

नैनित्र्य, लक्षण को अस्वीकार कर दिया। भोज के अर्थगुण माधुर्य को काव्य-गुण के रूप में स्वीकार नहीं किया जा सकता। माधुर्य गुण-विपर्यय को अनिव्यू ढ कहा गया है, जो शब्दार्थोभयगत गुप-विपर्ययात्मक दोष है। १

सौकुमार्य: -- अनिष्ठुर अक्षर से पूर्ण रचना को मोज ने सुकुमार या
-सौकुमार्य गुण-युक्त कहा है। उ दण्डी की सौकुमार्य-परिभाषा को मोज ने
-यथावत् स्वीकार कर लिया है। निष्ठुर वर्णों के अभाव को सुकुमार रचना
मानने में वामन भी दण्डी से सहमत हैं। उन्होंने अनिष्ठुरत्व को ही अजरठतव
- कहा है। मोज ने दण्डी के सौकुमार्य-लक्षण की पदावली का ही कुछ परिवर्तन
के साथ उश्लेख किया है और दण्डी के सौकुमार्य-गुण-उदाहरण को ही उद्धृत
किया है। सौकुमार्य-विषयंय कठोर दोष है। 3

अर्थगत सीकुमार्य को भोज ने अनिष्ठुरत्व कहा है। इस प्रकार किसी भी सुकुमार अर्थ के वर्णन में भोज अर्थगत-सीकुमार्य गुण स्वीकार करते हैं। डॉ॰ ह्वं॰ राघवन ने भोज की इस अर्थ-सीकुमार्य-धारणा को वामन की अर्थ-सीकुमार्य-धारणा से अभिन्न मान लिया है। किन्तु, वामन और भोज की अर्थ-सीकुमार्य-धारणा के तुलनात्मक परीक्षण से डॉ॰ राघवन की मान्यता युनितसङ्गत नहीं जान पड़ती। वामन ने सीकुमार्य को अराख्य कहकर उसकी व्याख्या करते हुए पष्प अर्थ के लिए अपष्य-प्रयोग को अर्थसीकुमार्य माना है। यह एक प्रकार से अमङ्गल-ख्प अर्थाल का विपर्यय है। मरने के लिए यश:शेप आदि प्रयोग वामन के अर्थसीकुमार्य के उदाहरण हैं। भोज के सीकुमार्य गुण के उदाहरण में अमङ्गल-परिहार का प्रयत्न नहीं है। "राम के साथ वन जाती हुई शिरीप-सुकुमारी सीता नगर से कुछ ही दूर जाने के बाद यककर वार-वार पूछने लगी कि अब और कितनी दूर जाना है और उसकी इस दशा को देख, जीवन में पहली वार राम की आँखों में आँसू भर आये।" है

रै. माधुर्यं व्यत्ययो यस्तु जायते रीतिखण्डनात् । तदनिव्यूं दिमित्युक्तं काव्यसर्वं स्ववेदिधिः ॥—भोज, सरस्वतीकण्ठा० पृ० ३२

व- अनिष्ठुराक्षरप्रायं सुकुमारमिति स्मृतम् ।-वही, ७६ पु० १५

३. सौकुमार्य विपय्यासात् कठोर उपजायते । - वही, पु० २=

४. अनिष्ठ्रत्वं यत्प्राहुः सौकुमार्यं तहुच्यते ।-वही, १०० पृ० ७६

१. टा॰ हो॰ राघवन Bhoja's Sringara Prakasa Vol I प् ० ३१६

सबः पुरीपरिसरेऽपि शिरीषमृदी सीता जवात् त्रिचतुराणि पदानि गत्वा ।
 गन्तन्यमस्ति कियदिरयसकृद् बुवाणा रामाळ्णः कृतवती प्रथमावतारम् ।।
 भोज, सरस्वतीकण्ठा० में उद्घृत पृ० ७६

इस उदाहरण में हृदय को करुणा से आद्र कर देने वाले कोमल अर्थ का वर्णन है। इसीलिए भोज ने यहाँ अर्थ-सौकुमार्य गुण माना है। स्पष्टतः, भोज का सौकुमार्य वामन के परुप अर्थ के लिए कोमल पद-प्रयोग से भिन्न है।

अर्थं व्यक्ति: --अर्थं व्यक्ति को 'सम्पूर्णं वाक्यत्व' कहा गया है। विविधितः अर्थं को व्यक्त करने के लिए पर्याप्त पद का प्रयोग सम्पूर्णं वाक्यत्व है। अर्थं व्यक्ति गुण में अपेक्षित पद-प्रयोग होने से अर्थं को पूर्णं तः समझने के लिए अध्याहार को आवश्यकता नहीं रह जाती। भोज की यह शब्दगत अर्थं व्यक्ति गुण-घारणा दण्डी की अर्थं व्यक्ति-घारणा के समान है। दण्डी ने अर्थं व्यक्ति को अनेयत्व या नेयार्थं त्व दोष का अभाव कहा था। भोज ने भी सम्पूर्णं वाक्यत्व कहकर अर्थं व्यक्ति में नेयत्व का अभाव माना है। इसका विपर्यं वेयार्थं दोष माना गया है।

भोज ने वस्तुस्वरूप के साक्षात् कथन में अर्थगत अर्थव्यक्ति गुण माना है। किसी वस्तु का इस प्रकार वर्णन, कि उसका रूप स्पष्ट होकर साक्षात् प्रतीत होने लगे, अर्थव्यक्ति गुण है। भोज ने अर्थगत अर्थव्यक्ति गुण की यह वारणा वामन से ली है। वामन ने अर्थगत अर्थव्यक्ति को वस्तु-स्वभाव का स्फुटत्व कहा था। भोज ने अपनी घारणा को स्पष्ट करने के लिए वामन के अर्थव्यक्ति-उदाहरण को ही उद्धृत किया है।

कान्ति:—शब्दगत कान्ति भोज के अनुसार बन्ध की उज्ज्वलता है। वन्ध की उज्ज्वलता है। वन्ध की उज्ज्वलता का अभिप्राय रचना में सुन्दर शब्दों के प्रयोग से है। मोज की शब्दकान्ति-धारणा वामन की शब्दकान्ति-धारणा की अविकल अवतारणा है। वामन ने भी शब्दकान्ति को बन्ध का औज्ज्वल्य कहा था, जिसके अभाव में काब्य पुराने चित्र की तरह कान्ति-हीन लगने लगता है।

अर्थगुण कान्ति की घारणा भी वामन की अर्थकान्ति-घारणा से अभिन्न है। वामन की तरह भोज ने भी कान्ति-गुण को दीप्तरसत्व मान लिया है। वामन रसवादी आचार्य नहीं थे। इसलिए उन्होंने रस को गुण में परिगणित कर लिया; किन्तु भोज काव्य में रस के महत्त्व को समझते थे। सरस्वतीकण्ठाभरणः

१. यत्र सम्पूर्णवानयत्वमर्थेन्यक्ति वदन्ति ताम् । - भोज, सरस्वतीकषठा० पृ० १६

२. वाक्य भवति नेयार्थमर्थव्यक्ते विपर्ययात् । —वही, पु० ३०

३. अर्थे व्यक्तिः स्वरूपस्य साक्षात् कथनमुच्यते । —वही १०१ पृ ० ७६

४. यदुक्ववलत्वं वन्यस्य कान्ये सा कान्तिक्च्यते ।-वहा ७७ प् ० ११

५. कान्तिर्दीसरसत्वं स्यात्। - वही. १०२ पृ० ७७

एवं श्रुङ्गार-प्रकाश में रस के विवेचन से यह बात स्पष्ट है। फिर भी बामनः के मत का अनुसरण करते हुए उन्होंने दीन्तरसत्व को कान्ति गुण मान लिया। यह अद्भुत बात है। कान्ति-विपर्यंय को भोज ने ग्राम्य दोष कहा है।

उदारत्व: — शब्दगत उदारत्व की घारणा में भोज ने वामन के सिद्धान्तः को अपनाया है। वामन की तरह भोज ने भी विकट अक्षर-वन्च को उदार कहा है और वामन के मतानुसार ही विकटत्व के उदाहरण की व्याख्या करते हुए उसे नृत्य करते हुए-से पदों की वाक्य-रचना कहा है। 2

अर्थगत उदारता गुण के स्वरूप-निर्धारण में भोज ने वामन की अर्थउदारता-धारणा को स्वीकार नहीं कर दण्डी के उदात्त अलङ्कार-लक्षण का
सहारा लिया है। दण्डी के उदात्त अलङ्कार-लक्षण में दो बातों पर बल दिया
गया है—(क) आशय का उत्कर्ष और (ख) भूति या समृद्धि का उत्कर्ष।
भोज ने इनमें से भूत्युत्कर्ष को अर्थगत उदारता गुण का लक्षण मान लिया है
और आशय के उत्कर्ष के आधार पर उदात्त अर्थगुण की कल्पना कर ली है।
इस प्रकार भोज ने प्राचीन आचारों के कुछ अलङ्कारों को भी गुण की सीमा
में खींच लिया है। भोज के अनुसार भूति का उत्कर्ष उदारता अर्थ-गुण है।
उदारता का विपर्यय अनलङ्कार दोप माना गया है। इस गुण के विपर्यय को
अनलङ्कार मानने से यह बात स्पष्ट है कि भोज इस गुण के अलङ्कारत्व से
परिचित थे। अलङ्कार का विपर्यय ही अनलङ्कार हो सकता है, गुण-विपर्यय
नहीं। भोज ने एक ओर तो दण्डी के उदात्त अलङ्कार-लक्षण को अपने अर्थगत
उदात्त गुण से मिला दिया, दूसरी ओर दण्डी के उदार गुण के लक्षणों का
उपयोग भी उसके साथ ही करना चाहा है। दण्डी ने उदार गुण के दो लक्षणों
में उसे 'श्लाघ्य विशेषणयुक्त' तथा 'उत्कर्षगुण-प्रतीतिजनक' कहा है। भोज ने

१- कान्तेविपर्ययाद्यावयं ग्राम्यमित्यपदिश्यते ।-भोज, सरस्वतीकण्ठा० पृ० ३१

२. 'विकटाक्षरवन्धस्वमार्थे' रौदार्थं मुच्यते ।' यथा-आरोइत्यवनीरुई....। अक विकटाक्षरवन्धत्वेन नृत्यद्भिरिवपदैः यदाक्यरचना सा ख्दारता ।

<sup>-</sup>वही, पु० १६-१७

३. आशयस्य विष्तुरेवी यन्महत्त्वमनुत्तमम् । खदात्तं नाम तं प्राहुरलङ्कारं मनीषिणः ।।—दण्डी, काञ्यादर्श, २, ३००

४. भूत्युःकर्पं उदारता ।-भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण, १ पृ० ७७

४. यस्तु रीतेरनिर्वाहादौदार्यस्य विपर्ययः । वावयं तदनलङ्कारमलङ्कारविदो विदुः ॥—वही, पृ० ३३

उदार-विपर्यंय बनलङ्कार के उदाहरण में क्लाब्य विशेषण के अभाव के कारण उदार-विपर्यंय दोष स्वीकार किया है। इस प्रकार भोज ने दण्डी के उदात अलङ्कार और उदारता गुण की धारणा का मिश्रण अपनी उदारता-गुण-धारणा में कर दिया है। उदार और उदात्त मूलतः पर्यायवाची शब्द थे। भरत ने उदारता गुण के दो लक्षण देते हुए एक में उदारता शब्द का प्रयोग किया या और दूसरे में उसे ही उदात्तता कहा था। उदारता के उदारता को गुण और उदात्तता को अलङ्कार माना था; पर भोज ने दोनों को अलग-अलग गुणों के रूप में कल्पित कर लिया।

उदात्तता :—शब्दगत उदात्तता भोज के अनुसार क्लाब्य विशेषण का योग है। यह वारणा दण्डी के उदार गुण की घारणा से अभिन्न है। दण्डी ने उदार गुण के दूसरे लक्षण में यह कहा था कि कुछ लोग श्लाब्य विशेषण को उदार कहते हैं। दण्डी का यह श्लाब्य विशेषण-योग रूप उदार ही भोज में उदात्त -गुण बन गया है। नामन के शब्दगत उदार-गुण-लक्षण के आधार पर भोज ने उदार गुण का लक्षण दिया और दण्डी के उदार गुण-लक्षण के आधार पर उदात्त नामक अलग गुण की कल्पना कर ली। इस प्रकार पर्यायवाची शब्दों को दो गुणों के रूप में कल्पित करने पर भी वे दोनों का भेद बहुत स्पष्ट नहीं कर सके। दोनों में ऐक्य की जो परम्परागत भावना थी, उस प्रभाव से भोज सवंथा मुक्त नहीं हो सके। यही कारण है कि उदारता को उदात्तत्व से भिन्न मानने पर भी उन्होंने उदार-विपर्यंय को वस्तुतः उदात्त-विपर्यंय बना दिया। उदार-विपर्यंय अनलङ्कार के उदाहरण में भोज ने 'अनुत्कृष्ट विशेषण' को अनुदार या निरलङ्कार कहा है। स्पष्ट है कि उदारत्व और उदात्तत्व का विपर्यंय एक ही है। अतः, इन दोनों में कोई तात्विक भेद नहीं।

मोज का अर्थगुण उदात्तत्व दण्डी के उदात्त अलङ्कार से अभिन्न है। भोज ने अर्थगत उदात्तता को आशय का उत्कर्ष कहा है। " 'आशयोत्कर्प' दण्डी के

१. तदिदमपुण्टार्धंत्वादनुस्कृष्टविशेषणमनुदारं निरलक्कारमाचक्षते सोऽयमीदार्थं-विषय्यं यो नाम शब्दार्थंप्रधानो गुणविषय्यं यो दोषः ।- भोज, सर०क० पृ० ३४

२. ब्रप्टब्य -भरत, नाट्यशाख १६, १०७,

३. रलाध्ये विरोपणेयोंनो यस्तु सा स्यादुदात्तता ।—भोज, सरस्वते कण्ठा । पृ० १७

४. तदिदमपुष्टार्थत्वादनुत्कृष्टविशेषनमनुदारं निरवङ्गारमाचक्षते सोऽयमौदार्थं -विषय्यं यो नाम शब्दार्थप्रधानो गुणविषयं यो दोषः । यदाइ श्लाष्ये विशेषणयु कमुदारं वाक्यमिष्यते । — बही, वृत्ति पृ० ३४

५. आरायस्य य उत्कर्षस्तदुदात्तत्विमध्यते । - वही, पृ० ७८

उदात्त अलङ्कार का एक भेद है। दण्डी के उदात्त अलङ्कार का एक भेद 'भूत्युत्कर्प' वामन का अर्थगुण उदारत्व वन गया तथा दूसरा भेद 'आशयोत्कर्ष' अर्थगत उदात्तता गुण।

ओज :-शब्द-ओज को भोज ने समासभूयस्त्व' कहा है। र यह दण्डी की ओज-घारणा से अभिन्न है। इसके विपर्यय को भोज ने असमस्त दोष माना है। ये असमस्तपदत्व का उदाहरण देकर उसे स्पष्ट करते हुए भोज ने लिखा है कि उसमें क्लेप आदि गुणों का अभाव है। उसके अभाव में वहाँ समग्रगुणा वैदर्भी रीति नहीं और न गौडी रीति ही है। बतः, असमस्त-पद-प्रयोग से रीति का खण्डन होता है और यह दोप है। असमस्त दोप दिलाने के लिए भोज ने दण्डी के शैथिल्य-उदाहरण को उद्भृत किया है। दण्डी ने शैथिल्य को वैदर्भ मार्ग का दोष माना था; किन्तु गौड मार्ग में उसे ग्राह्म बताया था। भोज का असमस्त दोष दण्डी के दीथिल्य से भिन्न नहीं माना जा सकता। भीज ने इसे सभी रीतियों का दोप मान लिया है। उन्होंने दण्डी की ही तरह श्लेष-विपर्यय को शैथिल्य दोष कहा है और ओज-विपर्यंय के रूप में शैथिल्य से मिलते-जुलते असमस्त दोप की कल्पना कर ली है; और, दण्डी के शैथिल्य-उदाहरण को ही इसके उदाहरण के रूप में उद्धृत कर दिया है। किन्तु, असमस्त को दोप मानना युक्तिसङ्कत नहीं। यदि पदों का असमस्त होना दोष है तो भोज के शब्द-माधूयं गुण की क्या स्थिति होगी ? पृयक्पदत्व और असमस्तपदत्व में कोई तात्विक भेद नहीं। भोज ने पृथक्पदत्व को तो माधुर्य गुण कह दिया; पर असमस्त को दोष मान लिया। यह उनकी आत्मघाती युनित है। दण्डी ने पृथक्पदत्व को कहीं गुण नहीं माना है। इसलिए समासभूयस्त्व ओज के विपर्यय रूप असमस्त-पदता का विरोध उनके किसी गुण से नहीं होता। दूसरी बात यह है कि

१. ओजः समासभूयस्त्वम् । - भोज, सरस्वतीकच्छाभरण, पृ० १६

२. वाक्ये यः खण्डयन् रीति भवत्योजोविपय्यं यः । असमस्तमिति प्राहुरीय तमिह तदिदः ॥—वही, पृ० ३१

३. अत्र सत्यसमस्तपदाभिषाने सत्यिप च अर्थस्य सौकुमाय्ये श्तेषादिगुणसामग्र य-भावान्न वेदभी रीतिः। नापि ययोक्ततक्षणाभावात् गौडीयादय इति । खण्डितरीतित्वादयमोजोविषय्ये यः शन्दार्थप्रधानो गुणविषय्ये यो दोषो भवति । यदाइ—

इत्यादि बन्धपारुष्यं शौथित्यञ्च नियच्छतिः। अतो नैनमनुप्रासं दाक्षिणात्याः प्रयुष्णते । वही, ४१ प० ३२.

दण्डी का गुण-विपर्यंय सर्वया दोष हा नहीं होता । वैदर्भ मागं का गुण-विपर्यंय गौड मार्ग का गुण बन जाता है। किन्तु, भोज की घारणा इससे भिन्न थी। उनके अनुसार श्लेप आदि नी गुणों का विपर्यय अरीतिमत् दोष है जो काव्य में सर्वया त्याज्य है। ऐसी स्थिति में दण्डी के सिद्धान्त का अनुसरण करते समय भोज को दण्डी के सिद्धान्त से अपने सिद्धान्त की तात्त्विक भिन्नता का ध्यान रखना चाहिए या। दण्डी के उदाहरण को अपने असमस्त दोप का उदाहरण बनाते समय वे यह भूल गये कि दण्डी ने उसे केवल वैदर्भ मार्ग का दोप माना है, समग्र काव्य का नहीं। ओज-विषय्यंय असमस्त दोप की कल्पना असङ्गत है। व्यह माधूर्य गुण है। उक्त उदाहरण में असमास पद-रचना से क्लेपादि गुण के अभाव के कारण वैदर्भी रीति का खण्डन माना गया है और इसलिए असमस्त-'पदत्व को दोष कहा गया है। वैदर्भी में समग्र गुणों की सत्ता होनी चाहिए। असमस्त में कुछ गुणों का अभाव हो जाता है; इसलिए वह दोष है। किन्तु, हम देख चुके हैं कि वैदर्भी में समग्र गुणों की एक साथ सत्ता कल्पना-मात्र है। पृथक्पदत्व और समासभूयस्त्व की एकत्र सत्ता की कल्पना आलोक-तिमिर की -सहिस्यति की कल्पना के समान होगी। वामन ने गाढवन्यत्व और शैथिल्य; इत दो विरोधी स्वभाव के गुणों की सहस्थित प्रमाणित की है; किन्तु भोज की स्थिति इससे भिन्न है। वामन ने शैथिल्यात्मा प्रसाद की ओज के साथ रहने पर गुण माना है और अलग रहने पर दोष । इस प्रकार प्रसाद के गुणत्व और दोपत्व के लिए भिन्न स्थितियों की कल्पना उन्होंने कर ली है। भोज समान 'स्थिति में ही समासभूयस्त्व के विपर्यय-असमस्त को दोष मानते हैं और पृथवपदत्व माध्रय को गुण । अतः भोज की मान्यता अन्तर्विरोध से मुक्त नहीं मानी जा सकती।

अर्थ-ओज भोज के अनुसार वर्णन में वक्ता की निश्चयात्मकता का 'प्रतिपादन है। डॉ॰ ह्वी॰ राघवन के अनुसार भोज के श्रृङ्कार प्रकाश में भी अर्थगत ओज गुण की घारणा अस्पष्ट ही है। भोज ने अर्थगत ओज के स्वरूप की कल्पना सर्वथा स्वतन्त्र भाव से की है।

सौजित्य:—दण्डी के ओज गुण-लक्षण के आधार पर शब्द-ओज का स्वरूप-निर्वारण कर भोज ने वामन के शब्द-गुण ओज की परिभाषा को लेकर औजित्य-

१. ओजः स्वाध्यवसायस्य विशेषोऽर्थेषु यो भवेत् ।-वही, १०१ पृ० ३८

२. द्रव्टब्य—डॉ ह्रो॰रायदन Bhoja's Sringara Prakasa, Vol I प् ० ३१६

नामक नवीन गुण की सृष्टि कर ली है। शब्दगत बीजिंत्य उनके अनुसार बन्ध की गाढता है। यह वामन के गाढबन्धत ओज से अभिन्न है। बन्ध की गाढता की व्याख्या वामन के शब्द-गुण ओज के विवेचन-क्रम में हो चुकी है।

अर्थगत औजिंत्य को भोज ने 'रूढाहक्कारता' कहा है। उजहाँ किसी के अप्रैढ़ अहं की व्यञ्जना होती है, वहाँ भोज औजित्य गुण मानते हैं। अर्थगुण औजिंत्य के इस लक्षण की कल्पना भोज ने दण्डी के ऊर्जस्वी अलक्कार के लक्षण के आवार पर की है। दण्डी ने रूढाहक्कारत्व को ऊर्जस्वी अलक्कार माना है। इस प्रकार औजिंत्य-नामक नवीन गुण का शब्दगत भेद वामन के शब्द-ओब गुण से अभिन्न है तो उसका अर्थगत भेद दण्डी के ऊर्जस्वी अलक्कार से अभिन्न है।

प्रेय: — प्रीति-प्रकाशक शब्दों के प्रयोग में भोज ने शब्दगत प्रेय गुण माना है। यह गुण चादू वितयों में रहता है। है चादु-कथन में प्रिय लगने वाले शब्दों का प्रयोग हुआ करता है। अतः, वहाँ भोज प्रेय गुण मानते हैं। भोज की शब्दगत प्रेय गुण धारणा दण्डी की प्रेय अलङ्कार धारणा से अभिन्न है। दण्डी के अनुसार प्रिय लगने वाली उक्ति प्रेय अलङ्कार है।

अर्थगत प्रेय गुण की घारणा नवीन है। अर्थ की अभीष्टता को भोज ने 'प्रेय अर्थ-गुण कहा है। है किसी वस्तु का अन्य वस्तुओं की अपेक्षा अधिक अभीष्मित होने का वर्णन जहां होता है, वहां अर्थगत प्रेय गुण होता है।

सुशब्दता:—भोज ने 'सुप्तिङ् ब्युत्पत्ति' को सुशब्दता कहा है और इसे शब्दगत गुण के रूप में स्वीकार किया है। " यह व्याकरण-सम्बन्धी शब्द-संस्कार का गुण है। व्याकरण-सम्मत शुद्ध शब्द-प्रयोग में सुशब्दता गुण माना गया है। सुप् विभवित एवं तिङ् प्रत्यय की व्युत्पत्ति को भोज ने ही प्रथम बार गुण के रूप में स्वीकार किया है। सुप्-तिङ्-संस्कार की चर्चा भोज के पूर्व भी हुई थी; किन्तु गुण के रूप में उसे ग्रहण नहीं किया गया था। गुण की

१. और्जिन्य गाडवन्वता ।-भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण १, पु० १६

२. रूढाहक्कारमीर्जित्यम् । - वही, १ पृ० ७६

३. कर्जस्वि स्टाहङ्कारं .... । —दण्डी, कान्यादर्श, २,२७१

४. प्रेयः प्रियतराख्यानं चाटकी यदिधीयते । भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण पु ० ६०

४. प्रेयः प्रियतराख्यानम् ...।—दण्डी, कान्यादर्शं, २,२७४

६. प्रेयस्त्वर्थे व्वभीव्टता ।—भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण १ पृ० ७६

<sup>.19.</sup> न्युत्पत्तिः सप तिङां या तु प्रोच्यते सा सुशब्दता ।--वही,१ पु० ६१

स्फुटता के फलमून काव्य-पाक की चर्चा के क्रम में वामन ने सुप्तिङ् संस्कार का उल्लेख किया है। प्राचीन आचार्यों की सुप्तिङ्-संस्कार-सम्बन्धी इस घारणा को लेकर मोज ने सुशब्दता नामक नवीन गुण की कल्पना कर ली है।

अथंगुण सुशब्दता दारुण अर्थ वाले शब्द के अदारुणार्थ पर्यायवाची शब्दों के प्रयोग में माना गया है। उ उदाहरणार्थ, जहां 'मरना' इस दारुणार्थ शब्द का प्रयोग न कर उसके पर्यायवाची अदारुणार्थ या सुन्दर शब्द 'चिरिनद्राः प्राप्त करना' या 'यशःशेष होना' आदि का प्रयोग किया जाय, वहां भोज के अनुसार सुशब्दता अर्थगुण माना जायगा। भोज का यह अर्थगत सुशब्दता गुणः वामन के अर्थगत अपारुष्य-रूप सौकुमार्य गुण से अभिन्न है। वामन के अर्थं सौकुमार्य की तरह भोज का अर्थगत सुशब्दता गुण अमङ्गल-अश्लील का विपर्यय है। भोज ने अपनी अर्थ-सौकुमार्य-परिभाषा में वामन के अर्थ-सौकुमार्य-लक्षण को स्वोकार नहीं किया; पर उसका उपयोग उन्होंने अर्थगत सुशब्दता-भारणा में कर लिया है।

समाधि:—िकसी वस्तु के धर्म को दूसरी वस्तु के धर्म पर आरोप को भोजः ने शब्दगत समाधि-गुण कहा है। यह समाधि-गुण-धारणा दण्डी की समाधि-धारणा से अभिन्न है। दण्डी के समाधि गुण-लक्षण को वामन ने अपने समाधि शब्दगुण-लक्षण में अस्वीकार कर दिया था; पर भोज ने शब्द-समाधि में दण्डी की धारणा को ही अपनाया है।

अर्थगुण-समाधि के स्वरूप में भोज ने वामन की 'अर्थंदृष्टि' परिभाषा को नहीं अपनाकर स्वतन्त्र लक्षण की कल्पना की है। भोज के अनुसार ब्याज का अवलम्बन अर्थगत समाधि गुण है। उन्होंने इसके उदाहरण में 'अभिज्ञान शाकुन्तलम्' का श्लोक उद्धृत किया है जिसमें दुष्यन्त को मुहकर देखने के लिए शकुन्तला का कुश के काँटे से चरण के क्षत होने तथा अपने वल्कल के वृक्ष की टहनियों में उलझ जाने का बहाना बनाना वर्णित है। किन्तु यह

सुप्तिक्सं स्कारसारं यत् क्लिण्टवस्तुगुण भवेत् ।
 कान्यं वृन्ताकपाकं स्याज्जुगुप्सन्ते जनास्ततः ।—वामन, कान्यालं ० वृत्ति, पृ० ६४:

२. अदारुणार्षंपर्यायो दारुणेपु स् शब्दता ।- भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण, पृ० ८०

३. समाधिः सोऽन्यधर्माणां यदन्यत्राधिरोपणम् ।--वही, पृ० ६३

४. व्याजावलम्बनं यत् स समाधिरिति स्मृतः । -वही, १ पृ ८०

दर्भाकुरेण चरणः क्षत इत्यकाण्डे तन्वी स्थिता कतिचिदेव पदानि गत्वा ।
 कासीदिवृत्तवदना च विमोचयन्ती शाखासु वक्कबमसक्तपि द्रुमाणाम् ।

<sup>-</sup> बही, १, पृ ० ८०, अभिकान शाकुन्तलम् से उद् ता

व्याज का अवलम्बन वाक्पार्थ का गुण नहीं भाना जा सकता । यह वस्तुतः व्यक्ति का गुण है।

सीक्ष्म्य :—भोज की शब्दगत सीक्ष्म्य-गुण-घारणा सर्वथा नवीन है। एन्होंने शब्दों के 'अन्तरसङ्गल्य' को सीक्ष्म्य गुण कहा है। इस गुण में ऊपर से सब्द का कुछ और ही अर्थ जान पड़ता है; पर भीतर कुछ और अर्थ छिगा रहता है। प्रत्यक्ष प्रतीत होने वाले अर्थ से भिन्न अर्थ को छिपाये रहने वाले शब्द को सूक्ष्म कहने का कारण स्पष्ट करने के लिए सरस्वतीकण्ठाभरण के टीकाकार रत्नेश्वर ने मूर्तिकला का एक दृष्टान्त दिया है। शिल्पी जब पत्थर से हाथी आदि की मूर्तियों का निर्माण करता है तब वह पत्थर सूक्ष्मा- वस्था में रहता है। उसी पत्थर से हाथी आदि का बोब होने लगता है। उसी प्रकार सौक्ष्म्य गुण में शब्द सूक्ष्मावस्था में रहते हैं और उनसे उनके बाह्य अर्थ के अतिरिक्त अन्य अर्थ की प्रतीति होने लगती है। इसमें सह्दय को विशेष प्रकार की अर्थ-विच्छित्त का बोब कराने वाले शब्दों का प्रयोग होता है।

किसी वर्णन में सूक्ष्म अर्थ का रहना अर्थणत सौक्ष्म्य गुण माना गया है। शव्यात सौक्ष्म्य में किसी शब्द के प्रत्यक्ष अर्थ के अतिरिक्त अन्य अर्थ का वोध होता है और अर्थणत सौक्ष्म्य में किसी विणित अर्थ में उससे भिन्न सूक्ष्म अर्थ की प्रतीति होती है। इस गुण को भोज ने वस्तु या रसादि व्वनित को समीप ला दिया है। वस्तु आदि के वर्णन में वस्तु या रसादि का व्वनित होना व्वनिवादी आचारों के द्वारा गुण, अलङ्कार आदि से भिन्न व्वनित को कोटि में रखा गया है और उसे काव्य में शीर्पण्य स्थान प्रदान किया गया है। भोज ने सौक्ष्म्य गुण की घारणा में व्वनित होने वाले अर्थ पर ही वल दिया है। अर्थगत सौक्ष्म्य के उदाहरण में नायिका की चेष्टाओं से अनुराग की व्यञ्जना दिखायी गयी है। चेष्टा-वर्णन से मनोभाव की अभिव्यक्ति को कुछ आचार्यों ने सूक्ष्म अलङ्कार माना है। इस प्रकार अन्य आचार्यों का सूक्ष्म अलङ्कार, जिसमें विणंत अर्थ से अन्य अर्थ भी परिलक्षित होता है, भोज के द्वारा गुण-रूप में स्वीकृत हुआ है।

१ अन्तस्सन्जन्नक्वत्वं शब्दानां सीचन्यमुच्यते ।—सरस्वतीकषठा० १ प ६३

२. यथा क रितुरगादिरूपकाणां पापाणशिलादौ अभिन्यक्तमनस्थितौ सूच्मरूपता तथा शब्दानौ अयमाणानामपि, कथमन्यथा बाक्यार्थभावनदशायौ रोपनिरमेन उन्मेषः।

<sup>—</sup>बही वटीका, प् ६३

इ. संक्रियमित्युच्यते तत् यत् स्दनार्थाभिदर्शनम्। —वही०१पृ०८० का० गा० वि०—७

गाम्मीयं: --- भोज की शब्दगत गाम्भीयं गुण-धारणा अनोखी है। उन्होंने शब्द की व्वितमत्ता को गाम्भीयं गुण मान निया है। भारतीय काव्य-शास्त्र के व्वित्मस्थान में जो महत्त्व व्वित्त को मिला है, वह महत्त्व भोज उसे नहीं देना चाहते। इसलिए उन्होंने व्वित्त को शब्दगत गुण मात्र के रूप में स्वोकार किया है। रत्नेश्वर ने भोज की शब्द-व्वित्त एवं अर्थव्वित्त की चर्चा की है। भोज के पूर्व ही आनन्दवर्धन काव्य में व्वित्त की महत्ता की स्थापना कर चुके थे; पर भोज ने उसे स्वीकार नहीं कर गुण के एक प्रकार में व्वित्त को समाविष्ट कर दिया। व्वित्त का गुण में समावेश उचित नहीं।

अर्थंगत गाम्भीयं गुण शास्त्रसम्मत अर्थं के प्रतिपादन में माना गया है। श्रास्त्रीय अर्थं का वर्णन स्वभावतः ही गम्भीर हुआ करता है। अतः, काव्य में जब शास्त्रीय गम्भीर अर्थं का वर्णन होता है तो वहाँ भोज के अनुसार गाम्भीयं अर्थं-गुण माना जाता है। भरन ने विचार-गहन उक्ति में स्लेप गुण माना या। उससे भोज की गाम्भीयं-धारणा कुछ मिलती-जुलती है।

विस्तर :— भोज ने ब्यास उनित में विस्तर गुण माना है। जहाँ कथ्य के अल्य होने पर भी उसका वर्णन विस्तार से किया जाता हो, वहाँ विस्तर गुण होता है। इसमें पदों के पल्लवन के कारण चमत्कार रहता है। इसीलिए इसे शब्दगत गुण माना गया है। भोज में विस्तर नामक गुण के नवीन होने पर भी इसके शब्दगत-भेद का स्वरूप सर्वथा नूतन नहीं है। इसके लक्षण को कल्यना में भोज ने वामन के अर्थगत-ओज गुण के लक्षण को अंशतः ग्रहण किया है। वामन ने अर्थ ओज को प्रौढि कहकर प्रौढि के पाँच भेदों का उल्लेख किया है। वामन ने अर्थ ओज को प्रौढि कहकर प्रौढि के पाँच भेदों का उल्लेख किया है। उनमें से 'पदार्थ वावयरचना' से भोज का शब्द-गुण विस्तर अभिन्न है। 'पदार्थ वावयरचना' में भी एक पद से ब्यक्त हो सकने वाने अर्थ के वर्णन के लिए पदों को पल्लिवत कर पूरे वावय की रचना होती है। भोज ने शब्द-विस्तर में पद-पल्लवन की यही घारणा प्रकट की है। टीकाकार रत्नेश्वर के अनुसार इसे पल्लव भी कहा जाता है। '' अत:, यह

१. ध्व निमत्ता तु गाम्भीर्थम्।-भोज, सरस्वतीकष्ठाभरण प् ० १४

२ द्रव्टच्य डॉ ह्वी॰ राववन Bhoja's Sringara Prakasa Vol I

३. शास्त्रार्थसम्बद्धार्थं गाम्भीयमिभिषीयते ।-भोज, सरस्वती, कण्ठा० पु० <१

४. व्यासेनोक्तिस्तु विस्तरः ।-वही १ प, १६

श्यासेनेति यत्र स्तोवेऽपि वाच्ये वचनपत्सवः चमत्कारकारी तत्र स एव गुण-कक्षाधिरोहणक्षम इति XXX।

भोज के शब्दालङ्कार 'रचना' के पदकृत भेद से निन्त नहीं है। रचना अलङ्कार की व्याख्या के कम में भी रत्नेश्वर ते 'पल्तव' का उल्तेख किया है। रे रपष्ट है कि भोज की इस गुण-धारणा और रचना अलङ्कार-धारणा में भेद करना कठिन है।

अर्थंगत विस्तर गुण को भोज ने अर्थं का विकास कहा है। अर्थं को वहुंघा विकसित कर उसका वर्णन करना विस्तर गुण है। भोज की यह अर्थं गुण - घारणा भी वामन के अर्थं ओज प्री ढे के एक भेद ' घ्यास' के समान है। अर्थं प्री ढि के व्यास भेद में अर्थं के विस्तृत वर्णन की घारणा व्यक्त की गयी है। इस प्रकार भोज ने वामन के अर्थंगत ओज गुण के ही अनेक भेदों के आधार पर एका धिक गुणों की कल्पना कर ली है।

संक्षेप—शब्दगत संक्षेप गुण शब्द-गुण विस्तर के विपरीत-स्वभाव का है। भोज ने इसे समाम-कथन माना है। विस्तृत अर्थ का जहाँ कम शब्दों में प्रतिपादन हो जाता है, वहाँ तंक्षेप गुण होता है। यह गुण भी वामन के अर्थओज प्रौढि के ही एक भेद 'वा स्थार्थ पदाभिवा' के आधार पर किल्पत है। इस प्रौढि में वामन ने सम्पूर्ण वाक्य में विणत होने योग्य अर्थ का एक पद में वर्णन होना माना है। यह व्यास-शैली के विपरीत समास-शैली है। भामह के काव्यालङ्कार में भी भोज के संक्षेप से मिलती-जुलती घारणा मिलती है। किन्तु, भामह ने उसकी गणना गुण में नहीं की है। उसे सामान्य अर्थ में ही गुण कहा गया है। विस्तर और संक्षेप गुणों से स्पष्ट है कि एक गुण का विपर्यय सदा दोप ही नहीं हुआ करता। वर्णन की समास एवं व्यास—दोनों शैलियौ चमरका एपूर्ण होती हैं। अतः, दोनों गुण-रूप में स्वीकृत हैं।

अर्थंगत संक्षेप गुण को भोज ने अर्थ की संवृत्ति कहा है। जिस अर्थ का विस्तार से वर्णंग हुआ हो उसे संक्षिप्त रूप में प्रस्तुत कर देने को भोज ने अर्थ-संक्षेप या अर्थ-संवृत्ति कहा है। इसके उदाहरण की विवृति में उन्होंने

१. न वा तामन्तरेण लाक लादीनामिष्मिमतास्ते ते विग्रेषाः प्रतीयन्त इति परलवप्रतिष्ठा
 एव हि सरस्वतीसहृदयानावर्जयतीति । वाक्यप्रतीतिमात्रार्थमुपात्ते षु परेषु यः ।
 उपस्कारः पदेरन्थैः परलवं तं प्रचक्षते ।
 —वही टोका पृ० १८४ - ।

२ जिस्तरोऽर्वविकाशः स्यात्।

३. समासेनाभिधानं यत् स संक्षेप उदाहतः ।

कथनेकपरेनेव व्यज्येरन्नस्य ते गुणाः ।
 इति प्रयुक्षते सन्तः केचिद्धिस्तरभोरवः ।

<sup>4.</sup> देशे परास्य संवृत्तिः।

<sup>—</sup>भोज, सरस्वती कण्डा० पृ० दर

<sup>—</sup>भाज, सरस्वता कण्डाच्यूच ८२ —वही प्०६६

<sup>—</sup> भामह. कान्याखे ० पृ० १, ६० —भोज सरस्वती कन्ठा०, प्० = २

करा है कि चास्त्र में विस्तार से प्रतिपादित वर्म का आधे क्लोक में ही कथन होने से यहाँ अर्थ-संक्षेप है। रे यह संक्षेप वामन की अर्थ प्रीढि के 'समात'-भेदः के समान है।

सम्मितत्व—सम्मितत्व गुण भोज की नवीन कल्पना है। शब्दगुण सम्मिन्तत्व विस्तर और संक्षेप गुणों का मध्यवर्ती है। इसमें न तो विस्तर की तरह थोड़े अर्थ के लिए विस्तृत पदावली की योजना होती है और न इसके विपरीत संक्षेप की तरह विस्तृत अर्थ का संक्षिप्त पदों के द्वारा अभिज्ञान। इसमें अर्थ के समान अनुजात में पद-भयोग होता है। भोज ने इसकी परिभाषा में कहा है कि जितना अर्थ हो उतने ही पदों का प्रयोग शब्दगत सम्मितत्व गुण है। दे इस प्रकार इस गुण में नेयत्व और अधिकपदत्व—दोनों दोषों का अभाव रहा करता है। इसका स्पष्टीकरण करते हुए भोज ने कहा है कि इसमें शब्द और अर्थ इस प्रकार समान मात्रा में रहते हैं कि लगता है, जैसे किव ने दोनों को तराजू पर तौलकर दोनों का बरावर-यरावर प्रयोग किया है। इस गुण में 'शब्दार्थ-साहित्य', 'वागर्थ-प्रतिपत्ति', 'शब्दार्थ-सीभात्र', 'शब्दार्थ-सौहादें आदि की ब्यापक घारणा प्रकट की गयी है।

अर्थं का उचित विभाग कर यथाम्थान अभिनिवेश अर्थंगत सम्मितत्य गुण माना गया है। इसकी पिरभापा में भोज ने कहा है कि जहाँ शवर के अर्थं तुल्य रहें, वहाँ अर्थंगत सिन्मितत्व गुण होता है। इसके उदाहरण में दिखाया गया है कि 'पावंती के वक्ष पर पड़ा हुआ नखपर एवं शिव के मस्तक पर स्थित अर्थंचन्द्र; दोनों मिलकर 'ॐ' वन रहे हैं', इस वर्णंन में 'ॐ' का उचित विमाग कर उसके दोनों भागों का उचित स्थान पर विनिवेश हुआ है। अतः, यहाँ अर्थंगत सिम्मितत्व गुण है। "

भाविकत्व — भोज का यह प्रथम वाक्य-गुण भाव एवं रस से सम्बद्ध है। रस के आधार पर ही इसके गुणत्व का निर्णय हो सकता है। गुण को प्राचीन आचार्यों ने बन्ध या पद-रचना का धर्म माना था। ध्वनिवादी आचार्यों ने उसे

| १. अत्र शास्त्रं विस्तरप्रतिपादितस्य धर्मस्य रलोकाळे नोक्तरवादयम | र्थिसकोचः संक्षेपः। |
|------------------------------------------------------------------|---------------------|
|                                                                  | —वही पृ० द३         |
| २. याबदर्भपदत्वं च संमितत्वमुदाइतम् ।                            | — वही पृ० ६७        |
| ३ अत्रार्थं स्य पदानां च तुलाबि शृतवत्त ल्यत्वेन सम्मितत्वम् ।   | -वहीं पृत्र क       |
| ४. शब्दार्थी यत्र तुल्यो स्तः सम्मितत्वं तदुच्यते ।              | —वहो पृ० द।         |
| 0 1 - 2 - 2 - 2 - 2                                              |                     |

१ इन्दुर्भृष्यने शिवस्य शेजदृहितुर्वेको नखःदः स्तनं .. । अत्र प्रणवसक्षणस्यार्थस्य तुरयत्वेन यथाविभाज्य विभिवेशन सम्मितत्वम् । —वही पृ० ८३

रसाश्रित सिद्ध किया। भोज ने अपने सरस्वतीकण्ठाभरण में गुण को चाट्दार्थंगत ही कहा है; किन्तु इस भाविक घाट्दाण की परिभाषा में उसे भावित या
रसाश्रित माना गया है। भोज के अनुसार जहाँ भाव के कारण वाक्य निष्णन्न
होता है, वहाँ भाविक गुण होता है। र रत्नेक्दर ने अपनी टीका में इसे स्पष्ट
करते हुए लिखा है कि हर्ष आदि भाव में जब चित्त मग्न हो जाता है तब अनेक
प्रकार के उक्तिभेद स्वाभाविक रूप से उत्पन्न होने लगते हैं; यह मनोवैद्यानिक
स्थिति है। भावादेश में मनुष्य जो कुछ बोलता है उसमें कभी-कभी कम का
अभाव दिखाई पड़ जाता है। उसके एक कथन से दूसरे कथन में भेद हो जाया
करता है। भावदशा में होने वाले इसी उक्ति-भेद को भोज ने भाविक गुण माना
है। इसके उदाहरण में दशरथ के स्नेहातिरेक को चित्रित करने वाले एक स्लोक को
उद्धृत किया गया है, जिसमें दशरथ कहते हैं कि 'आओ आओ वत्स रघुनन्दन, में
तुम्हारे मस्तक को चूमूँ, तुम्हें हृदय से लगाऊँ या तुम्हारे चरणकमल की ही
दन्दना करने का उद्गार अनुचित है तथापि जिस हर्ष के आवेग में यह कहा
गया है उसमें यह गुण वन गया है।

भोग के अनुसार जहाँ साभिप्राय कथन का विन्यास होता है, वहाँ अवंगत
भाविक गुण होता है। इसका जो उदाहरण भोज ने दिया है, उसमें अभिसार
में जाने वाली नायिका अपने शरीर पर सम्मावित नवक्षत आदि को खिपाने के
लिए पहले से ही बहाना बनाती हुई अपनी पड़ोसिन से कहती है कि "है
प्रतिवेशिनि! जरा मेरे घर पर भी नजर रखना। मेरे इस बच्चे का पिता कुएँ
का नीरस पानी नहीं पीता; अतः मैं अकेली भी उसके लिए नदी से पानी लाने
जाती हूँ। रास्ते में नल नामक घास की नोक की खरोंच मुझे लगे तो लगे।"
भोज ने इस उदाहरण में अपने भाविक गुण-लक्षण को घटित करते हुए
दिखाया है कि तमाल-बन से आवृत नदी-तट पर अभिसार करने बाली कुलटा

१. भावती वाक्यवृत्तिर्या भाविकं तदुदावृतम्।-भोज सरस्वती कण्ठाभरण ६१ पृ० ६७

२ हर्पादिभावितचेतसो हि बीचित्राया उक्तिनेदाः प्रादुर्वबन्ति x x x । बही, रत्नेश्वर की टीका, पृ० ६८

<sup>3.</sup> एही हि बत्स रघुनन्दन पूर्णचन्द्र चुःवामि मूर्ड नि चिरश्च परिष्ण जे त्वाम् । आरोग्य वा हृदि दिवानिशमुःहामि वन्देऽश्वा चरणपुष्करकद्भं ते । अत्र हर्पवशादनौचित्थेनापि वन्देऽश्वा चरणपुष्करकः यपित्यादीनामुकत्वाद् भाविकत्वम् —भोज सण्कण्ठा पृ०६७, ६८ असानिशायोक्तिविन्यासो भाविकतः निगवते । —वही पृ०८७

की अपने शरीर पर सम्भावित नखक्षत को छिपाने के लिए यह साभिप्राय उक्ति है। अतः, यहाँ भाविक अर्थगुण है। वामन ने साभिप्राय कथन को प्रौढि रूप ओ ज का एक रूप माना था। यह धारणा उससे मिलती-जूलती है।

गति—भोज के अनुसार शब्द गुण गति स्वर के चढाव-उतार का कम है। टिकाकार रत्नेद्रवर का मत है कि प्रस्तुत गुण छन्द पर अधित है; अतः, इमे स्वरगत मानना चाहिए। इस गुण का स्वरूप बताना कठिन है। लोग इसका अनुभव-मात्र कर सकते हैं। इसलिए, रत्नेद्रवर ने इसे आनुभविक गुण कहा है. ये भोज ने गति गुण के उदाहरण के स्पष्टीकरण के कम में इसे स्वरगत आरोह और अवरोह का गुण बताया है यह गुण कामन के शब्द-समाधि गुण से अभिग्न है। वामन ने स्वर के आरोहावरोह-कम को समाधि गुण कहा और उसे शब्दगुण वर्ग में रखा है। भोज ने शब्दगत समाधि गुण की पारणा में वामन की शब्द-समाधि-धारणा को अस्वीकार कर दण्डी की समाधि-परिभाषा को स्वीकार किया और वामन की शब्द-समाधि-धारणा को लेकर शब्दगत-गति गुण की कल्पना कर की।

अर्थगत गति गुण के स्वरूप-विश्लेषण में भोज ने कहा है कि जहाँ एक अर्थ से दूसरे अर्थ का अवगमन हो जाता है, वहाँ अर्थगत गति गुण होता है। यह वस्तुत: गुण का स्वरूप न होकर इ. नि का स्वरूप है। वस्तु, अलङ्कार आदि के आधार पर वस्तु, अलङ्कार तथा रसादि का घ्वनित होना घ्वनि के क्षेत्र में माना जाता है। भोज ने इस घ्वनि-व्यापार को गुण के एक भेद के भीतर रख लिया, यह उचित नहीं। रत्नेश्वर ने इस गुण की व्याख्या करते हुए

१. दृष्टि हे प्रतिवेशिनि क्षणिमहाप्यस्मद्गृहे दास्यित प्रायेणस्य शिशोः पिता न विरसाः कौपीरपः पास्यित । एकाकिन्यिप यामि सत्वरिमतः स्रोतस्तमालाकुल नीरन्धास्तनुमालिखन्तु जरठच्छेदा नलग्रन्थयः ।। अत्र तमालमालावलयितसरिचीरकृतसङ्क्षेतायाः कुलटायाः स्वतनी भाविनां परपुष्क नक्षस्तानां नलग्रन्थ्यालेखन्याजगोपनेन साधिप्रायभणनं भाविकष् ।

<sup>—</sup> वही, १११. पृ० ८४ २. गतिनीम क्रमी यः ध्यादिहारोहावरोहयोः । भोज, सरस्वती कण्ठाकरण, १ पृ ६८

३. इयं वृतीचिता बच्यते। x x x सीऽयमानुभविको गुण श्लोकार्यश्लोका पादश्लोकांश क्रमण नरसिंदबद्भवति। —वहो शंका प्०६८-१९

४. अत्र पृवर्ष्टः स्वरस्यारोहात् उत्तराद्धः चावरोहात् गतिः । — वही १२ प० १९ ५. गतिस्था स्यादवगमो योऽर्थादर्थान्तरस्य तु । — वही, पृ० ८४

इसकी तुलना 'अनुस्वान व्वनि' से की है। इससे स्पष्ट है कि भोज का यह गतिगुण गुण न होकर व्वनि का स्वरूप है।

रीति—शब्दगत रीति गुण उपक्रम का निर्वाह है। दसका अभाव प्रक्रममङ्ग कहलाता है। भोज ने वामन की तरह शब्दगत एवं अर्थगत समता गुण में
भी प्रक्रमनिर्वाह पर यल दिया है; किन्तु समता से रीति का स्वरूप थोड़ा भिन्न है।
यद्यपि इस भेद की ओर रीति की परिभाषा में इङ्गित नहीं किया गया है, तथापि
रीति के उदाहरण एवं उसपर व्यक्त भोज के विचार के परीक्षण से यह स्पष्ट हो
जाता है कि शब्दगत रीति गुण शब्द-समता से अभिन्न नहीं है। शब्द-समता में
किसी एक बन्ध या एक मार्ग का रचना में आद्यन्त निर्वाह अपेक्षित होता है;
पर शब्दगत रीति गुण में पदिवन्यास की एक स्पता की अपेक्षा रहती है। इसके
उदाहरण को लक्ष्य कर भोज ने कहा है कि इसमें प्रत्येक पद में नज्य समास
का विनिवेश हुआ है। इस कम का भेद न होने से यहाँ रीति गुण है। स्पष्ट
है कि यहाँ नज्य समास वाले पदों की एक स्पता के कारण रीति गुण माना
गया है। इसे एक निश्चित सीमा में ही गुण माना जाता है। इसके वार-बार
प्रयोग में आने पर अक्षि उतान्त होने लगती है। इसलिए इस गुण का अत्यन्त
निर्वाह वाज्छनीय नहीं माना गया है।

अर्थगत रीति गुण एक प्रकार का कम है। जहाँ अर्थ के वर्णन में उसकी उत्पत्ति से उसके विकास का कम से वर्णन किया जाता है, वहाँ अर्थगत रीति गुण होता है। भोज ने उत्पत्ति आदि किया के कम को ही रीति कहा है। क इसके उदाहरण में चन्द्रमा के उदय से लेकर उसकी किया का यया-कम वर्णन दिखाया गया है।

उक्ति—शब्दगत उक्ति गुण की परिभाषा में भोज ने उसे मनोरम काब्यात्मक अभिव्यक्ति का व्यापक गुण बना दिया है। भोज ने इसे विशिष्ट भणिति कहा है। भोज की इस धारणा को और भी व्यापक स्वरूप प्रदान

१ तेन यत्र सहदगद्धयञ्जमात् अर्थात् कांस्यतालानुस्थानन्यायेन ताद्रशमर्थान्तरमवगभ्यते स गतिरिति लक्षणार्थः । बही टीका पृ० =४

२. उपक्रमस्य निर्वाहो रोतिरित्यभिषीयते । - भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण, पृ० 30

३. अत्र प्रत्येकपदान्तर' नजोविनिवेशात् क्रमाभेदो रातिः । — वही पृ० ७०

४ ववचिद् विशेषशोभावहो भवति । अत प्वात्र नात्यन्तनिर्वाहोऽभिमतः ।

वही, टीका पृ० ६०

५. रोतिः सा यस्त्विह थ.नामुत्पत्यादिकियाक्रमः ।

६ विशिष्टा भणितिया स्यादुर्वित तां कवयो विदुः।

करते हुए टीकाकार रत्नेश्वर ने कहा है कि लोक-प्रचलित भणिति-प्रकार का अतिक्रमण कर किव-प्रतिभा से जिस विशेष प्रकार की उक्ति की सृष्टि होती है, वह लोकोत्तर उक्ति ही उक्ति गुण है। वैसी उक्ति से किव और सह्वय ही परिचित रहते हैं। वह लोकोत्तर भणिति काव्य का शब्दगत गुण है। इस प्रकार काव्य की समग्र चमत्कारपूर्ण उक्तियों को उक्ति गुण मान लिया गया है।

भज़ी-भणिति को भोज ने अथंगुण उपित माना है। यह उनित की वश्ता या वैचित्र्य है। कुन्तक ने वक्ति विज्ञानित में उपितगत बकता को काष्य की आत्मा के पद पर प्रतिष्ठित कर दिया था। उध्वित एवं रस-सम्प्रदाय में सीमित अर्थ में वक्रोक्ति को अलङ्कार-मात्र माना गया है। विश्वनाथ ने वक्रोक्ति को अलङ्कार में गिनकर उसके रलेप एवं काकु; दो प्रकारों का उल्लेख किया है। अभोज ने उस उक्तिवैचित्र्य या बक्रोक्ति को गुण बना दिया है।

प्रौढ़ि—भोज ने पाक को प्रौढि गुण माना है। पहाके उदाहरण का विवेचन करते हुए उन्होंने इसे 'नालिकेरी पाक', 'मृद्दीका पाक', 'सहकार पाक' आदि बना दिया है। पाक' का अभिप्राय वाक्य में शब्दों के ऐसे सटीक प्रयोग से है कि एक भी शब्द को हटाकर किसी शब्द से उस स्थान की पूर्ति सम्भव नहीं हो सके। किव अपने विवक्षित अर्थ को व्यक्त करने के लिए ऐसे शब्दों का चयन करता है, जो उस अर्थ को व्यक्त करने में सर्वाधिक समर्थ होते हैं। अतः, सफल किव के द्वारा प्रयुक्त शब्दों में से एक शब्द का भी परिवर्तन विना भाव को क्षति पहुँचाये सम्भव नहीं होता। सभी पर्यायवाची शब्द भी एक

१. लोकोत्तरास्यन्ति हि भणितिप्रकाराः लोकप्रसिद्धाः । x x x एतत्प्रसिद्धिश्यितिक्रमेण तु या काचित् कविप्रतिभया भणितिराकृष्यते सा भवति लोकोत्तरा x x x कवि-सहद्यानामेव तादृशोनितपश्चियसम्भवात् । —वही रत्नेश्वर-टीका, पृ० ७०

२. डिक्तर्नाम व्यदि स्वार्थी भन्न या भन्योऽभिषीयते । —वही पृ० ८४

३. कुन्तक, बक्रोक्तिजीवित, पुर १७

४. द्रष्टव्य — विश्वनाथ, साहित्यदर्पण १०, पृ० ५१३१

१. उनते: प्रीद: प्रीपाक: प्रोच्यते प्रीदिसंज्ञ्या ।- भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण, पृ०७०

६. अत्र प्रकृतिस्य कोमलकठोरेभ्यो नागरोपनागरग्राग्येभ्यो वा परेभ्योऽभ्युद्यृताद ना ग्राम्यादीनामुभयेषां वा पादानामावापोद्वापाभ्यां सन्निवेशचारुत्वेन योऽयमाभ्यासिको नालिकेरीपाको मृश्रीकापाक इत्यादिर्वावयपरिपाकः सा ग्रीढः इति उच्यते । तथा च बत्रावय नालिकेरीपाक इत्युच्यते । एवं सहकारपाक-मृद्रीकापाके अपि उदाहरणीये इति । — वही, पृष् ।:२

समान ही व्यञ्जक नहीं होते। ऐसे सभी शब्दों के अर्थ के समान होने पर भी सन्दर्भ-विशेष में कोई विशेष शब्द अन्य शब्दों की अपेक्षा अधिक भावा-भिव्यञ्जक हो जाता है। ऐसी स्थिति में उसके किसी भी पर्यायवाची बाब्द के प्रयोग से भावाभिन्यवित निर्वल पड़ जाती है। भोज के काव्य-पाक में ऐसे ही शब्दों के प्रयोग को अभीष्ट माना गया है, जो सर्वाधिक भावाभिव्यञ्जक हों और जिनके स्थान पर उनके पर्यायवाची शब्दों का प्रयोग भी विना अर्थ की हानि पहुंचाये सम्भव नहीं हो । र भवभूति ने श्रीढि गुण का उल्लेख किया है। र बामन ने प्रीढि नामक गुण का तो उल्लेख नहीं किया है; पर अर्थगत ओज गुण को उन्होंने अर्थ की शीढि कहा है।

अर्थगत प्रौढि गुण को भोज ने 'विवक्षित अर्थ का निर्वाह' कहा है।" रत्नेश्वर के अनुसार, कवि के अभीष्ट प्रभूत अर्थ का जहाँ स्वरूप वाक्य से प्रतिपादन होता है वहां प्रीडि नामक अथंगण होता है। ह

भोज के आम्यन्तर एवं बाह्य गुणों के स्वरूप के इस विवेचन से यह स्पष्ट हो जाता है कि चौबीस शाब्द एवं उतने ही आर्थ गुणों की कल्पना करने पर भी भोज ने परम्परागत दस गुणों को अपेक्षाकृत अधिक महत्त्व प्रदान किया है। उन दस गुणों में से समाधि को छोड़कर शेष नी गुणों के विपर्यंथ को भोज ने 'अरीतिमत् दोष' कहा है। " उनकी मान्यता को स्पष्ट करते हुए टीकाकार ने यह युनित दी है कि रलेष, प्रसाद, समता, सौकुमार्य, अर्थव्यक्ति, माधुर्य, कान्ति, उदारता और ओज-इन नी गुणों के योग से वाक्य में वकता आती है और वह काव्य कहलाने का अधिकारी होता है। इन गुणों का भङ्ग होने पर

उक्तिर्वावयं तस्यायं पाकः सा प्रौदिः । शब्दानां पर्यायपरिवर्तासहत्वं पाकः । यदाह-यत्पदानि त्यजन्त्येव परिवृत्तिसहिष्णुताम् । तं शब्दन्यायनिष्णाताः शब्दपाकं - भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण, रत्नेश्वर टीका, पृ० १०१ प्रचक्षते इति । भवति हि सहदयानामेवमन्यः पदं नास्तीति व्यवहारः । —वही पृ० १९२

२. भवभूति, मालतीमाधव, १ पृ० १६

<sup>3.</sup> विवक्षितार्थं निर्वाहः काव्ये प्रोढिरिति स्मृता । - भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण, पृ० ८५

४. कवरभिमतस्य भूयसोऽप्यर्थस्य स्वल्पेनैव वाक्येन प्रतिपादनं प्रौढिः।

<sup>—</sup>वही, रत्नेश्वर टीका पु**० ८**१

५. गुणानां दृश्यते यत्र रलेपादीनां विपर्ययः। अरीतिमदिति प्राहस्तित्रभैव प्रचक्षते ॥ —भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण, पृ० २७

वाक्य काव्याभास-मात्र बन जाता है। अतः, वन गुणों का विपर्यंय दोप है। दि दण्डी की गुण-धारणा के विवेचनकम में हम देख चुके हैं कि उन्होंने समाधिगुण को काव्य-सर्वस्व कहकर उसे गुणों में शीर्षण्य स्थान प्रदान किया है; किन्तु भोज ने समाधि-विपर्यंय दोप का उल्लेख नहीं कर उसके महत्त्व की उपेक्षा कर दी है।

भोज की गुण-धारणा के परीक्षण से यह भी सिद्ध है कि उनके सभी गुणों का स्वरूप उनकी मौलिक उद्भावना नहीं है। परम्परागत दस गुणों के अति-रिक्त जिन चौदह नवीन गुणों की कल्पना की गयी है, उनमें से कुछ गुणों का स्वरूप प्राचीन आचायों के दस गुणों के लक्षण के आधार पर ही कल्पित है। उदाहरणार्थं, भोज का शब्द-शीजित्य वामन का शब्दगुण ओज है। भोज ने शब्दगत ओज की परिभाषा दण्डी से लेकर वामन के शब्द-ओज के आधार पर ओजित्य-नामक नवीन गुण की कल्पना कर ली है। भोज का शब्दगत गति नामक नवीन गुण वामन के शब्द-समाधि गुण से अभिन्न है। भोज ने अन्य अ(चार्यों के गुण-विवेचन में प्रयुक्त पर्यायवाची शब्दों को दो गुणों के रूप में मान लिया है और एक ही गुण की विभिन्न आचार्यों की भिन्न-भिन्न परिभाषाओं के आधार पर एकाधिक गुणों की कल्पना कर ली है। उदाहरणत:, भरत ने उदारता और उदात्तता शब्दों का प्रयोग पर्याय के रूप में किया है। उदारता की ही दो परिभाषाओं में भरत ने एक जगह उसे उदारत्व और दूसरी जगह उदात कहा है। भोज ने उन दो शब्दों के आधार पर उदारता के अतिरिक्त उदात्तता-नामक एक नवीन गुण की कल्पना कर ली है। अन्य आचार्यों के कुछ अलङ्कार को भी भोज ने गुण बना दिया है। भोज का नवीन गुण प्रेय दण्डी के प्रेयोऽलङ्कार से भिन्न नहीं है। कहीं-कहीं मोज ने ध्विन आदि को भी नवीन गुण के रूप में किल्पत कर लिया है। अर्थगत गति काव्य का व्विन-व्यापार है। भोज के कुछ नवीन गुणों को वस्तुतः गुण नहीं माना जा सकता। उदाहरणार्थ, त्रोघ-दशा में भी चेष्टा में उप्रता के अभाव को जो अर्थगत माधुर्य कहा गया है तथा व्याजावलम्बन को जो अर्थगत समाधि गुण के रूप में कल्पित किया गया है, वह युनितसङ्गगत नहीं। इनका सम्बन्ध व्यक्ति के व्यवहार से

रखेपादीनामिति रत्नेपत्रसादसमतासीकृमाय्य र्थं व्यक्तिमाधुर्यं कान्त्युदारतीजसाम् ।
 एतखोगाद्वाक्य वक्रस्पतामासाख कान्य ध्यपदेशं लभते तेषां गुणानां भन्नः कान्या-मासत्वपय्यं वसायी दोषः । —सर० कन्ठा० टोका, पृ० २७

है। इन्हें वाक्य-गुण नहीं माना जा सकता। इतना होने पर भी कुछ गुणों की विद्यावना अवस्थ भीनिक मानी जायगी। सम्मितत्व आदि गुण की कल्पना में भोज की मौलिकता स्पष्ट है।

## भोज का वैशेषिक-गुण

भोज ने दोप-गुणों को वैशेषिक गुण कहा है। दे बाब्य के कुछ दोष भी विशेष अवस्था में गुण वन जाते हैं। काव्य-दोषों का गुणत्व औचित्य के कारण सम्भव होता है। भामह के गुण-तिद्धान्त-विवेचन के कन में हम इसपर विचार कर चुके हैं कि उन्होंने सन्निवेश-वैशिष्ट्य, आध्य-सौन्दर्य आदि के कारण काव्य-दोषों का गुणत्व दिखाया है। काला अञ्जन भी जैने रमणी की सुन्दर आंख का आश्रय पाकर सून्दर लगने लगता है, उसी प्रकार आश्रय के सीन्दर्य से काव्य का दोष भी सौन्दर्याधायक हो जाता है। दे दें हो ने भी विशेष स्थिति में काव्य दोपों का गुणत्व स्वीकार किया है। उन्होंने कहा है कि कवि-कौशल से सभी दोष गुण बन जाते हैं। रुद्रट ने भी दोपों के सम्बन्ध में यही घारणा प्रकट की है। इविनवादी आचार्यों ने श्रुतिदृष्ट आदि दोपों को अनित्य माना है। वे केवल ध्वन्यात्मा श्रुङ्गार में ही दोप मानते हैं। ४ भोज का महत्त्व इस वात में है कि उन्होंने इस दोप-गुण-धारणा या वैशेषिक गुण-धारणा को सुन्यवस्थित रूप दिया है। उन्होंने चौशीस काव्य-शोवों का गुणत्व दिखाया है। इस प्रकार भोज के अनुसार काव्य के चोबीस वैशेषिक गुण हैं। यहाँ इन गुणों के स्वरूप पर विचार किया जायगा। भोज ने वैशेषिक गुणों को पदगत, बाक्यगत एवं वाक्यार्थगत तीन वर्गों में विभक्त किया है।

## पदगत दोष-गुण

असाबुत्व - 'िन्नब्ट', म्लेब्छित' आदि शब्दों का प्रयोग सामान्यतः दोष माना गया है; किन्तु अनुकरण में वह गुण वन जाता है। भोज की मान्यता है

१. ेशे पिकास्तु ते नूनं दोपत्वेःपि हि ये गुणाः । —भोज, सरस्वतीकच्ठाभरण पु० ४६

२ विरोधस्तकलोप्येष कदाचित् किवकौशलात्। उत्प्रमय दोषगणनां गुभवीची विगाहते॥ — दण्डी काव्या० ३, १७६

३. अनुकरणभावमिवकन्नमसमर्थादि श्वरूपतो गण्छन् । न भवति दुश्टमताष्टक् विनरोतन्तिलण्टवणं च ॥ — रुद्रः , कान्यालं ० ६ , ४७

४ अ तिदुष्टाद्यो दोपा अनित्या ये च दशिताः । ध्वन्यात्मन्येव शृङ्गारे ते हेया इत्युदाहृताः ॥—आनन्द० ध्वन्या० २, ३४

कि 'म्लिप्ट', म्लेच्छित', आदि शब्दों का प्रयोग भी जो असाधु माना जाता है, अनुकरण में गुण वन जाता है। र

अप्रयुक्तत्व—भोज के अनुसार अप्रयुक्तत्व दोप भी अनुकरण में गुण वन जाता है। ?

श्रुतिकष्टत्व — कान को अविविकर लगने वाला श्रुतिकष्टत्व दोष भी दुर्वचक योग में तथा रौद्र आदि दोष्त रसों में गुण वन जाता है। इर्वचक चाँसठ कलाओं में से एक है, जिसमें कठिन उत्तित की अर्थ-योजना अपेक्षित होती है। इसे स्पष्ट करते हुए टीकाकार ने कहा है कि इस लक्षण में आदि पद से रौद्र आदि रस का ग्रहण होता है। श्रुति को कष्ट देने वाले कठोर पदों का प्रयोग श्रुक्तार आदि कोमल रसों में ही हेय माना जाता है। दीष्त रसों में वैसे पदों का प्रयोग गुण वन जाता है। इं ब्विन-सम्प्रदाय में भी श्रुतिकष्टत्व दोप को श्रुक्तार आदि कोमल रसों में ही दोष माना गया है।

अनर्थक — जहाँ पादपूर्त्यर्थ किसी पद का प्रयोग होता है, वहाँ अनर्थक दोप माना जाता है किन्तु यमक आदि अलङ्कार की योजना के लिए यदि अनर्थक पद का प्रयोग होता है तो वह गुण माना जाता है। " कोई पद अगर अर्थ को व्यक्त करने में सहायक न भी हो; पर यदि उससे यमक आदि अलङ्कार के निर्वाह में योग मिजता हो तो भोज उसे गुण मानेंगे।

अन्यार्थ — जो शब्द जिस अर्थ में रूढ नहीं हो उसका उस अर्थ में प्रयोग अन्यार्थ दोष माना जाता है; पर प्रहेलिका आदि वित्रकाव्य के भेद में वह दोष नहीं होकर गुण वन जाता है। प्रहेलिका की रचना में कवि का उद्देश्य

श. या म्लिप्टम्लेच्छितादीनां पददोपे व्यसाधुता ।
 निरूपितानुकरणे गुणत्वं सा प्रपद्यते ।। — भोज, सरस्वतीकण्ठा० पृ० = ६-८०

२ गुणत्वमप्रयुक्तस्य तथाऽनुकरणे भवेत् । - वही, पृ० ८७

३ यच्छ्र् तेबिरसं कप्टं तस्य दुर्वचकादिपु । गुणत्वमनुमन्यन्ते सानुशसस्य सूरयः ॥ — वही० पृ० ८८

४. आदिपरेन रीह्रादिरसानुपवेशः । यदाह —शपीसरेफसंयोगीट वर्गश्चापि भूयसा । विरोधिनः स्यु: शृङ्गारे तेन वर्णाः रसच्युतः त एव विनिवेश्यन्ते वीभन्सादी रसे यदा । तदा तं दीपयन्त्येव तेन वर्णी रस-युतः, इति । —वर्हा, टीका पृ० ८८

१ - यत्पादपुरणाद्यर्थमनथेकमुदाहतम् ।
गुणत्वमनुमन्यन्ते तस्यापि यमकादियु ।।— भोज०, सरस्वतीकण्ठा० पृ० ८८

यत् र्राडच्युतत्वेन प्रोक्तमन्यार्थसंकितम् ।
 प्रहेलिकादिप् प्रायो गुणत्वं तस्य युज्यते ।।— वही पृ० ८६

वैचित्र्य का आधान कर पाठक को चमत्कृत करना रहता है। अत:, वह रूढार्य घट्य का प्रयोग न कर वैचित्र्य लाने वाले पद का प्रयोग करता है। ऐसी स्थिति में कि के उद्देश्य में योग देने के कारण अन्यार्थपदस्य गुण माना गया है। दण्डी ने प्रहेलिका के प्रमुपिता भेद में रूढि-रहित दुर्बोघ अर्थ वाली पदावली का प्रयोग वाञ्छनीय माना है। र

अपुष्टार्थ — जहाँ अर्थ की पुष्टि नहीं करने बाले पद होते हैं, वहाँ अपुष्टार्थ दोष माना जाता है। भोज ने इसे ही 'तुच्छवाच्यता' कहा है। उनकी मान्यता है कि तुच्छ वाच्य को अपुष्टार्थ दोष माना गया है; किन्तु कहीं-कहीं छत्द के अनुरोध से वह गुण धन जाता है। भोज की इस मान्यता से सहमत होना कठिन है। छन्द के अनुरोध से अपुष्टार्थ दोष को क्षम्य तो माना जा सकता है; किन्तु वह गुण बन जाता है, यह कहना युक्तिसङ्गत नहीं जान पड़ता।

असमर्थ या अवाचक—यह काव्य-दोष सीत्कार आदि में गुण वन जाता है।<sup>इ</sup>

अप्रतीतत्व—जहाँ केवल शास्त्र में प्रसिद्ध पद का प्रयोग होता है, वहाँ अप्रतीतत्व दोप माना जाता है; क्योंकि उस शास्त्र-मात्र में प्रसिद्ध पद की प्रतीति सर्वजनसुलभ नहीं हो पाती; किन्तु शास्त्रवेत्ताओं के सम्भाषण में वैसे पदों का प्रयोग अधिक स्वाभाविक होने के कारण गुण वन जाता है। अध्यातीतत्व दोप वक्ता के औचित्य के कारण गुण के पद पर प्रतिष्ठित हो जाता है।

निलब्दत्व — जहाँ अर्थप्रतीति में व्यवधान होता है, वहाँ क्लिप्टरव दोप माना जाता है। मोज के अनुसार अर्थ की तुरत प्रतीति हो जाने से क्लिब्टरव दोप गुण बन जाता है। किलब्ट पदों का प्रयोग होने पर भी पदान्तर के सिन्नधान

१. सा स्यात् प्रमुपिता यस्यां दुवींघार्या पदावली । दण्डी, काञ्यादर्शे ३,६६

२. तुच्छवाच्यमपुष्टार्थमिति यत् प्राक् प्रकाशितम् । तस्य छन्दोऽनुरोधादौ गुणत्वमवधार्यते ॥ — भोज, स्ट्यतीकण्ठा०, पृ० ६०

प्रतिपादितमादी यदसमर्थमवाचकम् ।
 तस्यापि छल् मन्यन्ते गुण्दर्थं सीत्कृतादिप् ॥— भोजः सरस्वतीकण्ठा०, पृ० ६०
 शास्त्रमात्रप्रतीतत्वः द्वप्रतीतं तदुच्यते ।

गुण्त्वं तःय तिब्द्यस्भाषादी विदुव्धाः ॥--भोज, सरं बण्ठा०, पृ० ११

अर्थप्रतीतिकृद्द्रे क्लिप्ट नाम यदुच्यते ।
 कटिरयर्थप्रतीती तद्गुणत्वमनुगच्छति ।।— वही पृ० ६१

से, प्रकरण के अनुरोध से या प्रसिद्धि के अनुरोध से उनका अर्थ झट से प्रकट हो जाय तो क्लिप्ट दोप गुण बन जाता है। वस्तुतः जहाँ अर्थ की झट से प्रनीति हो जाय, वहाँ क्लिप्टत्व का अभाव ही माना जायगा। वहाँ निलप्टत्व दोष गुण नहीं बनता, वरन् विलप्टत्व के अभाव से काव्य सुभग होता है।

गूढार्थंस्य-जहाँ पद का अप्रतिद्ध अर्थ में प्रयोग होता है उसे भोज ने गूढार्थं दोप कहा है। उनका मत है कि व्याख्यान आदि में यह गूढार्थंत्व गुण हो जाता है।

नेयार्थ — नेयार्थ दोष प्रहे लिका आदि चित्रकाव्य-भेद में गुण माना गया है। दे प्रहेलिका आदि में दूरारूढ कल्पना इष्ट होती है। अतः, उसमें नेयार्थ को दोप नहीं, गुण माना जाता है।

सन्दिग्ध—ऐसे शब्दों का प्रयोग, जिनके अर्थ का निर्णय तुरत नहीं हो सके,
सन्दिग्ध दोप कहा गया है; किन्तु सन्दर्भ आदि के कारण यदि वैसे अनिश्चयार्थक
पद-प्रयोग से बुद्ध वैशिष्ट्य आ जाय तो वह सन्दिग्ध दोष काव्य का शोभाकारक
गुण दन जाता है। देव देव ने ससंशय दोष को स्थिति-विशेष में अलङ्कार माना
था। उनके अनुसार जहाँ संशय के लिए ही वैसे सन्दिग्ध अर्थ वाले पदों का
प्रयोग होता है, वहाँ ससंशय अलङ्कार ही होता है, दोष नहीं। भामह ने भी
निश्चित अर्थ के इष्ट होने पर ही संशयोत्पत्ति को दोष माना है, अन्यत्र नहीं। "

विरुद्धमितकृत्—जहाँ ऐसे शब्दों का प्रयोग होता है, जो किव के विवक्षित अर्थ से विरुद्ध अर्थ की प्रतीति पाठक के मन में कराने लगते हैं, वहाँ विरुद्ध दोष माना जाता है; परन्तु यदि काव्य में चमत्कार लाने के लिए किव जान-

१. अत्रसिदार्धसम्बन्धं यद् गृदार्थमिति स्मृतम् । तद्व्याख्यानादिषु प्रायो गुणत्वेन तदिष्यते ॥—भोज, सर० ऋण्ठा०, पृ० १२

२ नेयार्थं यत्स्वसङ्के तक्कृप्तकाच्यं तदीरितम् । प्रहेलिकादिषु प्राम्ने स्तद्गुणस्ये न गण्यते ॥ - वही, पृ० ५३

३. यदनिश्चयकृत् प्रोक्तं सन्दिः तद्गुणीभवेत् । भवेदिशेषावगमो यदि प्रकरणादिभिः ॥ —वही, पृ० १४

४. ईदृशं रशयायेव यदि जातु प्रयुक्यते ।।
स्यान्लद्भार प्रवासी न दोषस्तत्र तद्यया ।।—दण्डो, काव्यादर्श ३,१११

१. सर्वंशयमिति प्राहुस्ततस्तज्जननं वचः । इष्टं निश्चितये वान्यं न वेलायेति (वेलायति १) तद्यथा ।—भामह, कान्यालङ्कार, ४,१८

बूझकर विरुद्धार्थ-प्रतीति-जनक शब्दों का प्रयोग करता है तो वह प्रयोग काव्य का शोभावायक गुण बन जाता है। १

अप्रयोजकपदत्व—जिस पद-प्रयोग से अर्थ में किसी प्रकार का वैशिष्टय नहीं आता उसे अप्रयोजक पद कहते हैं। यह काव्य का दोप है; किन्तु जहाँ वैशिष्ट्य अभीष्ट नहीं हो, केवल वस्तु के स्वरूप की विवक्षा हो, वहाँ अप्रयोजकपदत्व भी गुण बन जाता है। वस्तुतः, यह अदोप-मात्र माना जा सकता है, भावात्मक गुण नहीं।

देश्य-अब्युत्पत्तिमत् अर्थात् व्याकरण के नियम से अब्युत्पन्न, शब्द को देश्य दोप कहा गया है। वह दोप भी महाकवियों के कौशल से गुण बन जाता है।

प्राम्यत्व—प्राम्यत्व के तीन प्रकार होते हैं; घृणावत्, अश्लीलत्व एवं अमञ्जलार्थत्व । ये दीप भी संवीत अर्थ में, वस्तु माहात्म्य से गुप्त अर्थ में तथा लक्ष्य अर्थमें दोप नहीं माने जाते । यह दोप-परिहार मनो वैज्ञानिक आधार पर आधृत है। भावना के आधार पर ही अश्लीलता आदि दोप का निर्णय होता है। ईश्वर के साथ सम्बद्ध होने के कारण ही शिव-लिङ्ग के प्रति किसी के मन में असम्य भावना नहीं उत्पन्न होती। इसी प्रकार भगिनी, भगवती आदि शब्दों के साथ मनुष्य की जो पवित्र भावना जुड़ी हुई है उसके कारण भकार आदि वर्ण में भी असम्य भाव का आभास उत्पन्न नहीं होने पाता। अर्थ के लक्षित होने पर उसमें ग्राम्यत्व, अश्लीलत्व एवं अमङ्गलम्ब का बोध नहीं होता। भोज ने अपनी वृत्ति में इस ओर निर्देश किया है। उक्त तीनों दोषों में से प्रत्येक संवीत, गुप्त एवं लक्ष्य अर्थ के भेद से तीन प्रकार का दोष-गुण बन जाता है

यत्तिहरूद्धमित्युवर्तं विपरीतप्रकल्पनम् ।
 तथाभूताभिधानेन गुणत्वं प्रतिपद्धते ॥ – भोज, सरस्वतीकण्ठा० पृ० ६५

२. अपयोजकमित्युक्तमिवशेषविधायकम् । स्वरूपमात्रे बक्तज्ये तस्यापि गुणतेष्यते ॥ – वहा, पृ० ६६

इ. यदन्युत्पत्तिमर्देश्यमिति पूर्वं निरूपितम् । महाकविनित्रद्धं सरद्द्यत्र गुणीभवेत् ॥ —वही, पृ० ८७

४. प्राम्यं घृणाबदरलीलामझलार्थं यदीरितम्। तत् संवीतेषु गुप्तेष लक्षितेषु न दुष्यति ।। —बही पृ० ६७

यदाइ—संवीतस्य हि लोकेपु न दोपान्वेषणं क्षमम् ।
 शिवलिङ्गस्य संस्थाने कस्यासभ्यत्ववासना ।। और—
 वस्तुमाद्दास्ययुप्तस्य पदार्थस्य विभावनात् ।
 भगिनीभगवत्यादि नासभ्यत्वेन भाव्यते ।। — वही, वृत्ति, पृ० ६८,६६

और इनकी संस्था नी हो जाती है। इनके अतिरिक्त पन्द्रह पदगत दोय-गुणों का विवेचन ऊपर हो चुका है। इस प्रकार पदगत येशेषिक गुण चौबीस प्रकार के माने गये हैं।

## वाक्यगत वैशेपिक गुण

भोज ने चीबीस वावयगत दोषों का गुगत्व दिक्षाकर चीबीस प्रकार के वाक्यगत वैशेषिक गुणों की कल्पना की है। यहाँ उनके वाक्यगत वैशेषिक गुणों का आलोचनात्मक परिचय दिया जाता है—

शब्दहीत—शब्दहीन दोप असाधु शब्द का प्रयोग है। भोज ने यह मान्यता प्रकट की है कि यदि कवि की विवक्षा के कारण कहीं स्वभाव-सुन्दर असाधु शब्द का भी प्रयोग होता है तो वह शोभायह गुण हो जाता है। र दण्डी ने भी शिष्टजनों के इष्ट होने पर 'अनालक्ष्यलक्ष्यलक्षण-रूप' शब्दहीन को दोप नहीं माना था। र

अपक्रम - अपक्रम के दोषाभाव के सम्बन्ध में दण्डी के ही विचार को भोज ने यथा-रूप उद्धृत कर दिया है। दण्डी की घारणा है कि जहाँ कवि अन्वय-सम्बन्ध के अवबोध के लिए सायास कम का तिरस्कार कर वर्णन करता है, वहाँ कम का उल्लङ्क्षन दोप नहीं माना जाता। भोज ने दण्डी के इस कथन को तथा उनके द्वारा प्रदत्त इसके उदाहरण को अक्षरशः स्वीकार कर लिया है, व

विसन्धि या विरूपसन्धि — भोज ने इन दोनों दोपों के सम्बन्ध में कहा है
कि ये दुर्वाचक एवं प्रगृह्य आदि में दोप नहीं माने जाते । इसका कारण यह
है कि स्त्री, बच्चे तथा मूर्खों को सिखाने के लिए सन्ति-हीन पदावली का प्रयोग
आवश्यक हो जाता है। गोष्ठी में हास्य आदि के लिए भी दुर्वाचक का प्रयोग
विहित है। इन स्थितियों में जहाँ दुर्वाचक के प्रयोग का विधान है, वहाँ विमन्धि

१. तत्र शब्दविहीनस्य विवक्षावशतः स्वचित् । निसर्गमुन्दरत्वेन गुणत्वं परिकल्यते ॥ - भोज, सरस्वतीकण्ठा०, पृ० १०३

२ शब्दहोनमनालक्ष्यलक्ष्यलक्षणपद्धतिः । पद्मयोगोऽशिष्टेष्टः शिष्टेष्टस्तु न दुष्यति ॥ दण्डी, काब्यार्श, ३,१४८

३. यत्नः सम्बन्धविज्ञानहेतः कोऽपि कृतो यदि । क्रमलञ्चनमप्यादुर्ने दोवं सूरयो यथा ॥ वही ३,१४६ और भोज, सरस्वती-कण्ठा०, पृ० १०४

४. विरुपसन्धि यत्पूर्वं विसन्धि च निरूपितम् । न च दुर्वचके प्रायः प्रगृह्यादौ च दुप्यति ।। भोज, सरस्वती-कण्ठा०, पृ० १०५

को दोप नहीं माना जा सकता । र प्रगृद्धा में तो सिन्ध का न होना व्य.करण-सम्मत है। अतः, प्रगृद्धा की स्थिति में विसिन्ध शास्त्र-सम्मत होने के कारण दोप नहीं। पाणिनि के अनुसार, प्लुत स्वर और प्रगृद्धासंज्ञक पद के परे स्वर आने पर प्रकृतिवद्भाव हो जाता है, सिन्ध नहीं होती। र 'प्रगृद्धा' व्याकरण का पारिभाषिक शब्द है; अतः यहाँ उपका स्पष्टीकरण अपेक्षित होगा। पाणिनि ने द्विवचन के उन शब्द-क्पों को, जिनके अन्त में 'ई', 'ऊ' या 'ए' आते है, प्रगृद्धा संज्ञा दो है। र दण्डी ने भी प्रगृद्धा आदि के कारण होने वाली विसन्धि को छोड़कर स्वेच्छा से किये जाने वाले विसन्वि-पद-प्रयोग को ही दोप कहा या। में भोज की धारणा दण्डी की धारणा से प्रभावित है। उन्होंने अपनी वृत्ति में दण्डी की इस धारणा की ओर निर्देश भी किया है।

पुनक्क — पुनक्वत दोप का गुणत्व दिखाने के लिए भोज ने दण्डी की ही तत्सम्बन्धी घारणा को उद्भून कर लिया है। दण्डी का मत है कि जहाँ अतिशय अनुकम्पा आदि की विवक्षा हो, यहाँ पुनक्वत दोप नहीं होता, वरन् अलङ्कार हो जाता है। भोज ने भी सरस्वतीकण्ठाभरण में यही कहा है। " इस कथन में दोपामाव को अलङ्कार कहकर अलङ्कार को गुण का पर्याय बना दिया गया है। इसके उदाहरण का स्पष्टीकरण करते हुए भोज ने अलङ्कार के स्थान पर गुण शब्द का प्रयोग किया है। लक्षण में जिस अर्थ में अलङ्किया शब्द का प्रयोग हुआ है, ठीक उसी अर्थ में वृत्ति में गुण शब्द का प्रयोग किया गया है। इस प्रकार मोज ने गुण और अलङ्कार का प्रयोग यहाँ पर्यायवाची शब्द के रूप में किया है। "

१. यदाह - शुक्रस्त्रीवालमूर्खाणां मुखसंस्कारसिद्धये । प्रहासाय च गोप्ठीषु वाच्या दुर्वाचकादयः ॥—भोज, सर० कण्ठा० पृ० १०६

२. प्तुतप्रद्धा अचि नित्यम् ।- पाणिनि, अष्टाध्यायी, ६,१.१२५

३. ईदुदेद्दिवचनं प्रगृह्यम् । - वही १,१,११

४. न संहितां विवक्षामीत्यनुसन्धानं पदेषु यत् । ति.संधीति निर्दिष्टं न प्रगृह्यादिहेतुकम् ॥—दण्डी, कान्यादर्गं, ३,१४६

१. ह्र प्टब्य - भोज, सरस्वतीकच्ठाभरण, वृत्ति, पृ० १०६

६ अनुकम्पाद्यतिशयो यदि कश्चिद्दिबद्दयते । न दोपः पुनक्कोपि प्रत्युतेयमलं क्रिया ॥—दण्डी, कान्यादर्श, ३,१३७ तथा —भोज, सरस्वतीकण्डावरण, पृ० १०७

७ तदुशयं अनुकम्पायतिशयविवक्षायामदोप इति गुणस्यम् । — भोज, सरस्यतीकण्ठाः रण पृ ० १०७

ब्याकीर्ण-पदों के ब्युत्कम को अर्थात् बाक्य में पद के उचित विन्यास के अभाव को भोज ने ब्याकीर्ण दोप कहा है। वह ब्याकीर्ण दोप भी स्थिति-विकोप में गुण बन जाता है। र

सङ्कीर्ण — एक वाक्य के पदार्थ का दूसरे वाक्य के पदार्थ के साथ परस्तर प्रवेश सङ्कीर्ण दोष है; पर प्रश्नोत्तर में यदि कम से दोनों वाक्य सङ्कीर्ण होते हैं तो वह सङ्कीर्ण दोष नहीं माना जाता। द

अपर-भाषा-चित्र में, जहाँ कई भाषाओं के मिश्रण से चित्र-काव्य का निर्माण होता है, अपद दोप नहीं होता ।

वाक्यगितम् -एक वाक्य में वाक्यान्तर का प्रविष्ट हो जाना वात्य-गित दोष है; पर जहाँ प्रकृत-रस के साथ रहने वाले रसान्तर से दोप का तिरस्कार हो जाय, वहाँ वह दोप नहीं होता । ४ उपमा-दोष

भिन्नलिङ्गत्व एवं भिन्नवचनत्व—काव्यशास्त्र में उपमा से सम्बद्ध कई दोषों की चर्चा हुई है। भोज ने कुछ उपमा-दोषों का गुणत्व प्रतिपादित किया है। भिन्नलिङ्ग और भिन्नवचन उपमा के दोप हैं। उपमान और उपमेय में समान लिङ्ग और समान वचन का प्रयोग अपेक्षित होता है। जहाँ दोनों में भिन्न-लिङ्ग का प्रयोग होता है, वहाँ भिन्नलिङ्ग दोप होता है। इसी प्रकार यदि दोनों में भिन्न वचन का प्रयोग होता है तो उसे उपमा का भिन्नवचन दोप माना जाता है। भोज की मान्यता है कि यदि भिन्नवचन एवं भिन्नलिङ्ग का प्रयोग भी विद्वानों के मन में उद्देग उत्पन्न न करता हो तो उसे दोप नहीं माना जाता।

१. पदानां ब्युत्क्रमो यत्र क्रमेण ब्युत्क्रमेण वा । तद्ब्याकीणें विदुस्तस्य न दोपः क्वापि तद् यथा ॥ ---भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण पु० १०७

२. पर्यायेण इयोर्वत्र वान्यं प्रश्नोत्तरादिषु । संकार्णं तन्न दोपाम बाक्ये वाक्यविदो विदः ॥— वही, पृ० १०८

इ. प्रकृतिस्था विभेदेन ग्राम्यादिभिरथापि वा । अपदे तस्य चानुका भाषाचित्र विधीयते ॥—वही, पृ० १०६

४. बाक्यान्तरक्षणभै यद व वर्ष ताक्यणभितम् । रसान्तरितरस्थारे तदिष्यै नेप्टमन्यथा ॥— वर्दा, पु० ११३

१. यदिभन्नजिङ्गमित्युक्तं विभिन्नवचनं च यत्। उपवाद्रयणं तत्र यत्रोहेगो न घोमताम्।।— वही पृ० ११४-११

हीनोपम — जहाँ उपमान का धमं उपमेय के धमं के समान नहीं होता, यहाँ हीनोपम उपमा-दोप माना जाता है। प्रस्तुत वस्तु के धमं के प्रभाव को बढ़ाने के लिए ही अप्रस्तुत की योजना होती है। उपमा अलङ्कार में सामान्यतः उपमान और उपमेय के धमं में सादृश्य रहता है। इत्तीलिए उपमान-धमं का उपमेय-धमं के सामान न होकर उससे हीन होना दोप माना गया है। भोज के अनुसार, प्रसिद्धि के कारण इस दोध का परिहार हो जाता है। हीन धमं वाला उपमान भी यदि कवि-परम्परा में प्रसिद्ध हो जाता है तो उस उपमान की योजना को दोप नहीं माना जाता। रै

अधिकोपम-उपमेय की अपेक्षा उपमान के न्युनता-रूप हीनोपम के विपरीतः उपमान की अधिकता को आधिकोपम दोप माना गया है। भोज ने यह माना है कि हीनोपम की ही तरह अधिकोपम भी स्थिति-विशेष में दोख नहीं माना जाता । र उक्त उपमान-दोपों के गुणत्व को धारणा, भोज को दण्डी से मिली है। दण्डी ने यह माना है कि लिङ्गिभिन्न, वचनिभन्न, हीनोपम और अधिकोपम उपमा-दोप वहीं दोष माने जाते हैं, जहाँ उनसे अर्थप्रतीति में व्याघात होने से सहदयों के चित्त में उद्दोग उत्पन्न होता है। जहाँ वे सहदय के चित्त को उद्धिग्न न करें, बहाँ वे दूषण नहीं होते। विशेष स्थिति में उनके दोपत्व के अभाव को ही भोज ने गुण मान लिया है। दण्डी ने विद्रन्मानस-विक्षोभकारी न होने पर उनकी अदोपना स्वीकार की थी । भोज ने भी अपने लक्षण में प्रसिद्धि आदि की स्थितियों में उनके दोष का राहित्य ही प्रतिपादित किया है। अतः, इन उपमा दोषों के अभाव को गूण मानकर वैशेषिक गूण-वर्ग में रखना उचित नहीं। दोपाभाव के स्थल में दो स्थितिया सम्भव हैं:-कुछ दोष ऐते हैं, जिनके अभाव में कुछ गुणों की भावात्मक सत्ता अनिवार्यतः रहा करती है, पर कुछ दोषों के अभाव में गुणों की भावात्मक स्थिति आवश्यक नहीं। मम्मट ने वक्ता आदि के औचित्य से दोप का कहीं गुणत्व माना है और

१. यत्रोपमानधर्माः स्युनीपिमे येन सम्मिताः । तङीनोपममित्यातुस्ततःशसिद्धौ न दुष्यति ॥—भोज, सर० ऋण्ठा० पृ० ११८

२. क्रमेणानेन कृतिभिरेष्टन्यमधिकोपमम् । विशेषस्तूपमे याक्रमनुमानात् प्रतीयते । — वही, पृ० ११६

३ न लिण्यचने भिन्ने न होनाधिकतापि वा । उपमा दूषणायार्थं यत्रोहेगः न घ मताम् ।.—दण्डी, काव्यादर्शं २, ११

कहीं उसका दोप-गुण-राहित्य-मात्र । पाठक के मन में उद्देग उत्पन्न न करने के कारण उन्हें दोषाभाव तो माना जा सकता है किन्तु वे सहदय के मन में आह्नाद उत्पन्न करते हों, यह नहीं कहा जा सकता; और, इसीलिए उन्हें आवात्मक गुण मानने में कोई युक्ति नहीं।

## न्छन्द-दोष

खन्दोसङ्ग :— छन्द में वर्णों की संख्या तथा गुरु-लघु मात्राओं के प्रयोग का छन्द-शास्त्र में विधान है। जिस छन्द में जितने वर्णों का प्रयोग अपेक्षित हो तथा जिस स्थान में गुरु या लघु वर्ण के प्रयोग का विधान हो, वहाँ उतने वर्णों या गुरु-लघु मात्र ओं का यथा-नियम प्रयोग न होने पर छन्दो अङ्ग दोप माना जाता है। भोज का मत है कि जहाँ संयुक्त वर्ण के पूर्व का वर्ण यत्नपूर्वक अगुरु बना दिया जाय, वहाँ छन्द इस दोष नहीं होता है। इस छन्दशास्त्र में संयुक्त वर्ण के पूर्व की मात्रा गुरु मानी जाती है। उसके लघु कर देने पर मात्रा-नियम में व्याघात होने पर भी छन्द-भङ्ग दोप नहीं माना जाता। दण्डी ने इस दोष को सुनिन्दित कहकर सर्वथा त्याज्य माना था। भोज ने विशेष स्थित में उसका भी गुणत्व मान लिया।

यितमङ्गः — छन्द में अस्थान विराम को यितमङ्ग दोप कहा जाता है।
छन्द के पाठ में विराम को यित कहते हैं! यित का स्थान छन्द में निर्धारित
रहता है। जिन्नने वणों के बाद यित का विधान रहता है, उतने वणों के बाद ही
यिद शब्द समाप्त नहीं होता तो पद के बीच में ही यित पड़ जाती है। इस
प्रकार यित के लिए शब्द को तोड़ना पड़ता है या शब्द आरम्भ होने के पूर्व
या उसके समाप्त होने के बाद विराम लिया जाता है। दोनों ही स्थितियों में
यित के लिए वणों की संख्या का नियम उपेक्षित हो जाता है। अतः, इसे
यितमङ्ग दोध माना जाता है। भोज ने कुछ स्थितियों में इसके गुणत्व की
कल्पना की है। पद के अन्तिम अवयव का लोप हो जाने पर जो शेष भाग वच
रहता है, वहाँ यित रह सकती है। सिन्ध होने पर जो विकार होता है, वहाँ भी
ःयित का पड़ना दोध नहीं माना जाता। भोज ने अपनी वृत्ति में ऐसी कई

वक्ताबौचित्यवशादोपोऽपि गुणः क्वचित्क्वचिन्नोभौ ।

<sup>-</sup> मम्मट, काब्यप्र० ७ पृ० १६७

<sup>&#</sup>x27;२. यदा तीत्रप्रयत्नेन संयोगादेरगौरवम् । न छन्दोभन्नमन्याद्वस्तदा दोपाय स्र्यः—भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण, पृ० १२० .३. संयोगाख दीर्धम '''' । — अत्तवोध खोक २

स्थितियो का उल्लेख किया है, जिनमें यतिभक्त दोप नहीं होता। वृत्ति में। दण्डो के एक दलोक को उद्भृत किया गया है, जिसमें उन्होंने लुप्तरदान्त सादि में यतिभक्त को अदोप माना है। द

अशरीर—िकयाहीनता में अशरीर दाप माना जाता है; किन्तु जहाँ किया की अपेक्षा नहीं रहती, वहाँ वाक्य में किया-पद का अभाव किया-हीन दोप नहीं माना जाता। इसके अतिरिक्त क्लेप आदि गुणो के विपययभूत अरीतिमत् दोष के नो भेदों से भी निम्नलिखित नौ वैशेषिक गुण बनते हैं—

१. शैथिल्य—श्लिष्ट गुण का विपयंय शिथिल दोष है; किन्तु गोड मार्ग में यह समादृत होता है। अतः, यह दोष सभी मार्गों का दोष नहीं। वैदर्भ मार्ग में इसे दोष माना जाता है; पर गौड मार्ग में यह गुण है। दें दण्डी की मान्यता के आधार पर भोज ने शैथिल्य को गौड मार्ग का गुण माना है और इसे दोष, गुण में परिगणित किया है।

२. वैषम्य—समता गुण का विषयीस वैषम्य दोष कहा जाता है। अलङ्कार-योजना के अनुरोध स कहीं-कहीं वैषम्य गुण वन जाता है। शब्दाडम्बर में शब्द रखने वाले गौड मागं के किव वैषम्य का आदर करते हैं। इसालए वह गौड मार्ग में गुण माना जाता है। " ४ण्डी की भी मान्यता है कि गौड अर्थालङ्कार एवं शब्दालङ्कार के उत्कर्ष में आग्रह रखते हैं; अतः वैषम्य के त्याग में रुच्दि नहीं रखते। कि

श्वक्यमस्थानविरितप्राग्भग्नयितिसंश्वया ।
 समुद्दिष्टं यदधुना गुणत्वं तस्य करम्यते ।। तदाह —
 स्वरसन्ध्यकृते प्रायो धातुभेदे तदिष्यते ।
 नामभेदे च शेषेपु न दोप इति स्रयः ।।
 जुप्ते पदान्ते शेपस्य पद्रवं निश्चितं यथा ।
 तथा सन्धिविकारान्तं पदमेवेति वण्यते ।। — भोज, सर० कण्ठा० पृ० १२४

२. द्रव्टन्य, दण्डो, कान्यादर्श, ३, ११४—सर० कण्ठा० में उद्भृत, पृ० १२१

१. अशरारं क्रियाहीन क्रियापेक्षा न यत्र तु । प्राशस्त्यादेरपेक्षा वा न दोषस्तत्र तद्यथा ॥ — मोज, सर० कण्ठा०, पृ० १२९

४- श्लिष्टमस्पृष्टशेथित्यं शिथिलं ति पर्ययः। गोडायेरिश्यते तत् वन्धशशस्त्रयगीरवात्।।—वही, पृ० १२२

१. न दोपः क्वापि वेपम्येऽप्यर्थालङ्कारकारणात् । पौरस्त्येरःवृतत्वाच्च शब्दाडम्बरतोऽपि वा ॥ – वर्शः, पृ० १२३

६. इत्यनालोच्य वेषम्यमर्थालंकारत वरी । अवेक्षमाणा वनुषे पौरस्त्या काव्यपद्धतिः ॥—दण्डी, काव्यादर्श, १, ५०

३. कठोरत्व - गौड मार्ग में कठोर को दोय नहीं माना जाता। वहाँ के किव दीप्तत्व का आदर करते हैं।

- ४. अप्रसन्त -प्रसाद गुण का विषयंय अप्रसन्त दोष याना गया है; किन्तु चित्रकाव्य में उसे दोष नहीं माना जाता। चित्रकाव्य में ऐसा शब्द-कीतुक हुआ करता है कि उसका अर्थ वौद्धिक व्यायाम के बाद ही जाना जा सकता है। उसमें बच्चे से लेकर स्त्रियों तक के लिए सुवीघ प्रसिद्धार्थ पद का प्रयोग नहीं होता। वहाँ अप्रसन्तता को ही गुण माना जाता है। ?
- ४. नेयार्थ—जहाँ अघ्याहार के द्वारा अर्थ का वंश्व हो, वहाँ नेयार्थ दोप माना गया है। भोज का मत है कि जहाँ प्रसिद्धि के कारण अर्थ का अघ्याहार होता है, वहाँ नेयार्थ दोप नहीं होता। इ
- ६. ग्राम्य—भोज ने ग्राम्यत्व को भी अनित्य दोप माना है। असम्य अर्थं का प्रतिपादन ग्राम्य दोप कहा जाता है। भोज के अनुसार ग्राम्य-उक्ति में ही असम्यार्थ-प्रतिपादन दोप होता है। उसी अर्थं का यदि विदग्ध-उक्ति में वर्णन हो तो वहाँ ग्राम्यत्व दोष नहीं होता, वह गुण हो जाता है। ४
- ७. असमस्त —समासभूयस्त्व ओज के विषयंय को भोज ने असमस्त दोप कहा है। उनका कहना है कि दोन्त अर्थ में ओज रहता है। यदि ओज-विषयंय असमस्त भी दोन्त हो तो वह दोप नहीं होकर गुण बन जाता है। उन्होंने इसके उदाहरण का स्पष्टीकरण करते हुए दिखाया है कि इसमें समास का अभाव होने पर भी बन्ध को प्रौढता के कारण असमस्तत्व गुण हो गया है। वि

२. अविद्रदङ्गनावालमिसदार्थं प्रसादवत् । विषय्ययोऽस्याप्रसन्नं चित्रादी तन्न दुप्यति ।।—वही, पृ० १२४

कठोरमपि वध्नन्ति दीप्तमित्यपरे पुनः ।
 तेषां मतेन तस्यापि दूषणं नैव विद्यते ।। — भोज, सरस्वतीकण्ठा०, पृ० १२३

३ अध्याहारादिगम्यार्व नेयार्थ प्रागुदाहतम् । स गम्यते प्रसिद्धे रचेत्र तहोपवदिष्यते ॥ - वही, पृ० १२४

४. असम्यार्थं मतं ग्रान्यं तद् ग्राम्योक्तवेव दुष्यति । विदरकोक्तौ तु तस्यादुर्गुणवरवं मनीविणः ॥—वही, पृ० १२४

१. खोजः समासमूयस्त्वं तदीप्तार्थेप् वध्यते । विषय्ययोऽस्यासमस्तं तद्दीप्तं चेन्न दोषभाक् ॥—वही, पृ० १२४

इस प्रकार दीप्तत्व के व्याख्या उन्होंने बन्ध की प्रौढता के रूप में की है। वन्तुतः, भोज ने जो उदाहरण दिया है, उसमें दीप्ति प्रौढ बन्ध के कारण नहीं, वरन् उत्साह की व्यञ्जना के कारण है। उसी उदाहरण में आनन्दवर्धन ने असमास-रचना में ओज दिखाकर यह सिद्ध किया है कि गुण सङ्घटना पर आधित नहीं रहते। वे ओज-विपर्यंय असमास को दोप माना जाय या नहीं इसपर हम भोज के ओज-गुण की विवेचना के प्रसङ्घ में विचार कर मुके हैं। दीप्त रस में भो असमस्त रचना सर्वथा दोप नहीं है, यह आनन्दवर्धन ने सवल युक्तियों से प्रमाणित कर दिया है। अतः, असमस्त दोप के गुणत्व की कल्पना व्यर्थ का आयास है।

द. अनिव्यूंड—जहाँ समस्त या असमस्त किसी एक रीति का आदात, निर्वाह नहीं होता वहाँ अनिव्यूंड दोप होता है। यह दोप कभी-कभी गुण बन जाता है। जहाँ वर्णन में अनेक रस आदें, वहाँ रसानुरूप रीति का परिवर्तन गुण ही माना जाता है। अत:, वहाँ अनेक रीतियों के आ जाने से जो अनिव्यूंडत्व होता है वह दोप नहीं, गुण ही होता है।

९. अनलङ्कार—अलङ्कार-रहित वाक्य अर्थात् अनुत्कृष्ट विशेषण पद-प्रयोग को अनलङ्कार कहा जाता है। इसे दोप माना गया है। पूर्वापर के अनुसन्धान से वाक्य की सङ्गति हो जाने पर यह अनलङ्कार दोष भी गुण वन जाता है। विशेषा वाक्यार्थगत विशेषिक गुण

अपार्थ — जहाँ समुदाय अर्थ की एकता का अभाव होता है अर्थात् सभी उक्तियों का मिला-जुला कोई अर्थ नहीं होता, वहाँ अपार्थ दोप माना जाता है। यह दोप बच्चे, उन्मत्त तथा मत्त व्यक्तियों की उक्ति में गुण बन जाता है। विकता के औचित्य के कारण उन्मत्त व्यक्ति आदि की उक्ति में अपार्थ को दोप नहीं माना जाता। उन्मत्त व्यक्ति की बात में सम्बन्ध का अभाव स्वाभाविक है।

१. द्रष्टव्य — आनन्दवर्धन, ध्वन्यालोक, २, पृ० १२०

समस्तमसमस्तं वा न निर्वेहित यद्भः।
 तदनि॰यू ढम्स्यापि न दोपः क्वापि तद्यथा।। प्रसीद चंडि ! त्यज मन्यु ...
 अत्र समस्तरोत्यनिर्वोहादनि॰यू ढरवेऽपि रसान्तर रिग्रहेण रीत्य न्तरपरिग्रहाद्
 गुणत्वम्।
 —भोज, सर॰वतीब डामरण, पृ० १२६-२६

३ निरलंकारमित्यादुरलङ्कारोज्यितं वचः । पूर्वोत्तरानुसन्धाने तस्य साधुत्वमिष्यते ॥—वहीः पृ० १२!

४. समुदायार्थशून्यं यत् तदपार्थः प्रचक्षते । तन्मत्तोनमत्तवालानां मुक्तेरन्यत्र दुष्यति ॥ — वही, पृष्ट १२६

अतः, उस स्थाभाविक दशा के वर्णन के लिए समुदायार्थंशून्यता गुण वन जाती .है। भोज की यह धारणा दण्डी की अशर्थं-दोष-धारणा से अभिन्न है।

व्ययं या अप्रयोजन—िकसी वर्णन से जो अर्थ गतार्थ हो जाय, उसका वर्णन तथा प्रयोजनहीन अर्थ का वर्णन अप्रयोजन दोष कहा गया है; किन्तु. कहीं-कहीं उसका भी निर्दोष प्रयोग देखा जाता है। 2

एकार्यं — पूर्वकथित अर्थं का पुनः विना किसी वैशिष्ट्य के उसी रूप में कथन एकार्थं दोष है। रसमग्न-दशा में यदि कोई व्यक्ति पुनरुक्ति करता है तो वहाँ यह दोप नहीं माना जाता। इं दण्डी ने भी अतिशय अनुकम्पा आदि की दशा में पुनरुक्त को अदोप माना है। अभोज की यह घारणा दण्डी की घारणा से प्रभावित है।

ससंशय या सन्दिग्ध—संशय उत्पन्न करने के लिए ही जहाँ किव सन्दिग्धार्थ पद का प्रयोग करता है, वहाँ सन्दिग्ध दोष न होकर काव्य का अलङ्करण वन जाता है। भोज की यह धारणा दण्डी की धारणा से अभिन्न है। है

अपक्रम-जहाँ वाक्य में या सम्पूर्ण प्रवन्ध में अर्थ के पौर्वापर्य-क्रम का अभाव रहता है, उसे अपक्रम दोष कहते हैं। जहाँ अर्थ के पौर्वापर्य-क्रम में विपर्यय होने से काव्य में कुछ विचित्रता आती है, वहाँ यह क्रम का विपर्यय गुण बन जाता है।

खिन्न-जहाँ रीति का निर्वाह नहीं होता, वहाँ खिन्न दोष होता है। रीति का निर्वाह न होने पर भी यदि काव्य की कान्ति मिलन नहीं पड़ती तो

१. द्रष्टच्य - दर्जी, कान्यादशै. ३, १२८

२. तदप्रयोजनं यच्च गतार्थमर्थमेव तत्। तस्यापि क्वापि निर्दोषः प्रयोगो दृश्यते यथा ॥ – भोज, सर०, कण्ठा०, पृ० १२७

३. अविशेषेण पूर्वोक्त यदि भूयोपि कीर्र्यते । तदेकार्यं रसाक्षिप्तचेतसां तन्त दुष्यति ।। वही, पृ० १२८

८. द्रष्टब्य-दण्डी, काश्यादर्श ३, १३७

१. संशयायैव सन्दिग्धं यदि जातु प्रयुज्यते । स्यादलङ्कार प्वासी न दोपस्तत्र तस्था ॥—वही,, पृ० १२६

६. द्रष्टव्य —दण्डी, काच्यादशं, ३, १४१

७. वाक्ये प्रवन्धे चार्थानां पौर्वापर्यं विषय्याः। दोषः सोषक्रमो नाम चित्रहेतौ न दुष्यति ॥ – वही, पृ० २२६

वहाँ दोप नहीं माना जाता । अतः, खिन्न सर्वथा दोप ही नहीं है ।

अतिमात्र या अत्युक्ति—जहाँ लीकिक अर्थ का त्याग कर अलीकिक वर्णन की पद्धित अपनायी जाती है, वहाँ अत्युक्ति नामक दोप होता है, किन्तु गौड मार्ग में इसे दोप नहीं माना जाता। गौड कवियों को क्वि अत्युक्तिपूर्ण वर्णन में अधिक रहती है; अतः वहाँ के काव्य में अत्युक्ति गुण-रूप में स्वीकृत है। विष्ठी की भी यही मान्यता है। वि

परुष — निष्ठुर अर्थ वाला परुष दोष अत्यन्त निन्च होता है; पर विरुद्ध-दृक्षणा आदि में वह भी दोष नहीं रह जाता। ४

विरस-जहाँ अप्रायाङ्गिक रस आ जाय, वहाँ विरस दोष माना जाता है। विरस भी कहीं-कहीं अर्भ ष्ट हो जाता है। जहाँ रस एवं वस्तु की अप्रवानता अभीष्सित होती है, वहाँ विरस गुण बन जाता है।

हीनोपम और अधिकोपम — वाक्यगत दोष गुण-विवेचन-फ्रम में इन दोषों के स्वरूप पर विचार किया गया है। भोज ने इन दोनों वाक्यार्थगत दोषों का स्थिति-विशेष में गुणत्व स्वीकार किया है। इ

असद्शोपम — जहाँ उपमान से उपमेय का वैषम्य दिलाई पड़ता हो, वहाँ असद्शोपम उपमा-दोप माना जाता है। भोज के अनुसार व्यितरेकोपमा आदि में यह गुण वन जाता है।

अप्रसिद्धोपम—उपमा अलङ्कार में लोक-प्रसिद्ध उपमान की योजना बाञ्छनीय मानी जाती है। जहाँ अप्रसिद्ध उपमान की योजना हो, वहाँ

१. यस्मिन् रीतेरनिर्वाहः खिन्नं तद्भिषीयते । न दोपस्तस्य तु क्वापि यत्रच्छाया न हीयते ॥—भोज, सरस्व० कष्ठा०, पृ० १३०

२. बौकिकार्थमतिकम्य प्रस्थानं यत्प्रवर्त्तते । तदत्युक्तिरिति प्रोक्तं गौडानां मनसो मुदे ॥ —वही, पृ० १३१

इदमत्युक्तिरित्युक्तमेतद्गौडोपलालितम् । -दण्डी, काव्यादर्शं, १, ६२ पृ० ६७

४. परुप निष्ठुरार्थ तु यदतीय विगहितम् । विरुद्धलक्षणाचासु तदुवितम् न दुष्यति ॥ भोज, सरस्व० कण्ठा०, पृ० १३२

१. अपस्तुतरसं प्रारृविरसं वस्तु सुरयः। अप्राधान्ये तदेष्टन्यं शिन्दैः स्याहसवस्तुनोः॥ वही, पृ० १३२

६. द्रष्टब्य-वही, पृ० १३३

७. चपमानेन वैपन्याद्भवेदसदृशोपमम् । तस्याभ्यनुश्वामिच्छन्ति व्यतिरेकोपमादिषु ॥ - वही पृ० १३३

अप्रसिद्धोपम दोप होता है। भोज ने उसे कहीं-कहीं अदोप माना है।

निरलङ्कार-अलङ्काररहित अर्थात् वक्रतारहित उक्ति को निरलङ्कार दोप माना जाता है। जहाँ अर्थ में उत्कर्ष रहता है, वहाँ अलङ्कार-हीनत्व भी गुण बन जाता है।

अक्लील-अक्लीलत्व दोप भी कहीं-कहीं गुण वन जाता है। यह अनित्य दोष माना गया है। पदगत अक्लीलत्व दोप के गुणत्व पर विचार किया जा चुका है। वाक्यार्थंगत अक्लील भी विशेष स्थिति में गुण वन जाता है।

इनके अतिरिक्त विरुद्धत्व दोप के निम्नलिखित नो भेद स्थिति-विशेष में गुण बन जाते हैं—

देशिवरोध, कालविरोध तथा लोकविरोध—ये तीन प्रत्यक्ष-विरोध के भेद हैं। हेतुविद्याविरोध तथा आगमविरोध के भी तीन-तीन भेद हैं। युक्तिवरोध, औचित्यविरोध तथा प्रतिज्ञाविरोध; हेतुविद्या-विरोध के और धर्मशास्त्रविरोध, अर्थशास्त्रविरोध एवं कामशास्त्रविरोध; आगमविरोध के भेद हैं। उक्त विरोध-दोधों के सम्बन्ध में भोज का कथन है कि कवि के कौशल से ये सभी दोप गुण बन जाते हैं। इस सम्बन्ध में भोज ने दण्डी के विचार को ही उद्धृत कर दिया है।

भामह, रुद्रट और दण्डी ने जो दोष-प्रकरण में कुछ दोषों के स्थिति-विश्वेष में गुणत्व का प्रतिपादन किया था, उमका विकसित रूप भोज के वैशेषिक गुण में प्राप्त होता है। ऊपर के विवेचन में यह देखा जा चुका है कि भोज ने कहीं-कहीं अपने पूर्ववर्ती आचारों की दोष-गुण-घारणा को यथावत् स्वीकार कर लिया है।

भोज के वैशेषिक गुणों के स्वरूप के परीक्षण से यह स्वष्ट हो जाता है कि सभी परिगणित दोष गुण वस्तुत: गुण नहीं माने जा सकते।

यस्योपमानं लोकेषु न प्रसिद्धं तदिष्यते ।
 अप्रसिद्धोपमं नाम तत् क्वचिन्नेव दुष्यति ॥—भोज, सरस्व० क्रण्ठा०, पृ० १३४

२. निरलङ्कारमित्यादुरलङ्कारोज्झितं वचः । अयौ जित्थेषु तस्यापि क्वचिन्निर्दोपता मता ॥—वर्दा, पृ० १३४

३. असम्यार्थं यदश्लील तदर्थान्तरवाचि वा । तस्येह दृश्यते भूम्ना प्रयोगो नाभिदुष्यति ॥—वही, पृ० १३४

४. विरोधः सकलोप्येप कदाचित् कविकौशलात् । डत्क्रभ्य दोषगणनौ गुणवीथीं विगाहते ॥— दण्डी, कान्यादर्श, ३,१७६ तथा भोज, सरस्वतीकण्डाभरण, प्र० १३४-१६

उनमें से कुछ गृण अवस्य हैं; पर कुछ को स्थिति-विशेष में केवल सदीप माना जा सकता है। वे न दोष हैं न गृण। मम्मट ने अपने काव्यप्रकाश में दोप की विशेष स्थिति में को दो दशाओं को कल्पना की है, वह अधिक वैज्ञानिक है। उन्होंने विशेष स्थिति में हुछ दोषों को गुण माना है और कुछ को गुण और दोष; दोनों का अभाव। भोज के वैशेषिक गुणों में से भी कुछ ही गुण हैं, कुछ दोपगुणाभाव।

भोज ने अपने तीनों प्रकार के गुणों को सोल्लेख और निरुल्लेख वर्गों में विभाजित किया है। यह वर्गीकरण गुणों की मुख्यता और अमुख्यता के आधार पर हुआ है।

पुनः, अपने चौबीस गुणों को भोज ने तीन वर्गों में विभनत किया है। इन तीन वर्गों में से दो अनिवार्यतः रस से सम्बद्ध हैं। ये रसारम्भक और रसभाव-आरब्ध हैं। इन दो वर्गों के गुणों में रस और गुण की सदा सहस्थिति रहती है। इतः, यहाँ कभी रस और गुण का सङ्कर नहीं होता। तीसरा वर्ग शुद्ध शब्दार्थगत गुणों का वर्ग है। इस वर्ग में ही गुण और रस का सङ्कर सम्भव होता है। प्रथम दो वर्गों को 'अपृथग्यत्ननिवंत्यं' तथा दूसरे शब्दार्थगुण-वर्ग को 'पृथग्यत्ननिवंत्यं' कहा गया है। विना अतिरिक्त अम के स्वतः सम्पन्न हो जाने को अपृथग्यत्ननिवंत्यं कहा जाता है। आनन्ददर्धन ने अपृथग्यत्न-निवंत्यं अलङ्कार को गुस्य रसोपकारक कहा है। अ

आनन्दवर्धन के तीन गुणों पर दिये हुए श्लोकों को भोज ने उद्धृत किया है और उनकी मान्यता को स्वीकृत किया है। आनन्दवर्धन की माधुर्य-गुण-धारणा में दण्डी के अग्राग्यता-माधुर्य-सिद्धान्त को मिलाकर थोड़ी नवीनता भोज ने ला दी है। उन्होंने अग्राग्यता को बहुत अधिक महत्त्व प्रदान किया है।

१. द्रप्टब्य - मम्मट, कान्यप्रकाश ७ प्०१६७

२. द्रप्टब्य-भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण, पृ० ७६२

३. यत्र × × अपृथग्यत्ननिर्वस्यानां गुणरसानां वाक्ये सन्निवेशः तत्र सङ्करव्यवहारो न प्रवर्तते । × × सेयं गुणानां रसारम्भकत्वे सङ्कराप्रसिद्धिः । एवं रसानां गुणारम्भ इत्वेऽपि । तत्त्वया—स्वाहक्कारता और्जित्यम् भावतो वाक्यवृत्तिर्भाविकत्वम्, क्रोधादाधन्यतीव्रता माधुर्यम्, आशयोठकर्षे छदात्तत्वम्, अर्थस्य अभीष्टतमता प्रेयः, दीप्तरसत्वं कान्ति इति । —वही, पृ० ७८३-८१

४. रसाक्षिप्ततया यस्य वन्धरशक्यिकयो भवेत् । अपुथग्यत्ननिर्वत्यः सोऽलंङ्कारो ध्वनौ मतः ॥

अयाम्यता के अभाव में भोज काव्यत्व ही नहीं मानते। काव्य में अग्राम्यता माधुर्य की सर्वत्र अनिवार्य स्थिति रहती है। प्रसाद गुण की भी सत्ता सर्वत्र रहा करती है। वह सभी रसों का गुण है। माधुर्य शृङ्कार और कृष्ण रसों का गुण है। वह उनसे अलग नहीं रह सकता। ओज गुण रौद्र आदि गुणों के साथ मिला रहता है, इसीलिए भोज ने यह मान्यता प्रवट की है कि इन रसारम्भक तीन गुणों में गुण और रस का सङ्कार कभी नहीं होता।

रसारव्ध वर्ग में औजित्य (रूढाहङ्कारता), भाविक, माधुर्य (क्रोध आदि में भी अतीवता), उदात्तत्व, प्रेय और कान्ति—गुण रखे गये हैं। इन गुणों की अभिव्यक्ति रस के कारण होती है। इसीलिए इन्हें रसारव्ध कहा गया है। ये गुण भी अपूयग्यत्ननिर्वर्थ हैं; अतः इनमें सङ्कर नहीं होता।

शेष गुणों को भोज ने 'पृथग्यत्निर्नदय' कहा है और एक अलग वर्ग में रखा है। इनमें रस और गुण की भिन्न स्थिति गहती है; अतः दोनों का सङ्कर हो सकता है। इस वर्ग के गुण शुद्ध शब्दार्थ के गुण हैं।

## भोज का प्रबन्ध-गुण

वाक्य के शब्दार्थ-गुण पर विचार करने के साय ही भोज ने सम्पूर्ण प्रवन्ध के शब्दगत एवं अर्थगत गुणों पर भी विचार किया है। प्रवन्ध-गुण के शब्दगत, अर्थगत एवं शब्दार्थोभयगत; तीन प्रकार हैं। शब्दगत प्रवन्धगुण चार हैं— (क) संक्षिप्तग्रन्थत्व, (ख) अविषमधन्यत्व (या श्रव्यवृत्तत्व), (ग) अनिति-विस्तोर्णसर्गादित्व और (घ) श्लिष्टसन्धित्व।

अर्थगत प्रबन्ध-गुण में पांच गुण रखे गये हैं—(अ) चतुर्वर्गफलायत्तत्व, (आ) चतुरोदात्तनायकत्व, (इ) रसभावितरन्तरत्व, (ई) विधिनिषेधव्युत्पादकत्व तथा (उ) सुसूत्रसंविधानकत्व।

शब्दार्थोभयगत प्रवन्ध-गुण भी पाँच हैं — (१) रसानुरूपसन्दर्भत्व, (२) पात्रानुरूपभाधत्व, (३) अर्थानुरूप छन्दस्त्व, (४) समस्तलोकरञ्जकत्व एवं (५) सदलङ्कारवाक्यत्व।१

१. तत्र महाकाश्यादौ ययासम्भवम् (अ) संक्षिप्तग्रन्थत्वम्, अविषमवन्धक्षम् (अव्यवृत्तत्वम्), अनितिविस्तीर्णसर्गादित्वम्, रिलण्टसन्धिः चेति शब्दगुणाः । चतुर्वं गैफलायत्तत्वम्, चतुरोदात्तनायकत्वम्, रसभावनिरन्तर्त्वम्, विधिनिषे धश्रृद्धादकत्वम्, सुसूत्रसं विधानकत्वमित्यर्थगुणाः ।
रसानुक्पसन्दर्भत्वम्, पात्रानुक्पभापत्वम्, अर्थानुक्पच्छन्दस्त्वम्, समस्तलोकरच्जकत्वम्, सदलक्कारवावयत्वम् इत्युभयगुणाः - डाँ० राघवन, Bhoja's
Sr. Pr. प्० ३२१ पर उद्धतः ।

शब्दगत प्रवन्ध-गुण

संक्षिप्तग्रन्थत्व — भोज के अनुसार, ग्रन्थ के संक्षिप्त होने पर कथा के रस का विच्छेद नहीं होता और ग्रन्थ में गृहता रहती है। इस गुण का स्वरूप-निर्वारण निश्चवपूर्वक नहीं किया जा सकता। संक्षिप्तता का सीमा-निर्वारण कठिन है। यह ठीक है कि ग्रन्थ के अनावश्यक विस्तार से उसका प्रभाव विखर जाता है; पर उसका अत्यन्त संक्षिप्त होना भी प्रभावोत्यादक नहीं होता। सम्पूर्ण रामकथा की ओर सङ्क्षेत कर देने वाली एक श्लोकीय रामायण में कुछ भी प्रभावोत्यादकता नहीं है। अतः, ग्रन्थ के संक्षिप्तत्व गुण का निर्णय पाठक की हिन पर हो निर्भर होगा।

अविषमबन्धत्व—सम्पूर्ण प्रवन्ध में शैली की एकरूपता का निर्वाह अविषम-बन्धत्व है। प्रवन्ध का यह गुण वस्तु-निरपेक्ष-भाव से सार्विषक गुण नहीं गाना जा सकता। अनेक भावों का वर्णन जिस प्रवन्ध में हो, वहाँ बन्ध की एकरूपता को गुण नहीं माना जायगा। भावानुरूप बन्ध में परिवर्तन हो प्रवन्ध का गुण माना जाना चाहिए। इसीसे सम्बद्ध श्रव्यवृत्तत्व गुण भोज ने माना है। प्रवन्ध में श्रुतिसुखद वृत्त का निर्वाह गुण है; किन्तु कठोर पदावली का योजना को भी रौद्रादि दीप्त रस में गुण माना जाता है। श्रुतिसुखद वृत्तत्व गुण भी भाव-सापेक्ष हो होता है।

अनितिबस्तीणंसर्गाबित्व —यह प्रवन्त्र-गुण संक्षिप्तग्रन्थत्व-गुण से मिलता-जुलता है। सभौं का अतिशय बिस्तृत न होना गुण माना गया है।

सुविलष्तसन्धित्व — सभी सर्गों का परस्पर 'सम्बद्ध रहकर प्रबन्ध का उपकार करने में सुविलष्टसन्धित्व-गुण माना गया है। र अर्थगत प्रबन्ध-गुण

चतुर्वर्गफलायत्तत्व—धर्म, अशं, काम और मोक्ष-इन चार पुरुपार्थों में से समग्र पुरुपार्थों का अथवा उनमें से कुछ का महाकाव्य का मुख्य फल होना और उनकी प्राप्ति का उपाय विणित होना चतुवर्गफलायत्तत्व गुण है। महाकाव्य

सुश्लिष्टसिन्धरविमित्यनेन तु सर्गादीनां परस्परमेकवावयतया महावावयात्मकस्य प्रवन्धस्योपकारित्वं दर्शयति ।—डॉ० रादवन् Bhoja's Sr. Pr., पृ० ३२१ पर उद्धत ।

आदि का चतुर्वर्गफलायत्त होना हो उन्हें काःय के मुक्तक आदि प्रकार से अलग करता है।

चतुरोवात्तनायकत्वं — प्रवन्ध के नायक का धर्म, अर्थ, काम एवं मोक्ष—इन चार पुरुषार्थों में विचक्षण होना तथा आधायोत्कर्प एवं भूत्युत्कर्ष से पूर्ण होना चतुरोदात्तनायकत्व गुण माना गया है। वायक की चातुरी और उदात्तता प्रवन्ध में भो शोभा का आधान करती है; अत:, वह अर्थगत प्रवन्ध गुण है।

रसमाविनरन्तरन्व—प्रवन्ध में अने क रसों और भावों का होना गुण माना गया है। काव्य में एकरसता से पाठक मे अक्चि उत्पन्न हो जाती है। एकरसता को दूर करने के लिए रसभाविनरन्तरत्व अपेक्षित होता है। अतः, उसे प्रवन्ध का गुण स्वीकार किया गया है।

विधिनिषेधव्युत्पादकत्व — नायक के कत्तं व्याकर्त्तं व्य का प्रदर्शन प्रवन्ध का गुण है। विधि-निषेध की उपदेशात्मक दौली प्रवन्ध में नहीं अपनायी जाती। वहाँ गुणवान नायक का उत्कर्ष एवं सदीप चित्र वाले नायक का अपकर्ष दिखाकर प्रच्छन्त रूप से यह शिक्षा दी जाती है कि सद्गुण ही ग्राह्म है, दुगुँण त्याच्य। यह विधि और विषेध की स्थापना ही विविनिषेधव्युत्पा-दकत्व प्रवन्ध-गुण है। है

सुसूत्रसंविधानक-पूर्व-विणित एवं उत्तर काल में वर्णनीय अर्थ के बीच सम्बन्ध-निर्वाह से प्रवन्ध की शोभावृद्धि होती है। अतः, सुसूत्रसंविधानकत्व को प्रवन्ध का गुण कहा गया है।

शब्दार्थोभयगत प्रवन्ध-गुण

रसानुरूपसन्दर्भत्व — रसानुरूप पद-रचना को रसानुरूपसन्दर्भत्व गुण माना गया है। माघ ने रसानुरूप ओज एवं प्रमाद गुण के प्रयोग पर वल दिया है। भोज ने माघ के उस सिद्धान्त की ओर निर्देश किया है और अपनी धारणा को

२. चतुरोदात्तनायकत्विमत्यनेन कशाशरीरव्यापिनः नायकस्य धर्मार्थकाममोक्षेपु वैचक्षण्यमभिद्धानः आशयविभूत्योत्कर्षमभिद्धाति । — वहो पृ० ३२१ पर उद्धृत ।

- वही पृ० ३२१ पर उद्धृत

१. चतुर्वेगमलायत्तमित्यनेन चत्यारो वर्गा धर्मार्थकाममोक्षाः त एव व्यस्तास्तमस्ता वा मलम्, तत्सन्धानोपायविषयं महाकाश्यादीति शापयत् मुक्तकादिभ्यो भेदमाचध्टे।—वाँ राववन्, Bhoja's Sr. Pr. पृ० ३२१ पर उद्घृत

३ विधिनेपेध ब्युत्पादकत्वेन तु गुणवतो नायकस्य उत्कर्प प्रकाशनेन दोपवतश्चो च्छेद-श्रदर्शनेन जिगोपुणा गुणवतेव भान्यम् न दोपवतेति ब्युत्पादयति ।

स्पष्ट करते हुए लिखा है कि रितभाव के प्रकर्ष की दशा में कोमल पद-रचना, उत्साह के उत्कर्ष में प्रौढ-बन्ध, कोध-चित्रण में कठोर शब्द-रचना, शोक-दशा में भृदु पदों की योजना और विस्मय के चित्रण के समय स्कूट पदानली की योजना रसानुरूपसन्दर्भत्व गुण है। धे भोज की इस धारणा से उनकी अविषमवन्त्रत्व की मान्यता खण्डित हो जाती है। एक भाव के चित्रण में ही अविषमवन्त्र गुण हो सकता है, सर्वत्र नहीं।

पात्रानुरूपभाषत्व—उत्तम पात्र के मुख से संस्कृत भाषा का प्रयोग, अघर पात्र के मुख से प्राकृत भाषा का प्रयोग, मध्यम पात्र के द्वारा शौरसेनी प्राकृत का प्रयोग, जघन्य पात्रों से अपभ्रंश का प्रयोग एवं शेष सभी पात्रों के मुख से मागधी भाषा का प्रयोग प्रयन्थ का पात्रोचितभाषत्व गुण है।

अर्थानुरूपछन्दस्त्व - रसानुरूप छन्द का प्रयोग प्रवन्य का गुणहै। शुङ्कार रस में द्वतिलिम्बित आदि छन्द, वीर रस में वसन्ततिलका आदि छन्द, करुण रस में वैतालिक आदि छन्द, रौद्र में स्रग्यरा आदि तथा सर्वत्र शादू लिकिनेडित आदि छन्द उपयुक्त माने जाते हैं। तत्तद्वशों में उत-उन छन्दों का प्रयोग अर्थानुरूपछन्दः त्व गुण कहा गया है।

समस्तलोकरञ्जक:व —सर्वजनरञ्जकता को प्रवन्थ का गुण माना गया गया है। जिस प्रवन्थ में सभी वर्ग के व्यक्तियों की रुचि को तुष्ट करने की शक्ति रहती है, उसमें समस्तलोकरञ्जकत्व गुण माना गया है।

सबलङ्कारवास्यत्व—प्रवन्त्र में अलङ्कृत वाक्यों के प्रयोग में सदलङ्कार-वाक्यत्व गुण माना गया है।

भोज ने निष्कर्प-रूप में यह कहा है कि ये गुण महाकाव्य में रस के अवियोग के कारण होते हैं। इनकी सत्ता से महाकाव्य रसयुक्त होते हैं। र

इन प्रबन्ध-गुणों की कल्पना स्वतन्त्र रूप से भोज ने ही प्रथम बार की है। भामह और दण्डी ने महाकाध्य के अङ्ग के रूप में जिन तत्त्वों का वर्णन किया

रसानुरूपसन्दर्भत्विमत्यनेन रितिष्कर्णे कोमलः, उत्साहप्रकर्णे प्रौदः, कोषपकर्णे कठोरः, शोकपकर्णे मृदुः, विस्मयप्रकर्णे तु स्फुटः शब्दसन्दर्भो विरचनीय इत्युपिदशन् 'नैकमोजः प्रसादो वा रसभाविवदः कवेः' (माघ २, ८३) इति छ्यापयित । —वहां, पृ० ३२१ पर उद्धृत

२. ते:मां शब्दार्थीभग्रशुणाः महाकाब्येषु रसावियोगहेतवोभवन्ति । भोज, शु०, प०; राघवन, Bhoja's St. Pr. पृ० ३२१ पर उद्धृत तथा हेम० काव्यानु०, प० ३३४-१७७

था, उनमें से अधिकांश को भोज ने गुण-रूप में ग्रहण कर लिया है। चतुर्वंग-फलायत्तत्व, चतुरोदात्तनायकत्व, अलङ्कृतत्व, असंक्षिप्तत्व, रसभावनिरन्तरत्व, अनितिविश्तीणं सगंत्व, अव्यवृत्तत्व सुसन्धित्व या सुश्लिष्टसन्धित्व, लोकरञ्जकत्य आदि काव्यादर्श में महाकाव्य के अङ्ग के रूप में विणित हैं। धन्हें भोज ने प्रबन्धगत गुण कहा है और कुछ नवीन गुणों की भी कल्पना की है।

अग्निपुराण में व्यक्त गुण-धारणा

अग्निपुराण की गुण-घारणा सर्वंथा नवीन है। गुण को काव्य में कान्ति का आघान करने वाला धर्म कहा गया है; और, सामान्य तथा वैशेषिक; इन दो मुख्य वर्गों में उसका विभाजन किया गया है। सामान्य गुण-वर्ग के तीन उपवर्ग की कल्पना की गयी है—घव्दगत गुण-वर्ग, अर्थगत गुण-वर्ग एवं उभयगत गुण-वर्ग। स्थिति-विशेष में काव्य के घोमाघायक गुण वन जाने वाले काव्य-दोषों को वैशेषिक गुण-वर्ग में रखा गया है और दोप-प्रकरण में उन पर विचार किया गया है। सामान्य तथा वैशेषिक वर्गों में भोज ने भी काव्य-गुणों को विभक्त किया है। मोज की गुण-घारणा एवं अग्निपुराण की गुण-घारणा में बहुत समता पायी जाती है। दोनों में कई गुणों के लक्षण और उदाहरण; समान पाये जाते हैं। डॉ॰ ह्वी॰ राववन की मान्यता है कि अग्निपुराण पर मोज के काव्य-सिद्धान्त का प्रभूत प्रभाव है। हैं डॉ॰ सुशील कुमार डे इस विचार से सहमत नहीं। वे अग्निपुराण के लेखक का भोज से पूर्ववर्त होने का अनुमान कर भोज पर ही उसका पुष्कल प्रभाव मानते हैं। अग्निपुराण के लेखक के काल का पौर्वापर्य-निर्णय प्रस्तुत ग्रन्थ का प्रकृत विषय नहीं। अतः, गुण-सिद्धान्त का प्रमुत ग्रन्थ का प्रकृत विषय नहीं। अतः, गुण-सिद्धान्त का पौर्वापर्य-निर्णय प्रस्तुत ग्रन्थ का प्रकृत विषय नहीं। अतः, गुण-सिद्धान्त

१. चतुर्वर्गफलायत्तं चतुरोदात्तानायकम् ।

× × × ×

अलंकृतमसंक्षिप्तं रसभावितर तरम् ।

सर्गेरनतिविस्तीर्णेः अञ्यवृत्तेः सुसन्धिभः ॥

× ×लोकरञ्जनम् ।—दण्डी, काज्यादर्शे, १,१५०१६

२. यः काव्ये महतीं छायामनुगृह् णात्यसौ गुणः । सम्भवत्येष सामान्यो वैशेषिक इति द्विधा ॥—अग्निपुराण, ३४६, ३

इ. द्रष्टक्य—डा॰ इबी राधवन, Bhoja's Srirgara Prakasa vol. I,

४. द्रष्टन्य डा॰ सुरील कुमार डे, History o' Sanskrit Poetics vol. II, पृ० २०४

के साम्य-स्थल पर पुरोगामी और अनुगाभी का निर्धारण न कर हम सिद्धान्तों का तुलनात्मक अध्ययन-मात्र कर सन्तोप कर लेंगे।

अग्निपुराण में कान्यगुण को भावात्मक माना गया है। वह दोषों का अभाव-मात्र नहीं; उसकी भावात्मक सत्ता है। सामान्य गुण उन्नीस हैं—सात शब्दगत, छह अर्थगत एवं छह शब्दार्थोभयगत।

शब्दगत सामान्य गूण -अग्निपूराण में शब्दगत गुर्गों के सात प्रकार का उल्लेख हुआ है । वे हैं -(१) ब्लेप, (२)लालित्य, (३) गाम्भीय, (४) सी हुमार्य, (५) उदारता, (६) सत्या (सत्व ?) और (७) यौगिकी । अन्तिम दो गुणों का स्वरूप अग्निपुराण में स्पष्ट नहीं है। इन दो की परिभाषा न देकर पुराणकार ने दोनों के स्थान पर छठे शब्दगुण के रूप में ओज गुण की परिभाषा दे दी है। ओज को यौगिक का स्थानापन्न माना जा सकता है। यौगिक का अर्थ सामासिक या समासवहल हो सकता है और ओज को भी अग्निपुराण में समासभ्यस्त्व माना गया है। 'सत्येव' का स्वरूप अस्पष्ट ही रह जाता है। उस गुण की संज्ञा के सम्बन्ध में भी विद्वानों में मतैन्य नहीं। डाँ० नुशील कुमार डे उसे 'सत्या' मानते हैं। 2 अग्निपुराण के वंगला-अनुवाद के सम्पादक पञ्चानन 'तर्करत्न' ने उसे 'सती' कहा है। महामहोपाध्याय एप० के बास्त्री ने पूराण के 'सत्येव यौगिकी' पाठ को अपपाठ मानकर उसका पाठ-शोध किया है। उनके अनुसार 'सत्येव यौगिकी' के स्थान पर 'सत्वं च यौगिकं चेति' पाठ शुद्ध माना जाना चाहिए। उन्होंने 'सत्व' को उदात्तता का एक भेद स्वीकार किया है। ह इस पाठ-शोध से भी समस्या का सन्तोपप्रद निदान नहीं मिल पाता । 'सत्व' को शब्दगुण का एक भेद मानना और उसे उदात्तता का एक रूप स्वीकार करना अग्निप्राणकार को अभीष्ट था, इसे प्रमाणित करने में कोई सबल युक्ति नहीं। 'सत्येव योगिकी' के स्थान पर 'ऋढिश्च योगिकी' पाठान्तर भी प्राप्त होता है। आगे प्रत्येक गुण की स्वरूप-मीमांसा प्रस्तृत की जाती है-

क्लेष-शब्दसमूह के सुविलब्ट सन्तवेश को अग्निपुराण में क्लेष गुण कहा

१. श्त्रेपोलालित्यगाम्भीर्यसौकुमार्यमुदारता । सत्येव यौगिकी चेति गुणाः शब्दस्य सप्तथा ।। — अग्निपुराण, ३४६,१

<sup>3</sup> S. R. De Histry of Sanskrit Poetics vol. II 90 308

३. अग्निपुराण, पञ्चानन तर्करत्न सम्पादित बंगला-अनुबाद पृ० ६८२

४. डा॰ राघवन, Bhoja's Sr. Pr. पृ० ३२=

का० शा० वि०-९

गया है। र यह बामन के शब्दश्लेष 'ममुण त्व' से अभिग्न है। भोज ने इसे ही 'सुश्लिष्टपदता' कहा है। ?

ल। लि.य-लालित्य गुण की परिभाषा में यह मान्यता प्रकट की गयी है कि जहाँ 'गुण' या 'आदेश' के द्वारा सभी अक्षर सुष्ठु रूप से पद से सम्बद्ध रहें और जहाँ एक की दूसरे के साथ सन्धि न हो, वहाँ लालित्य गुण होता है। प्रस्तुत परिभाषा में प्रयुक्त 'गुण' और 'आदेश' व्याकरण-शास्त्र के पारिभाषिक घटद हैं। 'गुण' का अर्थ है 'अ', 'ए' और 'ओ' स्वर। है किसी शब्दरूप का दूसरे रूप में विधान 'अ।देश' कहा जाता है। इस प्रकार 'गुण' एवं 'आदेश' आदि के द्वारा नहीं शब्द में सभी वर्ण सुस्पष्ट रहें, गुणादेश आदि के कारण ही सबका मिल जाना सम्भव न हो, वहाँ लालित्य गुण माना गया है। इसे 'स्फुटाक्षरत्व' कहा जा सकता है। यह पृथवपदत्व माधुर्य के समीप है। अग्नि-पुराण में माधुर्य शब्दगुण का उल्लेख नहीं है। भोज ने शब्दगुण माधुर्य को पृथवपदता कहा है। पुराण का लालित्य गुण भोज के पदमाधुर्य के समीप पहुँच जाता है। भोज के माधुर्य से ही पदगत लालित्य की व्याख्या हो जाती है। अत:, भोज में लालित्य गुण का पृथक् उल्लेख नहीं। भोज के पदमाधूर्य और अग्निपुराण के पदलालित्य में समता होने के फलस्वरूप ही लालित्य का स्वरूप स्यष्ट कर लेने के उपरान्त अग्निपुराणकार को पदमाधुर्य गुण के उल्लेख की बावस्यकता नहीं जान पड़ी और भोज को भी पदमाधुर्य की स्वरूप-मीमांसा कर लेने पर पदलालिश्य गुण को स्वीकार करना आवश्यक प्रतीत नहीं हुआ।

गाम्भीयं—गाम्भीयं गुण की परिमापा का जो इलोक अग्निपुराण में प्राप्त होता है उसे डॉ॰ ह्वी॰ राघवन ने अगुद्ध मानकर उसका पाठ-शोधन किया है। मूलक्ष्प में प्राप्त इलोक के अनुसार जहाँ विशिष्ट लक्षण के अनुरूप पद का उल्लेख हो एवं जहाँ उत्तानपदता हो, वहाँ गाम्भीयं गुण होता है; इसे ही कुछ लोग शब्दता या सुशब्दता गुण भी कहते हैं। 'विशिष्टलक्षणोल्लेक्य' का अभिप्राय है शब्दशास्त्र-सम्मत पद-प्रयोग। इसे ही भोज ने .'सुप्तिक ब्युत्पत्ति'

१. सुश्चिष्टसन्निवेशत्वं शब्दानां रतेष चच्यते ।- अन्निपुराण३६६६

२. गुणः सुश्तिष्टपदता रतेष इत्यभिषीपते ।- भोज, सरस्य कण्ठा०, पृ० ५०

गुणादेशादिनापूर्वं पदसम्बन्धमक्षरम् ।
 यत्र सन्धीयते नेव तन्बाह्तिस्यमुदाहतम् ॥— अन्निपुराण ६४६, ७

४. अदेक्तुणः-नाणिनि, अष्टाध्यायी १, १, २

१. विशिष्टब्र्यं,णोरन्देख्य-तेख्यमुत्तानशस्दकम् । गाम्भीय कथयन्त्यायस्तिदेवान्येषु सन्दताम् ।'— अ.ग्न पुर.ण, ३१६,७

कहा है और इसे सुशब्दता गुण माना है। उत्तानपदता का अयं है ऐसे पदों का प्रयोग, जो उच्च मान के व्यञ्जक एवं आडम्बर-विशिष्ट हों। डाँ० ह्वी॰ राष्ट्रवन ने अग्निपुराण के क्लोक में 'लेक्बमुत्तानशब्दकम्' के स्थान पर 'लेक्बमुत्तानशब्दकम्' के स्थान पर 'लेक्बमुत्तानशब्दकम्' पाठ ग्रुद्ध माना है। उनके अनुसार अनुत्तान का अयं गम्भीर होता है और अग्निपुराणकार को गाम्भीयं गुण में अनुत्तान पद का प्रयोग हो अभीष्ट रहा होगा। डाँ० राष्ट्रवन का यह सुसाव बहुत युक्तिसङ्गत नहीं जान पड़ता। गाम्भीयं शब्दगुण में गम्भीर भाव की व्यञ्जना करने वाले शब्दों का प्रयोग अपेक्षित है। उत्तानपदता का अभिप्राय भी उच्चभाव-व्यञ्जक शब्द-प्रयोग ही है। 'उत्तान' शब्द का 'खिद्यला' अयं, जैसा डाँ० राष्ट्रवन ने समझा है, उचित नहीं। उसी क्लोक के चतुथं चरण में 'तदेवान्येपु शब्दताम्' की जगह 'तदेवान्ये सुशब्दताम्' पठ का सुझाव डाँ० राष्ट्रवन ने दिया है। इस प्रकार अग्निपुराण में भोज के 'सुशब्दता' गुण का अन्तर्भाव गाम्भीयं गुण में ही हो जाता है। यही कारण है कि 'सुशब्दता' गुण का अन्तर्भाव गाम्भीयं गुण में ही हो जाता है। यही कारण है कि 'सुशब्दता' गुण का अलग उल्लेख अग्निपुराण में नहीं हुआ है।

अग्निपुराण में औदार्य गुण को भी उत्तानपदता कहा गया है। इस प्रकार दोनों की अभिन्नता की भ्रान्ति सम्भव है। डॉ॰ राववन ने सम्भवतः उत्तान-पदता औदार्य से गाम्भीयं के स्वरूप को भिन्न करने के लिए ही गाम्भीयं-परिभाषा में 'उत्तानशब्द कम्' के स्थान पर 'अनुत्तानशब्द कम्' पाठ शुद्ध माना है; किन्तु दोनों में उत्तानपदता के रहने पर भी दोनों का स्वरूप स्पष्टतः भिन्न है। उत्तानपदता या उत्तानशब्दता का अर्थ है उच्चभाव-व्यञ्जक पदता। गाम्भीयं गुण में व्याकरण के विशिष्ट लक्षण से युक्त पदों के प्रयोग के कारण उत्तानपदता रहती है और औदार्य में क्लाब्य विशेषणों के कारण उत्तानपदता आती है।

सुकुमारता जहाँ अनिष्ठुर अक्षर-युक्त शब्द का प्रयोग होता है, वहाँ मुकुमारता गुण माना गया है। अग्निपुराण की सुकुमारता गुण-घारणा दण्डी की सुकुमारता-घारणा से अभिन्न है। दण्डी की तरह भोज ने भी अनिष्ठुराक्षर-प्रायत्व को सुकुमारत्व कहा है।

१. हाटक्य, बो॰ ब्रा॰ राधवन Bhojas Sringara Prakasa vol I पृ॰ ३२८

२ वहा, पृ० ३२८

३. अनिष्ठ राक्षरमायशब्दता सुकुमारता : - अन्तिपुराष. पृ० ३४६८

श्रीदार्य — अग्निपुराण की ओदार्य गुण - घारणा भी दण्डी की उदारता-गुण-घारणा से प्रभावित है। दण्डी ने उत्कृष्ट गुण-प्रतीति को उदारता का लक्षण मानकर यह कहा था कि कुछ लोग दलाघ्य विशेषण को भी उदारता गुण कहते हैं। दण्डी का यह दलाघ्य विशेषण योग अग्निपुराण के औदार्य-लक्षण में भी स्वीकृत हुआ है। दण्डी की उदारता-धारणा में अग्निपुराणकार ने अपनी कोर से और कुछ जोड़ा है। इन प्रकार उसकी परिभाषा यह दी गयो है कि क्लाघ्य विशेषणों का योग और उत्तानपदता औदार्य गुण है। भोज ने क्लाघ्य विशेषण-योग को उदारता नहीं कहकर उदात्तता नामक स्वतन्त्र गुण माना है और उदारता के लिए 'विकटाक्षरबन्धत्व' लक्षण की कल्पना की है। अत:, अग्निपुराण का औदार्य गुण भोज के औदार्य से भिन्न है; पर भोज की उदात्तता-धारणा और अग्निपुराण की औदार्य-धारणा समान है।

ओज-अग्निपुराण में शब्दगत सात गुणों की गणना में ओज परिगणित नहीं है। उसमें उपरिविवेचित पाँच गुणों के अतिरिक्त 'सरयेव यौगिकी' इन दो गुणों का उल्लेख हुआ है; किन्तु उन गुणों की परिभाषा देने के कम में सत्या और यौगिकी की परिभाषा न देकर अग्निपुराणकार ने दोनों के स्थान पर ओज गुण का लक्षण दे दिया है। ओज को दण्डी की तरह 'समासभूयस्त्व' कहा गया है। दोनों में भेद यह है कि दण्डी ने जहाँ उसे गद्य का प्राण माना था, वहाँ अग्निपुराष, में उसे पद्मादि का प्राण मान लिया गया है। दण्डी ने केवल गौड मार्ग में पद्य में भी ओज को समादत माना था। अग्निपुराणकार ने उसे सबंत्र पद्य आदि का जीवित कह दिया है , र दण्डी के सिद्धान्त का अनुसरण करते हुए भोज ने भी ओज को 'समासभूयस्त्व' ही माना है। श्री पञ्चानन तर्करत्न ने अग्निपुराण के औदार्य और ओज-सक्षण को एक साथ मिलाकर दोनों को केवल ओज का लक्षण मान लिया है। वे गुणों के लक्षण को एक साथ मिला देना उचित नहीं। डाँ० ह्वी० राघवन ने दिखाया है कि अग्नि-प्राणकार आनन्दवर्षन की तरह ओज को शेद्र और वीर रस का गुण मानते हैं। अग्निपुराण में सम्भवतः ओज और यौगिकी को पर्याय माना गया है। इसी लिए योगिकी के स्थान पर ओज-गुण की परिभाषा दे दी गयी है। ओज

१. उत्तानपदतौदार्य-युतं श्लाध्यै विशेषणेः । — अग्निपुराण, १४६,६

२. खोजः समासम्बस्त्वमेतत्पद्वादिजीवितम् - वही, १४६, १०

३. आडम्बर विशिष्ट पद को औदार्ययुवत रत्नाच्य विशेषण हारा ये समासाधिवय ताहाके ओज णगु कहे। - अग्निपुराण, बंगला पृ० ६८३

की परिभाषा पर विचार करने से यह बात और भी स्पष्ट हो जाती है। समासाधिक्य को ओज माना गया है। योगिकी शब्द में भी अनेक पदों के योग का अभिप्राय निहित है।

अर्थगत सामान्य गुण

अग्निपुराण में छह अर्थ-गुण माने गये हैं -(१) माधुर्य, (२) संविधान, (१) कोमलत्व, (४) उदारत्व, (५) प्रौढि और (६) सामयिकत्व। १ इनके स्वरूप का समीक्षारमक अध्ययन नीचे प्रस्तृत किया जाता है—

माधुर्य — माधुर्य व्यक्ति के धैर्य का गुण है। कोब, ईर्व्या आदि की दशा में भी धीरता को माधुर्य गुण माना गया है। भोज ने भी कोध आदि की अवस्था में व्यवहार की अतीव्रता को अर्थगत माधुर्य माना है। इसे काव्य का अर्थगत गुण न मानकर व्यक्तिवर्म मानना अधिक युक्तिसङ्गत है।

संविधान — अग्निपुराण का यह नवीन गुण है। अपेक्षित अर्थ की सिद्धि में जो सहकारी हो उसे संविधान संज्ञक अर्थगत गुण माना गया है। मोज ने प्रवन्वगत गुणों में 'सविधान सुसूत्रता' नामक एक गुण का उल्जेख किया है, जिसमें पूर्वापर अर्थ में सम्वन्ध-निर्वाह पर बल दिया गया है। भोज ने अर्थ- इलेप गुण को भी 'संविधान सुसूत्रता' कहा है। अग्निपुराण का संविधान अर्थगुण भोज के अर्थगुण इलेप एवं प्रवन्धगुण संविधान सुसूत्रता के समान है।

कोमलत्व— जो काठिन्य आदि से सर्वथा मुक्त हो और जिसमें सायास शब्द के सिन्निवेश का त्याग कर मृदुता का निर्वाह हो, उसे अग्निपुराण में अर्थगत कोमलत्व गुण माना गया है। अग्निपुराण का कोमलता या अनिष्ठुरता को सौकुमार्य अर्थ-गुण कहा है। अग्निपुराण का कोमलत्व अश्वतः भोज के अर्थ-सौकुमार्य के समान है। इसके लक्षण में 'तिरस्कृत्यैव मृदुता' के स्थान पर 'पुरस्कृत्यैव मृदुता' पाठ अधिक युक्तिसङ्गत होगा। कोमलत्व अर्थगुण में मृदुता का समावेश होता है। वह मृदुता अग्रगामिनो रहती है।

१. माधुर्यं संविधानं च कोमलत्त्रमुदारता । श्रीढिः सामयिकत्वञ्च तद्भे दाः पर् चकासति ॥ अग्निपुराण, ३४६, १२

२. क्रोधेर्घ्याकारगाम्भीर्यान्माधुर्यं धेर्यगाहिता । — वही, १४६, १३ ३. संविधानं परिकरः स्यादपे क्षित-सिद्धये । — वही, ३४६, १३

४. यतकाडिन्यादिनिमु कतः सन्निवेशविशिष्टता । तिरस्कृत्येव मृदुता भाति कोमचतेति सा ॥ - वही, ३४६, १४

उदारत्व - जहाँ स्थूल लक्ष्य प्रकट करने की प्रवृत्ति लक्षित हो, वहाँ गुण की उदारता मानी जाती है। इसमें आशय का सीष्ठव स्पष्ट रहता है। विष्ठी ने उदारता को आशयोत्कर्ष एवं भूत्युत्कर्ष माना है। अग्निपुराण का आशय-सीष्ठवरूप उदारत्व दण्डी की उदारता के आशयोत्कर्ष भेद के समान है।

प्रौढि - जहाँ अभिप्राय के निर्वाह को उत्पन्न करने वाली हेतुर्गाभत युनितयाँ रहती हैं, वहाँ प्रौढि गुण माना गया है। विविध के अभिप्रेत अर्थ का पोपण ही अर्थगत प्रौढि गुण है। तर्कपुष्ट होकर अर्थ प्रौढ हो जाता है; इमलिए उसमें प्रौढि गुण माना जाता है। भोज ने अर्थगत प्रौढि गुण को विविक्षित अर्थ का निर्वाह कहा है। अग्निपुराणकार और भोज की प्रौढिगुण-घारणा समान है।

सामयिकत्व—सामयिकत्व गुण कि के द्वारा शब्द की किसी ब्युत्नित्त की ब्याञ्जना है। उसकी परिभाषा में अग्निपुराणकार ने कहा है कि जहाँ स्वतन्त्र रूप से या परतन्त्र रूप से अर्थ को बाह्य एवं आन्तरिक योग से ब्युत्पित्त दो जाती है वह सामयिकत्व गुण है। अभोज ने सामयिकत्व नाम का स्वजन्त्र गुण नहीं माना है। डॉ॰ राघवन की मान्यता है कि उन्होंने रूडिच्युत दोप की जो परिभाषा दी है, उससे अग्निपुराण का सामयिकत्व ठीक विपरीत स्वमाव का है। इस प्रकार इस सामयिकत्व को भोज के रुडिच्युत दोप का विपर्यय अर्थान् 'रूडिरच्युत' माना जा सकता है। भोज के रूडिच्युत से मिलता-जुलता असामयिकत्व दोप अग्निपुराण में उल्लिखित है। सामयिकत्व गुण की भावात्मक सत्ता न मानकर उसे असामयिकत्व दोप का विपर्यय मानना उचित होता। अ

## शब्दार्थोभयगत सामान्य गुण

शब्द एवं अर्थ; दोनों के उपकारक छह उभयगुणों का उल्लेख अग्निपुराण में हुआ है। वे गुण हैं—(१) प्रसाद, (२) सीभाग्य, (३) यथासंख्य,

श्वच्यते स्थ् ललच्यत्वप्रवृत्ते यैत्र लक्षणम् ।
 गुणस्य तदुदारत्वामाशयस्यातिसाँग्ठवम् ।। अग्निपुरान, ३५६, १५

२. अभिन्नेतं वित यतो निर्वाहस्योपपादिकाः। युक्तयो हेतुगभिन्यः भौढाः मौढिहदाहता ।। वही, ३४६, १६

३ स्वतन्त्रस्यान्यतन्त्रस्य वाझान्तः समयोगतः । तत्र ब्युत्पत्तिर्थस्य या सामयिकतेति सा ॥ वही, ३४६, ११०

४ डॉ॰ ही राघवन Bhoja's Sringara Prakasa Vol 1 पृ॰ ३२=

3.35

(४) प्रशस्तता, (४) पाक एवं (६) राग । नीचे इन गुगों का स्वरूप-शिक्लेपण किया जाता है:—

प्रसाद—जहाँ सुप्रसिद्ध अर्थ वाले पद का विन्यास हो, वहाँ प्रसाद गुण माना जाता है। प्रसाद गुण की भामह, दण्डी आदि प्राचीन आचार्यों की घारणा को ही अग्निपुराण में स्त्रीकृति मिली है।

सीभाग्य —सीभाग्य गुण की परिभाषा देने के लिए अग्निपुराणकार ने दण्डी की उदारता-गुण-परिभाषा की पंक्षित को ही उद्धृत कर दिया है। सीभाग्य को अग्निपुराण में उदारत्व का पर्याय माना गया है। इसीलिए, परिभाषा में इस गुण को सीभाग्य कहकर यह स्वीकार कर निया गया है कि इसे ही कुछ विद्वान 'उदारत्व' कहते हैं। दण्डी ने उदारत्व की एक परिभाषा में कहा है कि जिस कथन से कोई उत्कर्षवान् गुण प्रतीत हो उसे उदार कहते हैं। अग्निपुराण में सीभाग्य गुण की यही परिभाषा दी गयी है। कुल्तक ने वक्षोक्तिजीवित में 'सीभाग्य' शब्द का प्रयोग किया है। सीभाग्य शब्द अग्निपुराण में वहीं से गृहीत है।

यथासंख्य—जहाँ अन्द्रेश से सामान्य का अन्यत्र आरोपण होता है, वहाँ यथासंख्य गुण माना जाता है। यथासंख्य को गुण के रूप में प्रथम बार अग्निपुराण में हो मान्यता प्राप्त हुई है। अन्य आचार्यों ने अलङ्कार में ही यथासंख्य अलङ्कार में पूर्व कथित बातों का उसी कम में कही जाने वाली वातों से अन्वय हुना करता है। इसे दण्डी ने उद्दिष्ट पदार्थ का यथाकम अनू द्रेश कहा है। अदण्डी के यथासंख्य अलङ्कार के तक्षण में प्रयुक्त 'अनू द्रेश' पद का प्रयोग अग्निपुराणकार ने यथासंख्य गुण की परिभाषा में किया है। स्पष्टतः, दण्डी की यथासंख्य-अलङ्कार-वारणा से अग्निपुराण की यथासंख्य-गुण-नारणा प्रभावित है। सामन्य का अतिदेश अवश्य कुछ नवीन कल्पना है। भोज में यथासंख्य नामक गुण की कल्पना

१. तस्य प्रसादः सीभ:ग्य ययासंख्यं प्रशस्तता । पाको राग इति प्राक्तेः पर्मपञ्जविपिक्चताः ।। —अग्निपुराण, ३४६, २०

२. सुप्रसिद्धार्थपदता प्रवाद इति गीयते । —बही, ३'६, २०

३. उत्कर्षवान् गुणः कश्चित् यस्मिन्तुक्ते प्रतीयते । तत्स्रोभाग्यमुरारत्वं प्रवरन्ति मनीपिणः ॥ — बहो, ३४६, २१

Y. यथानं ख्यमनुदेशः सामान्यमति विश्वते .- अत्ननपुराण, अद् पृ० २२

थ. विद्यानी पदार्थीनामनू देशा यथाक्रमम् , व्यासंख्यमिति शोक्तं संख्यानं क्रम इश्यपि । - दण्डो, कान्यादर्शे २, २७३

नहीं पायी जाती; किन्तु वस्तु-वर्णन में कम की कल्पना उन्होंने रीति गुण में की है। इस प्रकार भोज की रीति-गुण-घारणा और अग्निपुराण की यथासंख्य गुण-घारणा में थोड़ा साम्य अवश्य है; पर डाँ० ह्वी राघवन की की इस मान्यता से सहमत होना किटन है कि अग्निपुराण का यथासंख्य गुण भोज के रीति गुण के समान है। दोनों गुणों के स्वस्प पर ध्यान देने से दोनों का भेद स्पष्ट हो जाता है। भोज के रीति गुण में किसी वस्तु के उत्पन्न होने से लेकर उसके विकास का यथाकम वर्णन होता है; पर यथासंख्य में यथाकम सामान्य का अन्यत्र अतिदेश अपेक्षित होता है। दोनों में समता है तो केवल कम की।

प्रशस्तता—दारुण अर्थ का वर्णन भी जहां अदारुण शब्द से किया जाता है वहां प्रशस्तता गुण माना जाता है। गुण का यह नाम सवंथा नवीन है किन्तु इस गुण के स्वरूप की कल्पना प्राचीन है। वामन ने परुष अर्थ में भी अपारुष्य को सौकुमार्थ अर्थगुण माना था। दें वामन का वही गुण अग्निपुराण में प्रशस्तता के नाम से अभिहित हुआ है। भोज ने इस गुण को सुशब्दता कहा है। इस प्रकार प्रस्तुत गुण वामन के अर्थगुण सौकुमार्थ और भोज के अर्थगुण सुशब्दता से अभिन्न है।

पाक— किसी प्रकार की उच्च गरिणति को पाक कहा गया है। यह पाक मृदीका पाक, नार्तिक पाक आदि भेद से चार प्रकार का माना गया है। ' पाक के लक्षण में तीन ही पाकों का उल्लेख है और उसे पाक भेद से चार प्रकार का कहा गया है। भोज ने सहकारपाक नामक एक पाक का उल्लेख किया है। सम्भव है, अग्निपुराणकार को नारिकेल, मृदीका और अम्बु पाक के साथ चौथा सहकार पाक अभीष्ट हो। पाक गुण की कल्पना अन्यत्र नहीं मिलती। यह गुण-संज्ञा अग्निपुराण की स्वतन्त्र उद्भावना है। भोज ने यद्यपि पाक नामक गुण का उल्लेख नहीं किया है, फिर भी पाक का उल्लेख शब्दगत

१, रीतिः सा यस्त्विद्दार्थानामुत्पत्यादिकियाक्रमः ।─ भोज, सर०, वण्ठा०, प० ८१

२, डॉ॰ हो॰ राष्ट्रन Bhoja's Singara Prakasa, Vol. I, पू॰ ३२८-२६

३. समये वर्णनीयस्य दारुणस्यापि वस्तुनः । अदारुणेन शहदेन प्राशस्त्यमुपवर्णनम् । — अन्निपुराण ३८६, २३

४. अपाद्ध्यं सीकृतार्थम् (- वामन, काव्यालङ कार, ३, २, १२

१. अदारुणार्थं पर्यायो दारणेषु सुराव्दता ।- भोज, सर० कच्ठाभरण, पृ० ८०

६. एक्चे: परिणतिः कापि पाक इत्यभिषीयते । मृदीकानारिकेबाम्बपाकभेदाच्चतुर्दिभः ।— अग्निपुराण, ३४६, २४

प्रोढि गुण के स्वरूप-विश्लेषण कम में हुआ है। प्रोढि गुण की परिभाषा की व्याख्या करते हुए वृत्ति में भोज ने कहा है कि नालिकेरी पाक, मूढ़ीका पाक आदि वाक्यपरिपाक ही प्रौढि है। भोज का प्रोढि शब्दगुण एवं अग्निपुराण का पाक गुण नाम मात्र से भिन्न हैं, स्वरूपतः दोनों अभिन्न हैं। उक्त चार पाकों में से मूढ़ीका के लक्षण में कहा गया है कि जो आदि और अन्त में सरस हो उसे मृढ़ीका पाक पाक कहते हैं।

राग—अग्निपुराण में राग भी नवीन गुण-संज्ञा है। इसकी परिभाषा में कहा गया है कि जो गुण काव्य-परम्परा से विशेष रूप में आता है, उसे राग कहते हैं। वह अम्यास-जात राग सहज कान्ति में भी अवस्थित रहता है। ये राग के तीन भेद माने गये हैं—(क) हारिद्र राग (ख) कौ मुम्म राग और (ग) नी ली राग। भोज ने गुण अव्याय में राग का उल्लेख नहीं किया है। उन्हों ने सरस्वती कण्ठाभरण में प्रेम-वर्णन के प्रसङ्घ में 'पाका द्याः प्रेमभक्तयः' कहकर पाक का उल्लेख किया है। ये टीका कार रतने द्वर ने शब्द पाक पर टीका करते हुए अयंपाक का भी उल्लेख किया है। राग के हारिद्रादि भेदों का लक्षण अलग से नहीं दिया गया है।

अग्निपुराण की गुण-घारणा के उक्त विवेचन से यह स्पष्ट है कि भरत, दण्डी और वामन के दस गुणों में से अधिकांश नाम स्वीकार करने पर भी अग्निपुराणकार ने उनके सभी लक्षणों को स्वीकार नहीं किया है। कुछ गुण अग्निपुराण में सर्वथा स्वतन्त्र भाव से कित्पत हैं। अन्य आचार्यों के कुछ अलङ्कारों को भी यहाँ गुण में परिगणित कर लिया गया है। यथा छं स्य भादि की गुण में गणना इसका प्रमाण है। गुण का वर्गी करण यहाँ नवीन पद्धित पर किया गया है। सामान्य और वैशेषिक वर्गों में भोज ने भी गुणों को विभवत किया है; पर उन्होंने सामान्य गुणों के घाट्य एवं आयं; दो हो भेद माने हैं। भोज ने चौबीस गुणों को घाट्य एवं उन सबको अर्थगत भी माना है; पर यहाँ कुछ गुणों थो केवल घाट्य त, कुछ को केवल अर्थगत और कुछ को ही उभयगत माना गया है। वामन और भोज के गुण-विवेचन में हम देख चुके हैं कि सभी गुणों को घाट्य त एवं अर्थगत सिद्ध करने का आग्रह स्वस्य चिन्तन का

१. आदायन्ते च सौरस्यं मृदीकापाक एव सः ।-अन्तिपुराण पृ० ३४६, २४

२. का॰येच्छयाविश्वां यः स राग इति गीयते । अभ्यासोपहितः कान्ति सहजामिष वर्तते । —वही, पृ० ३४६, २४

३. द्रप्टस्य-भोज, सर् कच्ठा०, १, १२४, पृ० १६१

४. रत एव अर्थपाकाः पश्चमे प्रकारान्तरेण प्रतिपाद्यिष्यन्ते । -वही, रत्नेश्वरः टीका पू० ७२

परिचायक नहीं। भरत और दण्डी ने गुणों को शब्दगत एवं अर्थगत वर्ग में वाँटने का प्रयास नहीं किया था पर उनके गण-स्वरूप से कुछ का शब्दगत होना, कुछ का अर्थगत होना एवं कछ का कव्दार्थोभयगत होना स्पष्ट है। अग्निपुराण में गुणों का वर्गीकरण वामन एवं भोज के वर्गीकरण से अधिक यीवितक है। भोज की गुणधारणा एवं अग्निपूराण की गुणधारणा में बहुत समता है। बहुत-से गुणों के नाम और लक्षण दोनों में समान हैं। कुछ गुणों में नाम-मात्र का भेद होने पर भी स्वरूपगत अभेद है। रदाहरणार्थ, अभ्निपूराण का प्राशस्य गुण भोज के सुशब्दता गुण से नाम्नैव भिन्न है। भोज की 'प्रौढि' और अग्निपुराण के 'पाक' में स्वरूपगत कोई भेद नहीं। अत:, स्पष्ट है कि गुण की संख्या और संजा में भेद होने पर भी अग्नि राणकार और भोज की गुण-धारणा मूलतः समान है। इसीलिए डॉ॰ ह्वी॰ राघवन ने यह माना है कि अग्निपूराण पर भोज का बहुत प्रभाव है। इसके विपरीत डॉ॰ स्शील कुगर डे ने भोज को अग्निपूराणकार से प्रभावित माना है। दस विवाद में न पड़कर भी निष्कर्षक्य में इतना कहा जा सकता है कि दोनों ही समान-विचार-सरणि में आते हैं। डॉ॰ डे ने अग्निप्राण की नवीन उद्भावनाओं पर दिष्ट रखते हुए भी उसका श्रीय अग्निप्राणकार को नहीं देना चाहा है। उन्होंने यह कल्पना की है कि अग्निपुराण की रचना के पूर्व भी कोई चिन्तन-परम्परा प्रचलित रही होगी, जिसका प्रतिफलन अग्निपुराण के सिद्धान्त के रूप में हुआ है; पर जिसका कोई लिखित प्रमाण नहीं मिलता। यदि डॉ॰ डे अग्निप्राणकार को भोज से पूर्ववर्ती मानते हैं तो नवीन उद्भावनाओं के लिए उन्हें उचित श्रीय मिलना ही चाहिए। अन्यथा डा॰ राघवन के अनुसार उस श्रीय के भागी भोज होंगे। डॉ॰ डे ने किसी अज्ञात परम्परा को सारा श्रेय देकर इन दोनों को श्रेय से बञ्चित

१. द्रस्टब्य—डॉ॰ ज्ञी॰ राघदन, Bhoja's Sringara Prakasa vol I

२. इंटरय—डॉ॰ सुशील कुषार हे, History of Sanskrit poetics vol. II, प्र २०६

<sup>3.</sup> In order to explain this novelty, we should, having regard to the essentially derivative nature of the work itself, admit the probable existence of an altogether different line of speculation, of which unfortunately no other aerly traces are preserved —Dr. De. Hist. of Skt. Poet. vol II Page 206.

कर देना चाहा है। किन्तु, जब तक इन्हें प्रभावित करने वाली चिन्तन-घारा की पूर्व-स्थिति सिद्ध करने के लिए सबल प्रमाण उपलब्ध नहीं होता तबतक इन आचार्यों के श्रोय का अपहरण तर्कसङ्कृत नहीं।

अग्निपुराण का वैशेषिक गुण

अग्निपुराण के दोष-अध्याय में काव्य-दोषों के विवेचन के उपरान्त कुछ स्थितियों में कुछ काव्य-दोषों का अदोषत्व दिसाया गया है। यहाँ उनका विवेचन किया जाता है—

तर्कशास्त्र के कुछ दोप काव्य में विणित होने पर दोष नही माने जाते, क्योिक वे बाव्य के पाठकों के मन में सन्ताप नहीं उत्तरन करते। ये दोष हैं — असिद्धत्व, विरुद्धत्व, अनेकान्तिकता सत्प्रतिपक्षत्व, कालातीन सङ्कर, पक्ष-सपक्ष-नास्तित्व तथा विषक्ष-अस्तित्व। ये तर्क-शास्त्र के दोष हैं 'काव्य में तर्क की अपेक्षा भावना की प्रधानता होती है। इसलिए उक्त दोपों को काव्य में दोष नहीं माना जाता।

इन दोपों की अदोषना की नैशेषिक गुण की कोटि में रखना उचित नहीं। स्थिति-विशेष में सौन्दर्याधायक हो जाने वाले काव्यगन दोषों को ही नैशेषिक गुण माना जाना चाहिए। उनत दोष न तो काव्यगत दोष हैं और न किसी स्थिति में उनके नाव्य के शोभाषायक गुण बनने का हो कोई प्रमाण है।

दुष्कर आदि में अर्थात् समास आदि के कारण कठिन स्थलों में निरर्थत्व दोष नहीं रह जाता । निरर्थत्व दोप के ग्यारह प्रकार माने गये हैं । अग्नि-पुराणकार की मान्यता है कि वे सभी निरर्थ व दोप-भेद दुष्कर आदि में अदोप हो जाते हैं। <sup>व</sup>

गूढार्थस्व दोप भी दुष्कर स्थल में बलेशजनक नहीं होता। अतः वहाँ गूढार्थस्व को अदोप माना जाता है। ४

<sup>2.</sup> It is not suggested that Bhoja is directly copying from the Agni-Purana nor the Purana copying directly from Bhoja, it is quite possible that they exploit in common an unknown source. But there is hardly any doubt that they follow a common tradition which is different in many respects from that of the Kashmirian writers.

२ असिद्धरः विरुद्धत्वमनै कान्तिकता तथा।
पर्व सत्प्रतिपक्षरवं कालातीतत्वर्धकरः।
पक्षे सपक्षे नास्तिरवं विपक्षेशस्तित्वमेव तत्।।
काव्येषु परिपद्मानां न भवेदण्यरुन्तुदम्।।—अन्निपुराण, ३४७, २३-२३

१ एकादश िरर्थत्वं दुष्कारादी न दुष्यति ।—वही ३४७, २४ ४. दुःखाकरोति दोषशान्गुदार्थस्यं न दुष्करे । वही, ३४७, २४

लोक तथा शास्त्र में प्रसिद्ध ग्राम्यता उद्देगकारी नहीं होती; अतः उसे दोप नहीं माना जाता है। ' जहां क्रिया का अध्याहार हो जाता है, वहां क्रिया-होन दोष नहीं माना जाता । जहां आक्षेप से कारक का अध्याहार हो जाय; वहां भ्रष्टकारकता के दोपत्व का परिहार हो जाता है। इवंच प्रयोग में पाठ की कठिनता के कारण 'विसन्धित्व' दोप नहीं माना जाता । अजुप्रास में पद की आवृत्ति अपेक्षित होती है; अतः वहां व्यस्तसन्धिता अर्थात् विसन्धित्व सुन्दर माना जाता है। अश्ये के संग्रहण में व्युत्क्रम को दोप नहीं माना जाता । क्रिम्नलिङ्गी उपमेय और उपमान के रहने पर विभिन्नत, संस्था तथा लिङ्गगत उपमा-दोप दोप नहीं रह जाते। एक ही व्यक्ति बात को कई बार कहें या बहुत व्यक्ति बहुत बार कहें तो उसे दोप नहीं माना जाता। जायदेव

चन्द्रालोक में जयदेव ने भरत आदि आचार्यों के दस गुणों का उल्लेख किया है; किन्तु उन्होंने उनमें से आठ गुणों की ही स्वतन्त्र सत्ता स्वीकार की है। वे गुण हैं— श्लेप, प्रसाद, रामता, समाधि, माधुर्य, ओज, सीकुमार्य और उदारता। परम्परागत कान्ति गुण को श्रुङ्गार रस में तथा अर्थव्यक्ति को प्रसाद गुण में अन्तर्भूत मान लिया गया है। कान्ति गुण को रस के साथ सम्बद्ध कर रस में उसके अन्तर्भाव की सम्भावना की सृष्टि वामन ने ही कर दी थी। वामन ने कान्ति को दीप्तरसत्व कहकर गुण के एक भेद में रस को समाहित कर दिया था; पर भारतीय काव्यशास्त्र में कमशः रस का महत्त्व बढ़ता गया और फलतः, गुण उसकी तुलना में गौण होकर उसे अपने में अन्तर्भुक्त कर लेने में अक्षम सिद्ध हो

१. न ग्राम्यतोद्वेगकारी प्रसिद्धे लॉकशास्त्रयोः ।—अग्निपुराण, ३४७,२६

२. क्रियाभ्र शे न लक्ष्मास्ति क्रियाध्याहारयोगतः । - वही, १४७२७

३. अब्दकारकताक्षेपवलाध्याहतकारके ।- वही, ३४७,२७

४. कप्टपाठादिसन्धित्वं दुर्वचादौ न दुर्भंगम् । - वही, १४१९, २८

१. अनुप्रासे पदावृत्तिव्यस्तसम्बन्धिता शुभा । - वही, ३१७,२६ पृ०

नार्थसंग्रहणे दोपो ब्युत्क्रमाखेर्ने लिप्यते । - वही, १४७,२६ पृ०

७. विमक्तिसँबालिङ्गानां यत्रोहेगो न धीमताम् । संख्यायास्तत्र भिन्नत्वमुपमानोपमेययोः ॥— वही, ३१७ ३०

८. अने कस्य तमेकेन बहूनां बहुभिः शुभा । - बही, ३४७,३०

शृङ्गारे च प्रसादे च कान्त्यर्भव्यक्तिसंग्रहः।—जयदेव, चन्द्रालोक ४,१०

गया। इसीलिए जयदेव ने दीप्तरसंत्र कान्ति की रस ने भिन्न सत्ता स्वीकार
नहीं कर उसे रस के ही एक भेद-शृङ्गार में अन्तर्भूत मान लिया। शृङ्गार
में उसका अन्तर्भाव न कर यदि सामान्यतः रस में उसका अन्तर्भाव माना जाता
तो अधिक युवितसङ्गत होता। वामन ने शृङ्गार के अन्य रसों में भी कान्ति
गुण की सत्ता स्वीकार की थी। अतः, रस में ही उसका समाहार मानना
चाहिए था। अर्थं व्यक्ति गुण का अन्तर्भाव स्वभावोक्ति अलङ्कार में मानना
अधिक समीचीन होता। भरत के अर्थं व्यक्ति गुण के विवेचन में हम देख चुके
हैं कि उस गुण का स्वभाव स्वभावोक्ति अलङ्कार की प्रकृति से भिन्न नहीं है।
अतः, स्वभावोक्ति में उसका अन्तर्भाव सम्भव है।

जयदेव ने गुणों की परिभाषा में अधिकतर वामन की मान्यता की ही स्वीकार किया है। यहाँ उनके आठ गुणों के स्वरूप की विवेदना की जाती है:—

इलेष—इलेष गुण की परिभाषा में उसके शब्दगत एवं अयंगत; दोनों स्वरूपों को स्पष्ट किया गया है। अयंगत दलेप को विघटमान अयं की घटना कहा गया है। जहीं अनम्भावित अयं का युक्तियों द्वारा सिद्ध अयं के रूप में वर्णन किया जाता है, वहाँ जयदेव अयंगत दलेप गुण मानते हैं। यह घारणा वामन के अयं-दलेप 'घटना' की घारणा के समान है। उसी परिभाषा के एक अंश में शब्दगत दलेप के स्वरूप पर प्रकाश डाला गया है। सजातीय शब्दों के द्वारा सम्पन्न सुखावह पद-रचना को उन्होंने शब्दगत दलेप कहा है। यस जातीय शब्दों के वन्ध की व्याख्या करते हुए रमा टीका में टीकाकार ने उसे वामन के शब्दश्लेप 'मसृणस्व' से अभिन्न माना है। इ

प्रसाद: - प्रसाद वह गुण है, जिसके रहने पर काव्य का अन्तःस्यित सकल अर्थ स्पष्टतः अवभासित हो जाता है। ४ 'झटित्यर्थप्रतीति' को प्रसाद गुण मानने

१. एवं रसान्तरेप्वप्युदाहार्यम् । - वामंन, काव्यालङ्कार, वृत्ति, पृ० १४८

२. रत्तेपो विवटमानार्थं घटमानत्ववर्णनम् । स तु शान्दः सजातोयैः शब्दैर्वन्यः सुखावहः ॥ —जयदेव, चन्द्राञ्चोक, ४,१

इ. ... नीतेऽन्ते श्रियाशिलष्टिमित्येकपदवद्भानाद्दर्णानां साजात्यम् ।
— वद्दी, रमा-टोका, पृ० ३०
तुलनीय—मस्यत्वं नाम यस्मिन् सति वद्दून्यपि पदान्येकवद्भासन्ते ।
— वामन, कान्यालद्वार वृत्ति पृ० ७१

४. यस्मादन्तः स्थितः सर्वः स्वयमथौऽवशासते । सज्जित्थेवसुक्तस्य स प्रसाद इति स्मृतः ॥—जयहेव , चन्द्राजोक, ४,३

का परम्परागत सिद्धान्त ही यहाँ स्वीकृत हुआ है। वाक्य के प्रतिपाद अर्थ को चमरकारपूर्ण बना देने वाला घमं कहकर इसे वाक्यनिष्ठ गुण माना गया है। भोज ने उसके शब्दगत भेद को 'प्रसिद्धार्थपदस्व' कहा है। चन्द्रालोक का प्रसाद इसके समान ही है। अर्थव्यक्ति गुण भी इसीमें अन्तर्भक्त है।

समता :— समता गुण के दो लक्षण हैं—अल्पसमासत्व और वर्ण आदि के साथ तुल्यता। अल्प-समासता को प्राचीन आचार्यों ने शब्द-प्रसाद माना है। भामह ने माधुर्य और प्रसःद गुणों में अल्प-समास-रचना पर वल दिया है। अस्त के प्रसाद लक्षण की व्याख्या करते हुए अभिनव गुप्त ने शब्दगत प्रसाद गुण को पदों की स्फुटता कहा है। अवदेव के समता गुण का अल्प-समासत्द-लक्षण प्रसाद के उक्त लक्षण के समान है। उनकी 'वर्णाद्यः तुल्यता' रूप समता को स्वरानुप्रास अलङ्कार माना जा सकता है। डॉ॰ ह्वी॰ राघवन की मान्यता है कि वर्णादितुल्यता रुद्धट की 'समा जाति' अर्थात् 'एक ही रीति का प्रयोग' से अभिन्न है। अं मोज ने मृदु, स्फुट या मिश्र वन्य के अविषम प्रयोग को समता कहा है, जो वामन का 'मार्गाभेद' है। जयदेव के 'वर्णादितुल्यता' लक्षण पर उसका प्रभाव स्पष्ट है।

समाधि: — समाधि को काव्य की रसमयता का गुण माना गया है। रस की गहनता से विलसित अर्थ की ऐसी महिमा, जिससे सह्दय मग्न होकर पुलकित हो उठें, समाधि कही जाती है। '' वामन ने अर्थंगत समाधि गुण को 'अबहित चित्त से अर्थं का दर्शन' माना था। जयदेव का सिद्धान्त उससे मिलता-जुनता ही है।

माधूयं: -- कान्य में चारुता का आधान करने वाला उनितर्वैचित्र्य माधुर्य गुण कहा गया है। यह वामन के उन्तिवैचित्र्यात्मक माधुर्य गुण से अभिन्न है। जयदेव के द्वारा माधुर्य गुण के उदाहरण पर विचार करते हुए रमा न्याख्या में ज्याख्याकार ने यह दिखाया है कि इसमें 'पश्य, पश्य' तथा

समतात्पसमासः वर्षाचे स्तुत्यताऽथवा ।—जयदेव, चन्द्रालोक पृ० ३१

२. द्रष्टन्य-प्रस्तुत पुस्तक, अध्याय-१

३. प्रसन्नता स्फुटर्ब सक्षणीय-विभागता पदानाम् ।

<sup>-</sup> ना० शा० अ० भा० पृ० ३३६

४. डॉ॰ हो॰ राघवन, Bhoja's Sringara Prakasa, vol. I, पृष्ट ३३२

१. समाधिरधमिहिमा ससद्घनरसात्मना । स्याद्न्तविंशता येन गात्रमङ्करित सताम् ॥ — जयदेव, चन्द्रास्रोक ४,१

६. माधुर्य पुनहन्तस्य वै चित्र्यं चाहताबह्म् ।-वही, ८, ६

'चलम्' की पुनरुचित की चारुता दिवाकर माधुर्य गुण माना गया है। अतः, पुनरुचित के चारुतावर वैचित्रय को माधुर्य गुण मानना जयदेव को इच्ट हो, यह सम्भव है। भावमग्न दशा में एक ही शब्द की आवृत्ति भाव में सौन्दर्य ला देती है; अतः वह गुण बन जाती है। टीकाकार ने पुनः को 'उक्तस्य' से अलग कर उक्त का अर्थ काव्योक्ति माना है। इस प्रकार उन्होंने काव्य की उक्ति के वैचित्रय को माधुर्य मानकर वामन के अर्थमाधुर्य से अभिन्न सिद्ध कर दिया है। इस डॉ० ह्वी० राघवन भी यही अर्थ ठीक मानते हैं। व

ओज: वामन के अयंगुण-ओज के लक्षण का अनुसरण करते हुए जयदेव ने अर्थ की प्रीढ़ि को ओज गुण कहा है। यह गुण अर्थगत है। अर्थप्रीढि के साथ ही जयदेव ने ओज को विस्तृरा अर्थ का संक्षेप-कथन भी कहा है। इस प्रकार संक्षिप्त वर्णन में ओज को शब्दगत भी माना गया है। र रमा ब्याख्या में ओज को अर्थगत मानने के साथ ही शब्दगत भी सिद्ध किया गया है। प डॉ० ह्वी० राधदन ने इसे केवल अर्थगत गुण कहा है। वामन ने अर्थप्रीढि में ही विस्तार, संक्षेप आदि को परिगणित कर लिया है, पर जयदेव ने विस्तृततर अर्थ के संक्षेप का अलग से उल्लेख किया है। अर्थप्रीढि में ही संक्षेप गतार्थ है; अत: उसका अलग से उल्लेख अनावहयक है।

सौकुमार्य: - वामन के अर्थ-सौकुमार्य-लक्षण को स्वीकार कर अपारुष्य को सौकुमार्य कहा गया है। परुष अर्थ का पर्याय-परिवर्तन से अपरुप पद के द्वारा कथन सौकुमार्य है। इसमें अमङ्गत शब्द का त्याग कर उसके पर्याय का प्रयोग होता है। <sup>9</sup>

१. "अत्र परयेति चलमिति च १.रुक्तया पुनःशब्दो यथाश्रत प्रदेति मूलकृतसंमत-मिति प्रतीयते तथा च यथाकशंचित् पुनरकस्य चारतावहमित्यावर्थः।

<sup>-</sup> चन्द्रालोक, रमा-व्याख्या, पृ० ३२

२. पुनः शब्दस्तुशब्दार्थे । माधुर्यं तु उक्तस्य का॰यस्य चार्स्तावदं चितद्रवीभावजनकः वैचित्र्यमित्र्यः । — बही, पृ० ३५

३. द्रष्टब्य्— डॉ॰ ही॰ राघवन, Bhoja's Sringara Prakass, Vol., I

४. ओजः स्यास्मीढि रर्थस्य संक्षेपो बाउतिभूयसः । - जर देव, चन्द्रालोक, ४, पृ०३२

५. ... यो विस्तृततर ध-संक्षं पः स शन्दनिष्ठमोजः ।

<sup>—</sup> चन्द्रालोक, रमा-व्याख्या, पृ० ३२

६. व्यटन्य-रॉ॰बॉ॰ राष्ट्रवन, Bhoja's Sringara Prakase, Vol. I पृ०३३२

७. सीकुमार्यमपारुप्य पर्यायगरिवर्व नात् । - ज्यदेव, दः द्रास्तेक, ४, पू० ६२

खदारता:—विदायोवित को उदारता गुण कहा गया है। यह ग्राम्य दोप का अभाव-मात्र नहीं है। इसे अग्राम्यता से पृथक् माना गया है। वामन ने अग्राम्यत्व को उदारता कहा है; पर जयदेव इससे सहमत नहीं। डॉ॰ ह्वो॰ राघवन ने चन्द्रालोक की उदारता-परिभाषा को वामन के उदारता-गुण की परिभाषा से अभिन्न मान लिया है। यह घारणा भ्रान्तिपूर्ण है। जयदेव की उदारताध-रणा को स्पष्ट करते हुए टीकाकार ने उदारता का अग्राम्यत्व से भेद स्पष्ट कर दिया है। सर्वत्र ग्राम्यत्व के अभाव में उदारता की सत्ता आवश्यक नहीं। अतः, उदारता ग्राम्यत्व के अभाव से भिन्न है। वामन ने उदारता के स्वरूप को अभावात्मक माना था, जयदेव ने उसे भावात्मक माना है। यह लक्षण भरत के उदारता गृण-लक्षण के समीप है, जिसमें अनेकार्य-विशेष, सौष्टव संगुवत सुवत पर बल दिया गया है। ध

इस विवेचन से स्पष्ट है कि जयदेव पर वामन का प्रभूत प्रभाव है। वामन की तरह उन्होंने गुणों के शब्दार्थगत भेद नहीं किये हैं। उनके गुणों के स्वरूप-विश्लेषण से प्रसाद, समता आदि शब्दगत; समाधि, गाधुयं, आदि अर्थगत एवं श्लेष आदि उभयगत गुण सिद्ध होते हैं।

आनन्दवर्धन आदि के तीन रसाधित गुण के सिद्धान्त की न मानने पर भी जयदेव ने गुणों को शौर्य आदि की तरह आत्मा का घम स्वीकार किया है। पर्स्पट है कि जयदेव जहाँ एक ओर वामन आदि आचार्यों की गुण-घारणा से प्रमावित थे, वहाँ दूसरी ओर उनपर रसवादी आचार्यों की गुण-सम्बन्धी मान्यता का भी प्रमाव था।

## विद्यानाथ

विद्यानाथ ने प्रतापरुद्रयशोभूषण या प्रतापरुद्रीय में काव्यगुणों की मीमांसा करते हुए बहुलांशतः भोज की विचार-सरणि का अनुसरण किया है।

१. छदारता त् वैदग्ध्यमग्राम्यत्वात् पृथङ्भता ।-जयदेव, चन्द्रालोक पृ० ३३

२. ह्रप्टब्य—डॉ॰ ही॰ राघवन, Bhoja's Sringara-Prakasa, Vol. I

३. बैदाध्यं विदग्घोक्तत्वं तदेशोदारता । सा च न ग्राम्यत्वाशावेऽन्तभू ते त्याह...।

...मानं मुक्के त्यादौ विकासयेति ताष्ट्रं लोकशाधुनेति बोक्ताविष ग्राम्यस्वाभाऽवोस्ति उदारता तुन । चन्द्रालोक, रमा-म्याख्या पृ० ३३

४. अनेकार्थ-विशेषेय त्स्काः सौध्ववस्युताः । उपेतमतिचित्रार्थे द्दाक्तं तच्च कीर्त्यते ।।— भरत, ना० शा० १६,१११

५. अमी दश गुणाः काव्ये पु'सि शौर्यादयो यथा । -- स्प्रदेव, चन्द्रालोक, ४,१०

उन्होंने भोज के चौबीस गुणों का उल्लेख किया है। श भोज के चौबीस गुणों के शब्दगत एवं अथंगत भेद का दियानाथ ने लण्डन किया है। इसका कारण यह है कि विद्यानाथ भोज की तरह गुण को शब्दार्थ पर आश्रित नहीं मान कर सङ्घटना पर आधित यानते हैं। र प्रतापरुद्रयशोभपण के टीकाकार कुमार-स्वामी ने रत्नापण टीका में यह मान्यता प्रकट की है कि कुछ गुणों की अर्थ में पाना कठिन है। इ अतः, विद्यानाथ ने भोज के चौबीस शब्द-गुणों को ही स्वीकार किया है। उन्होंने अधिकांश गुणों की परिभाषाएँ सरस्वतीकण्ठाभरण से ली हैं। कुछ परिभाषाएँ प्रतापरुद्रीय में सरस्वतीकण्डाभरण से यथावत उद्भुत हैं तथा कुछ शब्दभेद से वहीं से गृहीत हैं। विद्यानाथ ने इन सभी गुणों को भावात्मक नहीं माना है। उनकी मान्यता है कि इनमें से कुछ गुण केवल दोपाभाव-रूप हैं । अतः, सभी आचार्य उन्हें गुण नहीं मानते । जो दोप-परिहार को गुण मानते हैं वे ही सीकुमार्य आदि दोपाभावात्मक गुणों को स्वीकार करते हैं। दोपाभावात्मक गुणों को विद्यानाथ ने विशेष महत्त्व नहीं दिया है। जो गुण स्वतः काव्य की चारुता की वृद्धि करते हैं वे परम उत्कृष्ट गुण हैं। प्रतापरुद्रयशोभूपण में कुछ दोपाभावात्मक गुण परिगणित हैं। सौकुमायं गुण श्रुतिकट् दोप का परिहार है। कान्ति ग्राम्य दोप का अभाव है। अर्थव्यक्ति गुण अपूष्टार्थ दोष का विषयंय है। इसी प्रकार सम्मितत्व गुण न्युनपदत्व एवं अधिकपदत्व देप का; उदात्तता अनुचितार्थत्व का; औजित्य

१. रत्नेपः प्रसादः समता माधुर्यं सुकुमारता ।

अर्थे व्यक्तिरूदारत्वं तथा कान्तिरूदात्तता ॥

ओजः सुरान्दता प्रेयानौजित्यमथ विस्तरः ।

समाधिः श्रीवृम्यगाम्भीर्ये संक्षे पो भाविकं तथा ॥

सम्मित्तर्वं तथा प्रौढी रोतिवृक्तिगैतिस्तथा ।—विवानाथ, प्रतापह्रु, गुण-

२. एतेपां गुणानामर्थंगतत्त्रमपि केचिदिच्छन्ति । प्राचःमाचार्याणां मतेन सँघटना-श्रयत्वमेव गुणानाम् ।---वही पू० ३३४

३. तहूनां पदानामेकपदवश्यभासमानत्वादिलक्षणे श्लेपादौ अर्थगतत्वस्य दुर्घटश्वादिति भावः । वहो, रत्नापण-टीका, पू० १३४

४. एशं मध्ये केषांचिद् दोषपरिहारकत्वेन गुणत्वम् । केषांचित् स्वत एवोत्कर्प-हेतृत्वाद् गुणत्वम् । तत्र ये स्वत् एव चारत्वातियशहेतवस्ते पर्तृत्कृष्टाः । दुण्डत्वपरिहारहेतृनां गुणत्वं न सर्वसम्मतम् । ये तु दोषाभावतया । गुणत्विम-च्छन्ति तेषामेव सौकुमार्थादयो गुणत्वेन सम्मताः ।—वही, पृ० ३२२

विसन्धि का; रीति पतत्प्रकर्षं का; प्रसाद विलब्दरव का; उनित अक्लोलत्व का; सुशब्दता च्युतसंस्कृतित्व का; समता प्रक्रमभङ्ग का एवं प्रेयान् परुप दोप का परिहार-इप है। इसी प्रकार कुछ और गुण दोषपरिहारात्मा हैं। हिं विद्यानाथ के गुणों के स्वरूप निम्नलिखित हैं:—

क्लेष: — भोज की तरह पदों की शिलष्टता को विद्यानाथ ने श्लेप गुण कहा है। यह श्लेष-धारणा भोज की शब्द-श्लेष-धारणा से अभिन्न है।

प्रसाद:—प्रसाद गुण की परिभाषा के लिए भोज के शब्दगत प्रसाद गुण-लक्षण को अक्षरशः उद्भूत कर लिया गया है। इस प्रकार भोज के प्रसिद्धार्थपदत्व को ही विद्यानाथ ने प्रसाद गुण माना है। यह क्लिब्टत्व दोष का विषयंय है।

समता: — विद्यानाथ की समता-धारणा भोज की शब्द-समता-धारणा से अभिन्न है। भोज ने जिस क्लोक में शब्द-समता की परिभाषा दी है, उसी क्लोक का अंश प्रतापरुद्रयशोभूपण में समता के लक्षण के लिए उद्धृत कर लिया गया है। असमता प्रक्रमभङ्ग दोप का परिहार है।

माधुर्य: - भोज के शब्द-माधुर्य गुण-लक्षण का अनुसरण करते हुए विद्यानाथ ने माधुर्य को प्रथम्पदता कहा है। "

सौकुमार्य:—विद्यानाय ने सुकुमार अक्षरों के प्रयोग में सौकुमार्य गुण माना है। इसे यह 'सुकुमाराक्षरप्रायत्व' भोज के 'अनिष्ठुराक्षरप्रायत्व' से अभिन्न है। इसे श्रुतिकटुत्व दोप का परिहार माना गया है।

१. श्रुतिकदुरूपदोपनिराकरणाय सौकुमार्यं सम्मतम् । ग्रामदोपनिराकरणाय कान्तिः स्वीकृता । अपुष्टार्यं निराकरणायार्थं व्यक्तिमता । न्यूना घिकपदिनराकरणाय सम्मितत्वं मतम् । अनुचितार्थं निराकरणार्थं मुदाचता स्वीकृता । विसिन्धः निराकरणार्थं मौर्जित्यं मतम् । पतत्पकर्पनिराकरणाय रोतिरिष्टा । विख्ष्टपरिहाराय प्रसादो मतः । अश्वीलपरिहारार्थं मुक्तः स्वीकृता । च्युतसंस्कृतिपरिहारार्थं सौशब्खिमप्टम् । प्रक्रमभक्तनिराकरणाय समता मता । परुपदोपनिवृत्त्यर्थं प्रेयान् मतः । एवं यथासम्भवं केपांचिद्रोपपरिहारकार्थन गुणत्वम् ।

<sup>—</sup> विचानाथ, प्रतापरद्रयशोभूपण, पृ० ३२२-२३

२. मिथः सं रिलप्टपदता रलेप इत्यभिषीयते !-वही, पृ० ३२३

इ. प्रसिद्धार्थपदत्वं रत् स प्रसादो निगवते । - वशी, पृ० ३२३, और भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण, पृ० ११

४. अवैषम्बेण भवनं समता सा निरुखते !— वही, पृ० ३२४ तथा भोज, सरस्वती— कण्ठाभरण, पृ० १२

४. या प्थवपदता बाक्ये तन्मा धुर्य प्रकात्य ते । - बही, पृ० १२४

६. सुकुमाराक्षरपाय सौकुमार्य प्रतीयत । - इही पृ० ३२४

अर्थव्यक्ति:—भोज के शब्दगत अर्थव्यक्ति गुण की परिभाषा को ही विद्यानाथ ने स्वीकार किया है। यह गुण अपुष्टार्थ दीय का विषयंय है। उदारत्य:—इसे 'विकटाक्षरवन्यत्व' कहा गया है। यह भोज के शब्द-

**औदायं से अभिन्न है।** २

कान्ति: — विद्यानाथ ने बन्ध की अतिशय उज्जवलता को कान्ति गुण कहा है। भोज ने भी बन्ध की उज्जवलता में शब्दगत कान्ति गुण माना है। भोज की घारणा में एक विशेषण मिलाकर विद्यानाथ ने बन्ध की अतिशय उज्जवलता में कान्ति गुण माना है। इसमें ग्राम्यस्य दोष का अभाव रहता है।

जवात्तता: --भोज के शब्दगत उदातता-लक्षण को उद्भृत कर विद्यानाथ ने उसे 'दलाव्यविशेषण-योग' कहा है। यह गुण अनुचितार्थंत्व दोप काः परिहार माना गया है। यह दण्डो का उदारत्व गुण है, जिसे भोज ने उदात्तता के नाम से अभिहित किया है।

बोज :- भोज के शब्दगत ओज के 'समासभूयस्त्व' लक्षण को ही विचानायः ने उद्भुत कर दिया है। "

सुशब्दता:-सुप् और तिङ्की ब्युत्पत्ति को सुशब्दता कहा गया है। र यह घारणा भोज की शब्द-सुशब्दता-घारणा से अभिन्न है।

प्रेय:—दण्डी का प्रेय अलङ्कार, जिसे भोज ने प्रेय गुण के रूप में स्वीकार किया था, प्रतापरुद्रीय में भी उसी रूप में गृहीत है। चाटूक्ति द्वारा प्रिय कथन को भोज की तरह विद्यानाथ ने भी प्रेय गुण माना है। इसे पहल दोष का विपर्यास साना गया है।

यत् सम्पूर्णवाक्यत्त्रमर्थेव्यक्ति वदन्ति ताम् !—विद्यानाथ, प्रतापरुद्रयशोभूपण पृ० ६२४, भोज, सरस्वती- कण्ठाभरण, पृ० १४

२. विकटाक्षरवन्धत्वमार्थे रौदार्यमध्यते । —वही, पृ० ३२६ भोज, सरस्वती-कण्ठाभरण, पृ० १६

३. अत्युज्ज्वलत्व' वन्धस्य काव्ये कान्तिरितीष्यते । -वही, पू० ३३१

४. रज्ञाध्ये विशेपणेयोंगो यस्तु सा स्यादुदात्तता। —विद्यानाय, प्रतापह० पृ० ३२॥ और भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण पृ० १९

१. ओजः समासभूयस्त्यम् । – बहो, पृ० १२७, भोज, सरस्व० कण्ठा० पृ० १६

६. सुपां तिङां च न्युत्पत्तिः सीशब्दा परिकीश्यते ।-वही, पृ० ३२८

<sup>ः.</sup> प्रेयः प्रियतराख्यानं चाट त्त्या यि धायते । - वही, पृ० १२= तथा भोज ... सरस्वतीकण्ठाभरण, पृ० ६१

और्जित्य:-वन्ध की गाढता को और्जित्य माना गया है। यह भोज के खब्द-और्जित्य से अभिन्न है। इसे विसन्धि दोष का अभाव माना गया है।

समाधि: --भोज की तरह विद्यानाथ ने सोमाधि में एक वस्तु के धर्म का अन्यत्र आरोप माना है। 2

विस्तर: --विणत अर्थ की पुष्टि के लिए विस्तार से उसका समर्थन विस्तर गुण माना गया है। मोज ने व्यास-उक्ति की विस्तर गुण माना है। विद्यानाथ ने प्रकारान्तर से भोज की विस्तर गुण-घारणा का ही समर्थन किया है।

सिमतत्व: -- भोज की सिमतत्व गुण परिभाषा को विद्यानाथ ने थोड़ा 'शब्द मेद कर उद्धृत कर दिया है। विविक्षित अर्थ को व्यक्त करने के लिए 'जितने पदों का प्रयोग अपेक्षित हो, ठीक उतने ही पदों का प्रयोग सिमतत्व गुण है। अपेक्षित पदों से कम पदों का प्रयोग न्यूनपदत्व दोष माना जाता है और अधिक पदों का प्रयोग अधिकपदत्व दोष। सिमतत्व गुण में इन दोनों दोषों का परिहार हो जाता है।

गाम्भीयं: —गाम्भीयं गुण की परिभाषा सरस्वतीकण्ठाभरण से उद्भृत है। इसे विद्यानाथ ने भोज की तरह व्वनिमत्ता कहा है। ध

संक्षेप:—संक्षेप में अर्थ का वर्णन संक्षेप गुण माना गया है। इसका स्वरूप भोज के संक्षेप गुण के स्वरूप से अभिन्न है। भोज ने इसे ही समास में अर्थ का अभिवान कहा है।

सौक्ष्म्य: --सोक्ष्म्य की परिभाषा सरस्वतीकण्ठाभरण से प्रतापकृत्यशो-भूषण में उद्धृत है। इसे विद्यानाथ भोज की तरह शब्द का 'अन्तस्सञ्जलपत्व' मानते हैं। अन्तस्सञ्जलपत्व की व्याख्या भोज के सौक्ष्म्य गुण-दिवेचन में की जा चुकी है।

और्जित्य गाढवन्यत्वम् । — विद्यानाथ, प्रतारुद्रयशोभूपण, ३२६

२. समाधिरन्यधर्माणां यदन्यत्राधिरोहणम् । - वही, पृ० ३२६

३. समर्थं न १पचो कि क् कस्यार्थस्य विस्तरः । —वही, पृ० ३३०

४. याबदर्धपदत्वं तु सम्मितत्वमुदाइतम् । - वही, पृ० ३३०, तथा भोज, सरस्वती-कण्ठाभरण, पृ० ६७

द. ध्वनिमत्ता तु गाम्भीयम् । - वही, पृ० ३३१, भोज सरस्व० कण्ठा० पृ० ६४

६. संक्षितार्थाभिषानं यत् संक्षेपः परिकोत्त्यं ते ।-वही. पू. १३१

अन्तः संजहपरूपश्यं शब्दानां सौद्यमुच्यते । — वही, पृ० ३३१, भोज, सरस्व० कण्ठाभरण पृ० ६३

प्रौढि: --यह प्रौढि गुण भोज की सन्द-प्रौढि की तरह उक्ति काः 'परीपाक' है। र

उनितः -- उनित को विद्यानाथ ने विदग्ध-भणिति कहा है। उस् विदग्ध-भणिति गोज की विशिष्टभणिति-रूप उनित से भिन्न नहीं। उमित को अक्लीलत्व दोप का परिहार माना गया है।

रीति:—भोज की तरह इसे उपक्रम का निर्वाह कहा गया है। क यह पतत्प्रकर्यत्व दोष का अभाव माना गया है।

भाविक: —भोज का भाविक गुण-लक्षण विद्यानाथ द्वारा उद्भृत है। है भावानुरूप वाक्यवृत्ति को भाविक गुण माना गया है।

गित:—स्वर का सुरम्य आरोह एवं अवरोह गित गुण है। पि भोज ने भो आरोह-अवरोह के क्रम को शब्द-गत गित गुण माना है। विद्यानाय की धारणा भोज की धारणा के समान है।

विद्यानाथ के गुण-निरूपण के उक्त विवेचन से यह सिद्ध है कि इसमें चित्रं तचर्वण के अतिरिक्त कोई मौलिक उद्भावना नहीं। गुण को सङ्घटना-धर्म मानने के कारण भोज के अर्थगुण को अस्वीकार करने पर भी अपनी गुण-घारणा में विद्यानाथ ने भोज की शब्दगुण-घारणा का अन्यानुसरण किया है।

टीकाकार कुमारस्वामी की मान्यता है कि प्राचीन आचार्यों के गुण-सिद्धान्त को मानने पर भी विद्यानाथ हृदय से आनन्दवर्धन के अनुयायी हैं। उनकी युक्ति है कि विद्यानाथ आनन्दवर्धन की तरह ही काव्य की आत्मा का उत्कर्षायान करने वाला धर्म गुण को मानते थे। यद्यपि विद्यानाथ ने

हारादिवदलङ्कारास्तेऽनुप्रासोपमादयः । श्रेपादयो गुणास्तत्र शौर्यादय इव स्थिताः ॥ खाल्मोत्कव वहा—इति । —प्रतापरु रहाापण दीका, पृ० ३३४

१. श्रीदिरुवतेः परीपाकः-विद्यानाय, प्रतापरुद्रयशोभूपण, पृ० ३३२

२. विद्रवभिषितियाँ स्यादुक्तिं तां कवयो विदुः । - वही, पृ० ३३२

३. यथोपक्रम निर्वाहो रीतिरित्यभिषीयते । - वहो, पृ० ३३३

४. भावतो वान्यवृत्तिर्या भाविक ततुदास्तम् । वही, पृ० ३३३, भोजः, सरस्वतोकण्ठाभरण पृ० ६७

४. गतिर्नाम सुरम्यस्यं स्वरारोहाबरोहयोः ।—वही, पृ o ३३३

६. वस्तुतस्तु भामहादिमते शन्तर्भावे श्लेपादिगुणानां रसघर्गश्वम् । अलङ्काराणां तृः शब्दार्थधर्मत्वमिति विद्यत एव स्वरूपभेद इति रहस्यम् । अतएव स्वयमेवोक्तवानः काव्यप्रकरणे —

गुण को रसधमं नहीं फहकर सङ्घटना का धमं कहा है, जिस सिद्धान्त का खण्डन आनन्दवर्धन उनसे पूर्व ही कर चुके थे, तथापि वे प्रच्छन रूप से आनन्दवर्धन की मान्यता से प्रभावित थे, इसे अस्वीकार नहीं किया जा सकता। अलङ्कार की हार आदि के समान एवं गुण को आत्मा के उत्कर्षधायक धीयं आदि के समान मानने में आनन्दवर्धन आदि की मान्यता की स्वीकृति स्पष्ट है। इस प्रकार विद्यानाथ स्पष्टतः गुण को सङ्घटना-धमं कहते हैं। पर, प्रकारान्तर से उसका रसधमंत्व भी स्वीकार कर लेते हैं। आनन्दवर्धन

आनन्दवर्धन ने संस्कृत काव्य-शास्त्र को काव्यालोचन का नया मानवण्ड दिया। वस्तुतः भारतीय समीक्षा-सिद्धान्त को आनन्दर्धन के ध्वन्यालोक में ही सर्वाधिक उत्कर्प गान्त हुआ है। गुण के सङ्घटनाध्ययत्व-सिद्धान्त को अस्वीकार कर सानन्दवर्धन ने उसे काव्य के अङ्गीभूत रस, भाव आदि पर आधित माना। अलङ्कार को काव्य के शरीर वाच्य-धाचक पर आधित मानकर भिन्नाध्यस्व के कारण दोनों का भेद स्पष्ट कर दिया।

गुण वस्तुतः रत के ही धर्म हैं। कभी-कभी उन्हें उपचार से रस के व्यञ्जक शब्द और अयं का दर्म भी कह दिया जाता है। याघ ने ओव और प्रसाद गुणों का सम्बन्ध रस-भाव से माना था। आनन्दवर्धन ने शास्त्रीय पद्धति पर गुण का रसादि के साथ सम्बन्ध स्थापित किया। व्वन्यालोक में माधुर्य, ओज और प्रसाद; ये तीन गुण माने गये हैं। भामह ने भी माधुर्य, ओज और प्रसाद गुणों का ही उल्लेख किया था; पर आनन्दवर्धन के काव्य-गुण भामह के गुणों से नाम्ना साम्य रखने पर भी स्वरूपतः भिन्न है। भामह ने अल्पसमास और दीर्धसमास पद चना के आधार पर माधुर्य, ओज आदि गुणों का स्वरूप-निर्धारण किया था; किन्तु आनन्दवर्धन ने चित्तयृत्ति की द्रुति, दीप्ति आदि के आधार पर गुणों के स्वरूप का निरूपण किया है। नीचे आनन्दवर्धन के गुणों का स्वरूप-विवेचन प्रस्तुत किया जाता है—

माधुयं - माधुयं श्रुङ्गार रस का गुण है। श्रुङ्गार अन्य रसों की अपेक्षा चित्त में अधिक आह्नाद की सृष्टि करता है। अतः, वह मधुर माना गया है।

१. अतो गुणानां संघटनाअयत्वमेव युक्तम् ।-विद्यानाथ, प्रतापद० वृत्ति, पृ० ३३४

२. तमर्थमबलम्बन्ते येऽङ्गिनं ते गुणाः स्मृता ।

अङ्गाभितास्त्वलङ्कारा मन्तन्याः कटकादिवत् ।

<sup>-</sup>आनन्दवर्धन, ध्वन्यालोक, २,२६ पृ० ११%

३. द्रव्टब्य-माघ, शिशुपालवध, २.८३

माधुर्य वस्तुत: शृङ्गार रस का गुण होने पर भी उपचार से उस रस के व्यञ्जक शब्द एवं अर्थ का धर्म माना जाता है। अभिनवगृप्त ने व्वन्यालोक की लोचन टीका में आनन्दवर्थन की माधुर्य-धारणा को स्रब्ट करते हए कहा है कि मधुर शृङ्गार रस को व्यक्त कर सकने की घट्टार्थ की सामर्थ ही माधूर्य गुण है। वियोग शृङ्कार की अपेक्षा करुण रस में चित्त अधिक द्रवित होता है। अतः शृङ्गार-व्यञ्जक राव्दार्थ की अपेक्षा करुण रस की व्यञ्जना करने वाले घाट्य एवं अर्थ में माधूर्य का अधिक प्रकर्प रहता है।<sup>इ</sup> अभिनव गुप्त ने इसके स्पष्टीकरण में कहा है कि संयोग शृङ्गार की अपेक्षा विप्रलम्भ शुङ्कार में चित्त को आर्द्र करने की अधिक शक्ति रहती है और विप्रसम्भ शृङ्कार से भी करण रस चित्त को अधिक आहे करता है। संयोग शृङ्गार मधूर है तो विश्वसमा शृङ्गार मधुरतर और करुण रस मधुरतम । अतः सम्भोग श्रङ्गार-व्यञ्जक सब्द एवं अर्थ की अपेका विप्रलम्भ श्रुङ्गार-ध्यञ्जक शब्दार्थ में प्रकर्प रहता है और उसकी अपेक्षा भी कदण रस की व्यञ्जना करने बाले शब्दार्थ में उत्कर्प रहता है। र प्रदन यह है कि यदि करण रस में भी मायुर्व गुण की सत्ता आनन्दवर्धन को अभीष्ट थी. यही नहीं जब वे शृङ्कार की अपेक्षा भी करुण-रस-व्यञ्जक शब्दार्थ में माधुर्यं की प्रकृष्ट सत्ता मानते थे, तो अपनी कारिका में उन्होंने 'शुङ्गार एव मबुर:' (श्रुङ्गार ही माधुर्य गुणयुक्त रस है ) क्यों कहा ? अभिनव ने इस प्रश्न का सपाधान किया है। शृङ्गार ही मधुर है, यह कह कर अन्य रसों की मधुरता का परिहार नहीं किया गया है। उस कथन का अभिप्राय यह है कि काव्य का आत्मभूत रस ही मधुर होता है, शरीरभूत शब्दार्थ नहीं।

१. शृङ्गार पव मधुरः परः प्रह् जादनो रसः । तन्मयं कान्यमाश्रित्य माधुर्यं प्रतितिष्ठति ।। — आनन्दवर्धन, ध्वन्यालोक २,३० पृ० ११६

२. श्रमधुरङ्गाररसाभिन्यक्तिसमर्थता शब्दार्थयोर्माधुर्यमिति हि लक्षणम् ।
-- अभिनव, लोचन पृ० १६ कान्यमाला, धैस्करण

शृङ्गारे विप्रलम्भान्ये करणे च प्रकर्षवत् । माधुर्यमाद्रता याति यतस्तत्राधिकं मनः ।

<sup>-</sup> आनन्दवर्धन ध्वन्यालोक २ ३१ पृ० ११७

४. संयोगशुक्तारान्मधुरतरो विन्लम्भः ततोऽपि मशुरतमः करण इति सदभिष्यञ्जन-कौगलं शन्दार्थयोमभुरतमस्यं चेत्यभिष्रायेणाइ — शृक्तार इत्यादि ।

<sup>-</sup>अभिनव लोचन, पृ धह

शब्दार्थं को मधुर कहना लाक्षणिक प्रयोग-मात्र है। अतः 'श्रुङ्गार एव मधुरः' में रस के माधुयं गुणयुक्त होने पर बल दिया गया है। १

अानन्दवर्षन के पूर्ववर्ती आचार्यों ने माधुयं गुण को असमास या अत्य-समास रचना से, श्रुत्यनुप्रास एवं अग्राम्यता आदि से सम्बद्ध कर दिया था। भामह ने इसे श्रव्य एवं अनितसमस्त रचना का गुण माना था। वामन का शब्दमाधुयं भी पृथवपदता या समासहीन रचना ही है। विष्ठी ने इसे श्रुत्यनुप्रास और अग्राम्यता वना दिया था। आनन्दवर्धन ने इसे अल्पसमास-रचना आदि से मुक्त कर श्रुङ्कार आदि रसों से सम्बद्ध कर दिया। भामह के श्रव्यत्व एवं अनितसमस्तत्व माधुयं-लक्षण में व्यश्चित्तर दिखाया गया है। श्रव्य एवं अल्पसमास-रचना केवल माधुयं गुण में ही नहीं रहती, ओज और प्रसाद में भी उसकी सत्ता सम्भव है। अनन्दवर्धन ने एक उदाहरण देकर यह स्पष्ट कर दिया है कि श्रव्य एवं अल्पसमास-रचना में भी ओज गुण रह सकता है।

भोज: — आनन्दवर्धन ने ओज को चित्त की दीप्ति माना है। यह रौद्र आदि रसों में हृदय की दीप्ति के रूप में रहता है। रौद्र आदि रसों के व्यञ्जक शब्दार्थ में भी उपचार से ओज गुण माना जाता है। बहुद्या दीर्घ समासयुक्त वाक्य ही रौद्र आदि रस के व्यञ्जक होते हैं। अतः उन्हें ओज गुण-युक्त कहा जाता है; पर यह कयन उपचार-मात्र है। अल्पसमास-रचना में भी ओज के उदाहरण पाये ही जाते हैं। रौद्र आदि रस चित्त के दीप्ति-रूप ओज के कारण होते हैं। कारण में कभी-कभी कार्य का उपचार हो जाया करता है। अतः, कार्यभूत दीप्ति का प्रयोग कारणभूत रौद्र आदि रस के लिए उपचार से होने लगता है। फलतः, रौद्र, वीर और अद्भुत रस जो व नुन: चित्त-दीप्ति या ओज के हेतु हैं, ओज कहे जाते हैं। रौद्रादि-व्यञ्जक

नतु करणेऽपि यदि मधुरिमास्ति ति पूर्वकारिकारां शृङ्गार पवेत्येवकारः
किमधैः । उच्यते — नानेन रसान्तरं व्यवच्छित्वते । अपि त्वात्मभुतस्य रसस्यैव
परमार्थतो गुणा माधुर्यादय उपचारेण तु शब्दार्थयोरिस्थेवकारेण खोत्यते ।

<sup>-</sup>अभिनव० लोचन पृ० ८०

२. अन्यं न तिसमस्तार्थं बाक्यं मधुरिमध्यते । - भामह, काव्यालङ्कार २, ३

३. पृथक्पदरवं माधुर्यम् । — वामन, काव्यार्धं ० ३,१,२१

४. अभ्यत्वं पुनरोजसोऽपि साधारणमिति ।—आनन्द, ध्वन्या० २ पृ० ११७

इंतिः प्रतिपत्त कृष्टिये विभास-विस्तार-प्रज्ञ्बलस्त्वभावा सा च मुन्यतया ओजः-शब्दवाच्या । तदास्वादमया रौहाचास्तया दी-त्यास्वादिशिपात्मिकया कार्यक्या लक्षन्ते रसान्तरात्पृथवतया । तेन कारणे कार्योपचाराद् रौहादिरेवौजः-

शब्द और अर्थ का निर्वारण करते हुए आनन्दवर्यन ने दीर्घसमास-रचना और अलङ्कृत वाक्य को ओज-प्रकाशक शब्द एवं दीर्घसमास-रचना को अपेक्षा न रखनेवाले प्रसन्न शब्द के बाच्य को तत्प्रकाशक अर्थ कहा है। १

माधूर्य और टीप्ति परस्पर विरोधी गुण हैं। शुङ्कार और करुण में माधुर्य गुण रहता है और रौद्र, बीर एवं अद्भूत रसों में ओज गुण की सत्ता रहती है। हास्य, भयानक, बीभत्स और भान्त रसों में इन दोनों विरोधी गुणों का वैचित्रयपूर्ण समावेश माना गया है। हास्य रस शुङ्गार का अङ्ग है। आचार्य भरत ने अपने जाठ रसों में से शृङ्गार, रौद्र, बीर भीर बीभत्स रसों को मूल रस या अर्ज्ज़ी रस माना है। हास्य, करुण, अद्भुत एवं भयानक-इन चार रसों को उनका अञ्जभूत कहा है। र शृङ्गार की अनुकृति को हास्य माना गया है। अत: वह श्रृङ्गार का अङ्ग है। इसलिए शृङ्गार रस का गुण माधुर्य हास्य में भी रहता है। हास्य रस में चित्तवृत्ति का विकास होता है। अतः उसमें दी न्ति या ओज गुण भी रहा करता है। माधुर्य और ओज, दोनों का प्रकर्ष हास्य में रहता है। इसलिए वहाँ माधुर्य और ओज का साम्य रहता है। भयानक रस में चित्त की वृत्ति को मग्न करने की शक्ति है। अतः, वहाँ माधुर्य गुण रहता तो है; पर वह गौण हो जाता है। कारण यह है कि भयानक रस का आलम्बन और उद्दीपन विभाव दीप्त या प्रज्वलत्स्यभाव का होता है। फलतः, शयानक रस में ओज गुण ही प्रक्रुव्ट रहा करता है। इसी प्रकार वीयता रस में भी मायुर्ग अल्प मात्रा में एवं ओज प्रकृष्ट रूप में रहते हैं। शान्त रस की स्थित इन रसों से भिन्न है। भयानक एवं बीमत्स के विभाव का दीव्त-स्वभाव होना सार्वत्रिक नियम है; किन्तु शान्त रस के विभाव का स्वभाव नियत नहीं। कुछ विभाग दीप्त हो सकते हैं और कुछ मधुर। शान्त रक्ष का स्थायी भाव निर्देद है। वह गुरुजनों के

शब्दबाच्यः । ततो बक्षितलक्षणया तत्प्रकाशनपरः शब्दो दीर्धंसमासरचनवाक्य-रूपोऽपि दीप्तिरित्युच्यते । — अभिनव, लोचन, पृ० ८०

१. तत्प्रकाशनपरः शब्दो दीर्धसमाहरचनाः चैकृ 1° वास्यम् ।

<sup>&</sup>quot;"तत्प्रकाशनपरश्वायोऽनपे क्षितदीर्धसमासरचनः प्रसन्नवाचका भिषेयः ।

<sup>-</sup>आनन्द, ध्वन्यलोक, पू० ११६

के मधुर उपदेश से भी उत्पन्न हो सकता है और सांसारिक कटुता की अनुभूति से भी। प्रथम अवस्था में उसका आलम्बन मधुर होगा और द्वितीय अवस्था में दीप्त। इसलिए यह माना गया है कि शान्त रस के आलम्बन की अनेक रूपता एवं स्वभावगत भिन्नता के कारण आलम्बन के अनुरूप कहीं उसमें माधुर्य प्रकृष्ट रहता है और कहीं ओज। १

प्राचीन आचारों ने ओज को दीर्घंसमास-रचना पर आधित या उसी का पर्याय मान जिया था। भामह और दण्डी से लेकर भोज तक ने ओज को समासवहुल रचना ही माना है। केवल वामन ने इसे गाळवन्धत्य माना था। पण्डी ने दीर्घंसमास ओज को गद्य का प्राण माना और गौड मार्ग में पद्य-रचना में भी उसे समादृत बताया। इससे स्पष्ट है कि प्राचीन आचारों ने ओज गुण को रीति से सम्बद्ध कर गौडी रीति में उसका भाव और वैदर्भी में उसका अभाव माना था। आनन्दवर्धन ने इस यत का खण्डन कर ओज को रौज, वीर और अद्भुत रस से सम्बद्ध कर दिया। उनके अनुसार यह सहुदय के चित्त की दीप्त दीर्घंसमास-रचना से भी व्यवत हो सकती है और असमास-रचना से भी। आनन्दवर्धन ने दो उदाहरण देकर एक में दीर्घंसमास-सङ्घटना से तथा दूसरे में अनमास-घटना से ओज की व्यञ्जना दिखायी है। व

प्रसाद - प्रसाद गुण भाव का क्षिप्र प्रसार है। सरलता से सभी रसों को व्यक्तित कर देने की काव्य की शक्ति प्रसाद गुण कहलाती है। इस गुण में सकल रस के अनुकूल वृत्ति रहा करती है। यह सभी रसों का सामान्य गुण है। इस भाव को वृत्ति में इस प्रकार स्पष्ट किया गया है- शब्द और अर्थ की स्वच्छता को प्रसाद गुण कहा जाता है। वह सभी रसों एवं सभी रचनाओं में

१. एवं माधुर्ष दीप्ती परस्परप्रतिद्धन्तिया स्थिते सृङ्गारादिरीद्रादिगते इति प्रदर्शकतया तत्समावरावे चित्रव हास्यभयानकवीभत्सशान्तेषु दिशतम् । हास्यस्य सृङ्गाराज्ञतया माधुर्य प्रकृष्ट विकासधर्मतया चौजोऽपि प्रकृष्टमिति साम्यं द्वयोः । भयानकस्य प्रान्तचित्रवृत्तिस्वभावरवेऽपि विभावस्य दीष्ठतया ओजः प्रकृष्टं माधुर्य महत्पम् । वीभरसेऽप्येवम् । शान्ते तु विभाववे चित्रवात्कदाचिदोजः प्रकृष्टं कदाचिनमाधुर्य- मिति विभागः । — अभिनव बोचन पृ० ६२ काव्यमाताः

२. द्रप्टन्य-आनन्दवर्धन, ध्वन्यालोक, पृ० ११६-२०

३. समर्पं करवं कान्यस्य यतु सर्वरसान् प्रति । स प्रसादो गुणो हो यः सर्वसाधारण कियः ।—वही, ृप १२१

साधारण रूप से रहता है। प्रसाद को इतना महत्त्व मिलने का कारण यह है कि इस गुण के अभाव में रस की व्यञ्जना ही सम्भव नहीं होती। असमास-रचना भी प्रसाद गुण के अभाव में श्रृङ्गार आदि रसों की व्यञ्जना में अक्षम सिद्ध होती है। रस को शीघ्र व्यञ्जित कर देने वाले शब्द और अर्थ भी उपचार से प्रसाद गुण युवत माने गये हैं। अभिनव गुप्त ने लोचन में आनग्द-वर्षन की उक्त धारणा को और भी स्पष्ट किया है। प्रसाद गुण के रहने पर काव्य का रस सहृदय के हृदय में छा जाता है। सूखी लकड़ी में जिम प्रकार आग तुरत व्याप्त हो जाती है उसी प्रकार सहृदय के हृदय को जहाँ रस तुरत अभिभूत कर छेता है, वहाँ प्रसाद गुण माना जाता है। यह सभी रसों का गुण है। व्यङ्ग्य अर्थ के प्रति शब्द और धर्थ की सम्पंकता होने से उपचार से शब्दार्थ में भी प्रसाद गुण माना जाता है।

इस प्रकार आनन्दवर्धन ने माधुर्य और ओं को अपेक्षा प्रसाद को अधिक महत्त्वपूर्ण धाना है। साधुर्य केवल श्रुक्तार और करण में समग्रतः रहता है; हास्य, शान्त, अयानक और बीभत्स में अंशतः। ओज भी रीव्र, वीर और अद्भृत रसों में ही समग्रतः रहता है; हास्य, शान्त आदि में अंशतः। रीव्र, बीर एवं अद्भृत में माधुर्य की सत्ता नहीं रहती। इसो प्रकार श्रुक्तार और करण में ओज की सत्ता नहीं रह सकती। प्रसाद सभी रसों में आंनवार्यतः रहता है। उसी की सत्ता से काव्य में सभी रसों के प्रति व्यञ्जकता आती है। अतः, वह काव्य का सबसे व्यापक एवं सबसे महत्त्वपूर्ण गुण है।

इस विवेचन से स्पष्ट है कि आनन्दवर्धन गुण को रस का धर्म मानते हैं। उपचार से गुण शब्द-धर्म कहा जाता है। वह सङ्घटनाश्चित नहीं है।

आनन्दवर्थन ने शान्त रस के गुण का उल्लोख नहीं किया है; पर अभिनव गुप्त ने उसमें कहीं माधुर्य का और कहीं ओज का प्रकर्ष माना है।

प्रसादस्तु स्वच्छता शब्दार्थयोः । स च सर्वसाधारणो गुणः सर्वरचनासाधारण-रचेति व्यङ्गार्थापेक्षयेव मुख्यतया व्यवस्थितो मन्तव्यः ।

<sup>—</sup> आनन्द० ध्वन्दा० पू० १२१
२. समर्पकत्वं सम्यगर्पकत्वं इदयसंवादेन प्रतिपत्तृन्त्रति स्वात्मावेशन, व्यापकत्वं अगिति शुष्ककाष्ठागिनदृष्टान्तेनाकलुपोदकदृष्टान्तेन च तदकालुप्यं प्रसन्नत्वं नाम सर्वरसानां गुणः । उपचारात्तु तथाविभे व्यक्ष्येओं यच्छव्दार्थयोः समर्पकत्वं तदिप प्रसादः ।—अभिनव, सोचन पृ० ८२

भयानक और बीभत्स रसों में माधुर्य और ओज का समावेश वैचित्रय पाना कठिन है। उन दोनों रसों में मानसिक मग्नता और सङ्कोच होता है; दोप्ति नहीं। धनञ्जय ने बीभत्स रस में क्षोभ मानसिक भाव माना है। अानन्द-वर्धन ने इन रसों के आजम्बन को दृष्टि में रखते हुए इनमें दीप्ति स्वीका (की यी। बस्तुत:, इन रसों के आश्रय में चित्त की दीप्ति नहीं रहती और न रसास्वाद में सह्दय ही चित्त की दीप्ति का अनुभव करता है। मम्मट

मम्मट ने आनन्दवर्षन की गुण-घारणा को स्वीकार किया है; किन्तु वे परप्रत्ययनेय बुद्धि वाले आलोचक नहीं थे। उनमें समालोचक की सुक्म दृष्टि बीर प्रतिपादन की प्रौड क्षमता थी। इसलिए आनन्दवर्धन की गुग-घारणा में मम्मट ने अपनी बोर से बहुत कुछ जोड़ा है और कहीं-कहीं उन ही मान्यता को अस्वीकार कर मौलिक सिद्धान्त को स्थापना की है। आनन्दवर्धन की तरह मम्मट ने भी गुण को काव्य के अङ्गी रस का वर्स स्वीकार किया है। जैसे शूरता आदि भारमा के वमं हैं और उनसे आत्मा में उत्कर्ध आता है, उसी प्रकार माधुरं आदि गुण काव्य की आत्मा के घर्म हैं और उसमें उत्कर्ष का आधान करते हैं। रस के साथ उनकी अचल स्थिति रहा करती है। र गुण को रस का धर्म कह देने से ही रस के स.थ उसकी अचल स्थिति सिद्ध हो जाती है, फिर भी अधिक स्पष्ट करने के लिए अलग से मम्मट ने अपने लक्षण में 'अचलस्थितयः' का उल्लेख किया है। वस्तुतः, धर्मी के साथ धर्म की अचल स्थिति रहा ही करतो है। गोविन्द ठक्कर ने काव्यप्रदीप में मम्नट की इस धारणा को स्पष्ट करते हुए रस के साथ सम्बन्ध की दुष्टि से गुण के तीन लक्षण स्वीकार किये हैं- (क) गुण रस के धर्म हैं, (ख) रस से अलग उनकी स्थिति नहीं रहती, उनकी रस के साथ अव्यक्तिचारी स्थिति है और (ग) सदा रस के साथ रहकर गुण उसका उपकार करते हैं। मम्मट ने अपनी वृत्ति में गुण

विकाशविस्तरक्षोभविक्षेपैः स चतुर्विधः । शृङ्गारवीरवीभत्सरौद्गेषु मनसः क्रमात् ॥—धनञ्जय, दशरूपक, ४,४१

२. ये रसस्याञ्जिनो धर्माः शौर्याद्य इवात्मनः । उत्कर्षहेतवस्ते स्युरचलस्थितयो गुणाः ॥—मम्मट, काव्यप्रकारा ८,१

३ एवं च रसस्य उत्कर्षहेतुत्वे सति रसधर्मत्वं, तबात्वे सति रसान्यभिचारि-स्थितित्वम्, अयोगन्यवच्छेदेन रसोपकारकत्वं चेति लक्षणत्रयं गुणानां द्रष्टन्यम् । —गोविन्द ठक्कूर, कान्यप्रदीप, ८,१ पृ० २७४

को शब्द का धर्म मानने वाले सिद्धान्त का खण्डन किया है और यह प्रतिपादित किया है कि गुण वस्तुतः रस के धर्म हैं। समुचित वणों से गुण की व्यञ्जना अवश्य होती है; पर वे वर्णमात्र पर आश्रित नहीं रहते। अतः, वर्ण को जो मधुर आदि कहा जाता है वह लाक्षणिक प्रयोग-मात्र है।

आनन्दवर्धन की तरह सम्मटने माधुर्य, ओज और प्रसाद; इन तीन गुणों को स्वीकार किया है और चित्त की वृत्ति के आधार पर इनके स्वरूप का निर्घारण किया है। यहाँ उनके गुणों के स्वरूप का परीक्षण किया जाता है:—

माध्यं :- माध्यं गुण मम्मट के अनुसार चित्त की द्रुति का हेतु है और बाह्नाद-स्वरूप है। यह गुण सम्मोग शृङ्गार में द्वेपादिजनित कठोरता को चित्त से दूर कर उसमें द्रति उत्पन्न करता है। यममट ने माधुर्य को 'आह्नादकत्व' कहा है। आह्नादक का अर्थ आह्नाद ही है। आह्नाद शब्द से यही स्वार्थ में 'क' प्रत्यय हुआ है। अतः 'आह्नादक' का आह्नाद-हेतु या आह्नादकारी अर्थ नहीं समझा जाना चाहिए। गुण आह्नाद का हेतु नहीं हो सकता। यदि गुण को आह्नाद का हेतु माना जाय, तो उसे आह्नादस्वरूप रस का भी हेतु मानना होगा। रस गुण से उत्पन्न नहीं होता। अतः, गुण आह्नाद का कारण नहीं, आह्नाद-स्वरूप है। प्रश्न यह होगा कि आह्नाद केवल श्रुङ्गार रस में ही नहीं होता, वह सभी रसों का स्वरूप है। उपनिषद् में रस को समग्रत: आनन्दस्वरूप ब्रह्म का रूप कहा गया है। रस को प्राप्त कर ही आनन्द प्राप्त किया जाता है। दसीलिए रस को ब्रह्मास्वाद का सहोदर कहा गया है। ४ यदि माधुर्य को बाह्वादस्वरूप माना जाय तो रौद्र आदि दीप्त रसों में जहां माधूर्य नहीं रहता, आह्नाद का अभाव मानना पड़ेगा, जो रस के स्वरूप की मौलिक मान्यता के ही विरोध में पड़ जायगा। अतः, मम्मट ने माधूर्य-लक्षण में इसे स्पष्ट कर दिया है कि श्रुङ्गार रस में चित्त की द्वृति का कारणभूत बाह्नाद ही माधुर्य गुण है। इससे अन्य रसों की अ ह्लादकता

१. अत एव माधुर्यादयो रसधर्माः समु चतेवीणैः ध्यज्यन्ते न तु वर्णमात्राक्षयाः ।
—मम्मट, कान्यप्रकाश ए० १८८

२. आह्लादकरवं माधुर्वं शृङ्गारे द्र तिकारणम् !- वहो, ८, ६८

३. रसो वे सः । रसं से वार्यं लब्ध्वा आनन्दीभवति । — तैतिरीय चपनिपद, २, ७

४. ब्रह्मास्वादहोदरः ।-विश्वनाय, साहित्यदर्पण, पृ० ६१

का परिहार नहीं होता। दीप्त रसों में भी अह्नाद रहता है; पर वहाँ चित्त की द्रुति नहीं होती। अतः, उन रसों में माधुर्य-लक्षण की अतिव्याप्ति नहीं होती। १

माधुर्य गुण संयोग शृङ्कार, करुण, विप्रलम्भ शृङ्कार एवं शान्त रसों में उत्तरोत्तर प्रकर्पावस्था में रहा करता है। ये संयोग श्रुङ्गार की अपेक्षा करण रस में माध्यं का उत्कर्प रहता है, करुण रस की अपेक्षा विप्रलम्भ श्रुङ्कार रस में उसका प्रकर्ष पाया जाता है और शान्त रस में वह उससे भी प्रकृष्ट रूप में रहा करता है। चित्त की द्रुति की मात्रा के आधार पर इन रसों में माध्यं गण के प्रकर्ष का निर्धारण हुआ है। सम्भोग शुङ्कार की अनुभनि की दशा में चित्त में जितनी द्रति होती है, उसकी अपेक्षा करुण रस में चित्त की अधिक ह ति मानी गयी है। करुण की अपेक्षा विप्रलम्भ शृङ्कार में और उसकी अपेक्षा भी शान्त रस में चित्त की द्रुति की अधिक शक्ति मानकर मम्मट ने उन रसों में माध्यें का उत्तरोत्तर प्रकर्प माना है। माध्यें के स्वरूप-निर्धारण में बानन्दवर्धन से सहमत होने पर भी मन्मट ने रसों में उसकी स्थिति के सम्बन्ध में स्वतन्त्र रूप से विचार किया है। हम देख चुके हैं कि आनन्दवर्धन ने सम्भोग श्रुकार की अपेक्षा निप्रलम्भ श्रुकार में एवं उसकी अपेक्षा करुण रस में चित्त की अधिक द्रति मानी है। मम्मट अनन्दवर्धन के इस विचार से सहमत नहीं। उनके अनुसार करुण रस की अपेक्षा विश्वसम्भ शृङ्कार में प्रधिक चित्त-द्रति होती है। बत:, करुण से विप्रलम्भ में माधुर्य का प्रकर्प रहता है। आनन्दवर्धन ने शान्त रस में माधुर्य की सत्ता नहीं मानी थी। अभिनव गुप्त ने इवन्यालोक की लोचन टीका में शान्त रस में ओज के साथ माध्य का समिवेश-वैचित्र्य माना; पर मम्मट ने शान्त रस में माध्यं गुण का सर्वाधिक उत्कर्ष माना है।

आोज: -- ओज चित्तवृत्ति के विस्तार का गुण है। यह माधुर्य गुण से विपरीत स्वभाय का होता है। मम्मट ने इसके लक्षण में कहा है कि ओज चित्त

१. आनन्दस्बरूपत्वं चेत्ति सर्वेपामेव रसानामित्यत आइ—द्रुतिकारणमिति । द्रुतिरचेतसो गिवतत्वमेव द्रेपांदणन्यकाठिन्याभावः । तथा च यद्रशेन श्रोतुनिर्मनस्कतेव सम्पद्यते तदाइ बादकत्वस्वरूपं माधुर्य मित्यर्थः । —गोविन्द ठक्कर, काव्यप्रदीप पृ० २७६

२. काणे वित्रलम्भे तच्छान्ते चातिशयान्वित्म।--मामट, काव्यप्रकाश =, ६=

के दीष्ति रूप विस्तार का हेत् है। यह बीर रस में रहता है। इस प्रकार चित्त को प्रज्ज्वलित करने वाला गुण ओज कहा गया है। मम्मट के अनुसार बीभत्स और रौद्र रसों में बोज का क्रमदाः आधिक्य पाया जाता है। विष्कर्ष रूप में मम्मट की मान्यता यह है कि बीर रस में चित्त की जितनी दीप्ति होती है, उससे अधिक दी दित बी भत्स रस की अनुभूति में होती है। रीद्र रस मैं चित्त सर्वाधिक दीप्त होता है। अत:, वीर रस की अपेक्षा बीभत्स रस में वोज का आधिवय रहता है और बीभत्स रस की अपेक्षा रीद्र रस में वह अधिक मात्रा में रहता है। इन रसों में चित्त की दीप्ति के आधिक्य का कारण चक्रवर्ती ने निर्दिष्ट किया है, जो वामन झलकीकर के द्वारा काव्यप्रकाश की बाल-बोधिनी टीका में टद्धत है। बीभत्स बौर रीद्र रसों में कमशः तितिक्षा और जिघांसा रहती है। वीर में केवल जिगीषा का भाव रहता है। बीर में शत्रु पर विजय प्राप्त करना-मात्र उद्देश्य रहता है । बीभत्स में जुगुप्सित वस्तु के त्याग का भाव रहता है; पर रीद्र में अपकार करने वाले के वब का प्रयास होता है। अत:, जिगीपा-प्रयान वीर की अपेक्षा तितिका-प्रयान वीभत्स में चित्तवृत्ति अधिक दीव्त होती है और जियांसा-प्रधान रीद्र में उससे भी अधिक दीप्ति चित्त में आती है। यही कारण है कि वीर, वीभत्स और रौद्र रसों में उत्तरोत्तर ओज का आधिक्य पाया जाता है। गोविन्द ठक्कर ने काव्यप्रदीप में यह दिखाया है कि बीर और शैव्र रसों में ओज ऐकान्तिक ह्म से रहता है, पर वीभत्स में माधूर्य का भी थोड़ा मिश्रण ओज के साथ रहा करता है। मम्मट ने प्राधान्य के आधार पर शुक्रार, करण आदि में मावृयं की स्थित का विधान एवं वीर आदि में ओज की स्थित का विधान कर दिया है। हास्य, अद्मुत एवं भयानक में दोनों गुण रहते हैं; अत: उन रसों में

१. दीप्त्यात्मविस्तृतेर्गेतुरोजो वीररसस्थित । - मम्मट, काव्यप्र० =, ६६

२. बीभत्सरीद्ररसयोस्तस्याधिवयं झमेण च।-वही, पृ० १८२

२. \*\*\*\* क्याख्यातं च चक्रवर्तिभिः ''वीभत्सेत्णदि । तितिक्षाणियांसाजनकत्वात् । वीभे तु जिगीपैव वैरिवशीकरणमात्रस्थोदेश्यत्वात् । वीभेत्से जुगुप्सिते विषये ममतानास्पद्त्वेन तितिक्षा न तु जिवांसा । राष्ट्रे त्वपकारिण वधावधिकः प्रयास इति जिवांसीव न तु जिगीपा न वा तितिक्षेति क्षमशो दीक्षेराधिवयम् । अयमेव राष्ट्रवीररसयोभेदोऽवसेयः । पतदेव विवृतं 'वीराट्वीभत्से ततोऽपि राष्ट्रवे इति' । — काक्यप्रकाश, वामन इसकीकर कृत टीका, पृ० ४७६

विसी गुण की स्थिति का विधान नहीं किया गया है। शाधिनद ठाफुर ने अभिनवगुष्त की मान्यता के अनुरूप, बीभत्स में ओज एवं भाधुर्य का गिथण स्वीकार किया है।

ओज गण के विषय-विभाग के सम्बन्ध में मम्मट की घारणा नितान्त मीलिक है। आनन्दवर्धन ने इसे रौद्रादि का गुण कहा था। रौद्र के साय 'खादि' पद से अभिनयगुष्त ने बीर और अद्भुत रसों को ग्रहण किया। मम्मट ने अदमत रस में चित का ऐकान्तिक थिस्तार स्वीकार नहीं किया। उन्होंने अभिनव के अद्भुत के स्थान पर बीभत्स में ओज गुण की स्थिति स्वीकार की। अदभत आदि रसों में ओज और मायूर्य; दोनों की न्यनाधिक अनुपात में उपस्थित मानने के कारण मम्मट ने उन रसों के लिए किसी गुण का उल्लेख नहीं किया। इस प्रकार मम्मट के अनुसार शृङ्कार, करण और शान्त रसों में माधुर्य गुण रहता है; बीर, बीभत्स और रौद्र रसों में ओज गुण रहता है एवं हास्य, अद्भूत और भयानक रसों में दोनों गुणों की मिश्रित सत्ता रहती है। डॉ॰ ह्वी राघवन ने अभिनवगुप्त के मत का समर्थन करते हुए माना है कि बीमत्स की अपेक्षा अद्भुत में ही चित्त का विस्तार अधिक होता है; अतः ओज को इसका गुण माना जाना चाहिए। ये मम्मट ने जो गुणों का विषय-विभाग किया है, उसके परीक्षण से यह स्पष्ट है कि जिस गुण का ऐकान्तिक क्य से जिटने रसों में निवास सम्मट ने माना है, उसे उतने रसों का गुण कहा है। जिन रसों में दोनों गणों का अल्प या अधिक मात्रा में अस्तित्व रहता है, उन रसों के लिए किसी गुण का निर्देश नहीं किया गया है। अद्भृत में चित्त का विस्तार होता है, इसे मम्मट अस्वीकार नहीं करते, पर उसमें माध्रयं का भी मिश्रण रहता है। अतः, उसका गुण केवल ओज नहीं माना जा सकता। वीभत्स में एकान्ततः ओज ही रहता है। अतः, अभिनव के अद्भुत के स्थान पर बीभत्स का दीप्त रस के रूप में मम्मट के द्वारा स्वीकृति मिलना उचित ही है

प्रसाद :-- प्रसाद सभी रसों का गुण माना गया है। मम्मट के अनुसार, सूखी लकड़ी में आग की भाँति एवं स्वच्छ वस्त्र में जल की भाँति जो गुण

पुरु ३१७

तदेतदीररीद्रयोनिंज्यतिपक्षं बीभत्से तु माधुर्यं वानुविद्ध मिति विशेषः । प्राधान्येन माधुर्योजसोरेकैकविधानमत्र प्रकान्तमतो हास्याद्भुतभयानकेषु न किञ्चिद्धि हितम् । तेषुभयगुणप्राधान्यात् । —गोविन्द ठक्कुर, काश्यप्रदीप पृ० २८० २. द्रव्टब्य् - डाँ० डी० राधवन, Bhoja's Sringera Prakasa, Vol I

तुरत ही रस से ।चत को व्याप्त कर देता है, उसे प्रसाद गुण कहा जाता है । यह काव्य का सर्वरसव्यापी गुण है। इसलिए इसमें माधूर्य और बोज; दोनों गुणों का स्वभाव समाहित है। जोज गुण में भी सहदय-चित्त को क्षिप्र वेग से रसाभिभूत करने के लिए प्रसाद गुण का रहना आवश्यक है। इसी प्रकार माधुर्य गुण में भी प्रसाद की सत्ता अपरिहाय है। फलतः, प्रसाद गुण में भोज-जनित चित्त की ज्वलनशीलता एवं माधुयं-जनित आद्रांता; दोनो ही दशाएँ रहती हैं। इन दोनों चित्त-स्थितियों की व्यञ्जना के लिए ही मम्मठ ने प्रताद गुण-लक्षण में रस से चित्त को व्याप्त करने के दो दुष्टान्त दिये हैं। गुण में काव्य का रस सहदय के हृदय में उसी तरह झट से व्याप्त हो जाता है, जैसे मुखी लकड़ी में आग तुरत चारो तरफ फैल जाती है। यह दृष्टान्त वीर आदि ओज गुण-प्रधान रसों की अनुभूति के समय चित्त की प्रज्वलित हो उठने वाली दशा की व्यञ्जना करता है। दूसरा दृष्टान्त स्वच्छ वस्त्र में जल के व्याप्त हो जाने का है, जिससे शृङ्गार करुण आदि रसों से अभिभूत होकर हृदय के आद्र हो जाने का भाव व्यञ्जित होता है। सभी रस इसके आघार यह सभी रचनाओं में व्यङ्ख रूप में रहता है। य मम्मट ने शुष्क काष्ठ में अग्नि की व्यापकता की कल्पना एवं स्वच्छ जल की व्यापकता की कल्पना कभिनव गृप्त से ली है। आनन्दनर्धन के प्रसाद-लक्षण में प्रयुक्त समर्पकत्य की व्याख्या करते हुए 'लोचन' में अभिनव ने प्रसाद में रस की व्यापकता को 'शुष्ककाष्ठामितदुष्टान्त' आर 'अकलुपोदकदुष्टान्त' से स्पष्ट किया है। मम्मट ने आनम्दवर्धन और अभिनवगुप्त की प्रसाद धारणा को ही स्वीकार किया है।

इस विवेचन से स्पष्ट है कि आनन्दवर्धन की तरह मम्मट ने भी चित्त-वृत्तियों ने आधार पर गुणों का विभाग किया है। सभी रसों की अनुभूति-

१. शुष्केन्धनाग्निवत्स्वच्छणलवत्सहसैव यः। ह्याप्नोत्यन्यत्प्रसादोऽसौ सर्वत्रविहितस्थितिः॥—मम्मट, काव्यप्र० ८,७०-७१

व. ओजिस शुष्केन्धनाग्निवन्माधुर्ये स्वच्छरार्करावस्त्रादिजलवयो यो गुणोऽन्यद्व्याप्यः चित्तं झटित्येव रसेन व्याप्नोति स प्रसादः । करणस्यापि स्वातन्त्र्यविवक्षया य इति निर्देशः । सर्वेषु रसेष्वाधेयतया सर्वोसु रचनासु व्यक्ष्यतया स्थित इति ] तन्त्रेणाइ —सर्वत्रविहितस्यितिरिति ।

<sup>—</sup>गोविन्द ठक्कुर, कान्यमदीप =, पृ० २८०

३. इष्टब्य—अभिनद ध्वन्याबोकबोचन, पृ० ८२ का० गा० वि०—११

दशा में चित्त की तीन प्रकार की अवस्थाओं की कल्पना की गयी है। शृङ्गार, करुण और शान्त रसों के आस्वादन में चित्त आहू होता है; वीर, रौद्र और बीभन्स रसों की चवंणा में चित्त का विस्तार होता है तथा हास्य, अद्भुत एवं भयानक रसों की अनुभूति में चित्त का विकास होता है। प्रसाद गुण इन तीनों दशाओं में प्रकर्ष लाता है। वामन झलकीकर ने हास्य अद्भुत एवं भयानक रसों में विकास को स्पष्ट करने के लिए कहा है कि हास्य में वदन का विकास, अद्भुत में नेत्र का विकास और भयानक में तेजी से भागने में गति का विकास होता है। वह विकास विभाव की विचित्रता के कारण कहीं चित्त की द्रति से तथा कहीं उसके विस्तार से युक्त होता है। "सामाजिक की चित्तवृत्ति के विकास की व्यास्या करने के लिए झलकीकर ने जो उदाहरण दिया है वह उपयुक्त नहीं। हास्य में सामाजिक के मूख का विकास हो सकता है, बद्भात रस में जसके नेत्र भी विस्फारित हो सकते हैं; पर भयानक में उसमें पलायन की गति-तीवता भी आ जाती है-यह असङ्गत कल्पना है। वस्तुतः, उक्त रसों के आस्वाद से सहृदय का चित्त विकसित होता है। शारीरिक चेष्टाओं का विकास तो चित्त-वृत्ति की बाह्य छाया है। अलकी कर ने भयानक रस में आश्रय के पलायन-प्रयास को ध्यान में रखकर उसे सामाजिक की चित्तवृत्ति की विकास-दशा मान लिया है। मम्मट ने मनोभाव के अनुरूप गुणों का विभाजन कर उपचार से उनका शब्दगत एवं अर्थगत माना जाना स्वीकार किया है। यानन्दवर्धन ने भा गुण का वर्णगतत्व होना चाक्षणिक प्रयोगमात्र माना था। निष्कर्षत; मम्मट ने आनन्दवर्षन और अभिनवगुप्त की गुण-घारणा को ही अपनाया है। वे केवल गुण के विषय-विभाग में उन आचार्यों के सिद्धान्त से असहमत हैं।

१. यतः सामाजिकानां नवरसजन्यास्तिकोऽवस्थाः । द्रुतिर्विस्तारोविकासश्चेति । तत्र शुक्रारकरुणशान्तेक्यो द्रुतिश्चित्तस्य वीररौद्रवीभत्सेक्यो विस्तारस्तस्य हास्याद्रुतभयानकेम्यो विकास इति । विकासश्च हास्ये वदनस्य अद्र ते नयनस्य भयानके द्रुतापसरणरूपो गमनस्य । स च ववचिद्द्रुत्यां ववचिद्रिस्तारेण च युक्तः विभाववैचित्र्यात् । प्रसादस्तु सर्वेपामाधित्रयकारीत्यवस्थात्रयरूपकार्यवैचित्र्यात् । प्रसादस्तु सर्वेपामाधित्रयकारीत्यवस्थात्रयरूपकार्यवैचित्र्याः क्रारणत्रयमेव कर्य्यते कारणवैचित्र्येण त्रयाणामेव स्फुट-मुपलस्थात् । —काव्यप्र०, वामन झलकीकर की टीका, पृ० ४७४

२. गुणवृत्या पुनस्तेषां वृत्तिः शब्दार्थयोर्मता ।--- मम्मट, काव्यप्रकाश =, !:१

मम्मट ने स्वाश्रित गुणों के तीन प्रकार मानकर पूर्वाचार्यों के दस का इंदार्थाश्रित गुण के सिद्धान्त का खण्डन किया है। उनका कहना है कि माधुयं, जोज और प्रसाद; ये तीन ही गुण हैं, दस नहीं। मरत, दण्डी, नामन आदि आचार्यों ने जिन दस गुणों को दिवीकार किया, उन दस गुणों के प्राञ्च को सम्मट अनावश्यक मानते हैं। उनके अनुसार प्राचीन आचार्यों के दस गुणों में से कुछ गुणों का अन्तर्भाव माधुयीदि तीन गुणों में ही हो जाता है, कुछ गुण अनक्कार में अन्तर्भूत हो जाते हैं और कुछ का अन्तर्भावन घर्वान में हो जाता है। उनके कुछ गुण दोपामाव-मात्र हैं; अतः उन्हें भावात्मक गुण की कोटि में नहीं रखा जा सकता। उन दस गुणों में कुछ ऐने भी हैं, जो स्थिति-विशेष में दोष बन जाते हैं। ऐसे अनित्य गुणों को भी गुण मानना समीचीव नहीं। कुछ गुणों का पर्यवसान बचित्र्य-मात्र में होता है। अतः, उन्हें गुण मानना युवितसङ्गत नहीं। इन युक्तियों से प्राचीन आचार्यों को गुण-धारणा का खण्डन कर मम्मट ने रसाश्रित माधुर्यादि तीन गुणों की स्थापना की है। प्राचीनों के गुणों को अनावश्यक सिद्ध करने के लिए जो युक्तियाँ दी गयी हैं, उन्नय हम यहाँ विचार करेंगे:—

मम्मट ने वामन के मसृणत्व-क्ष्य शहदश्तेष, जिसके रहने पर बहुत-से पद एक पद-से लगने लगते हैं; आरोह-अवरोह का कम-क्ष्य शब्द-समाधि गुण; विकटाक्षरवन्ध-उदारता शब्दगुण एवं शैथिल्यातमा प्रसाद शब्दगुण, जो ओज के साथ रहकर हो गुण बनता है—इन चारों गुणों का अन्तमांव ओज गुण में माना है। प्रश्न यह उठता है कि मम्मट का ओज गुण रसाश्चित है; पर वामन के उक्त चारो गुण शब्दगत हैं। इन शब्द-गुणों का रस-निष्ठ ओज गुण में अन्तमांव कैसे सम्भव होगा ? गोविन्द ठक्कुर ने अपने काव्यपदोप में इस शङ्का का समायान प्रस्तुत किया है। यह ठीक है कि शब्दगुणों का

१. केचिदन्तर्भवन्त्येषु दोपत्यागात् परे श्रिताः ।
अन्ये भगन्ति दोपत्वं कुनचित्र ततो दश ॥—मम्मट, कान्यप्रकाश, ८, ७
एषु ...माबुर्योदिषु । इदं चोपलक्षणम् । अलक्कार जन्योर प्यन्तर्भोवस्य दश्चिष्यमाणत्वात् । उनशन्त मोवादिहेनु त्योपादान रप्युन तक्षणम् । वेचित्र्यनात्रपर्व सतानस्यापि दश्चिष्यमाणत्वात् ।—गोविन्द ठककुर, कान्यप्रदीप ८, ७, पृ० २८०

२. बहुनामि पदानामेकपदबद भासनात्मा यः श्तेषः यश्चारोहाबरोहक्रमरूपः समाधिः या च विकटत्वलक्षणा उदारता यश्चीजोमिक्रितरीषित्यारमा प्रसादः तेषामोजस्वन्तर्भावः । —मम्मट काव्यप्रकार ८, पृ० १९३

रसाश्रित गुण में अन्तर्भाव युनितसङ्गत नहीं; पर मम्मट के द्वारा अपने ओज गुण में वामन के उकत शब्दगुणों को अन्तम कत मानने में कोई यौक्तिक अनुपपत्ति नहीं। मम्मट ने गुण को रसाश्रित मानने पर भी उनको व्याञ्जित करने की धानित शब्द, अर्थ एवं सङ्घटना में मानी है। रस के वे धर्म समूचित वर्णों से व्यक्त होते हैं। मम्मट के अनुसार दीर्घ-समास विकट सङ्घटना से क्षोज गुण की व्यञ्जना होती है; अतः ओज-व्यञ्जक गाढवन्ध में वामन के उक्त . बाब्दगत गुणों का अन्तर्भाव हो जाता है। वामन का पृथक्पदत्व माधुयं मन्मट के माधुर्य गुण में ही अन्तर्भूत है। मन्मट ने भी अल्पसमास घटना की माधूर्य-व्यञ्जक माना है। दामन का जब्दगत अर्थव्यक्ति गुण अर्थ का अट से बोध करा देने वाला गुण है। यह मम्मट के प्रसाद गुण में अन्तर्भुत कर लिया गया है। मम्मट ने सुनते ही अर्थ-बोध करा देने वाले पद को प्रसाद-ब्यञ्जक माना है। वामन के शब्दगत अयंव्यक्ति गुण की इससे भिन्न सत्ताः नहीं। बामन का शब्दवत समता गुण उपकान्त मार्ग का आसमाप्ति निर्वाहः है। यह सार्वत्रिक गुण नहीं। भाव-परिवर्तन के अनुरूप शैली का परिवर्तन ही गुण है। जहाँ भाव का परिवर्तन होने पर भी रीति में परिवर्तन न हो, वहाँ शैलीगत दोष ही भाना जायगा । अतः, समता कहीं गुण है और कहीं दोष; इसलिए गुण में उसकी गणना उचित नहीं। वामन का शब्दसीकूमायं शब्दगत अपारुष्य है। दण्डी ने भी इसे 'अनिष्ठ्राक्षरत्व' कहा है। यह अपारुच्य या अनिच्ठराक्षरत्व भावात्मक गण नहीं; कप्टत्व दोष का अभाव-मान्न है। शब्दकान्ति को वामन ने बन्ध की उज्जवलता कहा है। बन्ध में उज्जवलता अग्राम्य पदों की योजना से आती है। अत:, शब्दगत कान्ति गुण ग्राम्यत्व दोष का अभाव है। श्रीकुभायं और कान्ति शब्दगुणों को, जो दोषाभावात्मक हैं, भावात्मक गण मानना सभीचीन नहीं। वामन के दस शब्द-गुणों की सत्ता का

यद्यपि दीप्तिजनकरवस्पे रसनिष्ठछोणसि नैपामन्तर्भावसम्भवस्तयापि तत्स्वी-कारेण स्वीकियते । तद्ययञ्जके गाउवन्यसक्षणे तदन्तर्भाव इत्यर्थः ।

<sup>-</sup> गोविन्द ठक्कर, काध्यप्रदीप, पु० २८१

२. मूर्धिन वर्गान्त्यगाः स्पर्शाः अटवर्गा रणौ लघ् । अवृत्तिर्मध्यवृत्तिर्वा माधुर्वे घटना तथा ॥

<sup>—</sup>मम्मट, काव्यप्रकाश ८, ७४

३. अ तिमाभे ण शब्दात्त येनार्थप्रत्ययो भवेत्।

साधारणः समग्राणां स प्रसादो गुणो मतः ।।-वहा, ८, ७६

इस प्रकार खण्डन कर मम्मट ने उनके दस अर्थ-गुणों की सत्ता के परिहार के लिए युन्तियाँ दी हैं। वामन ने अर्थगत ओज को प्रीाढ कड़कर अर्थ-प्रीढि के पाँच भेदों का उल्लेख किया है— (१) पदार्थे-वाक्यरचना, (२) वाक्यार्थे पदाभिया, (३) व्यास (४) समास और (५) सामित्रायस्य । मन्मट इनमें से प्रयम चार को उवित्रवैचित्रय-मात्र मानते हैं। पाँचवाँ, साभिप्रायत्व रूप प्रीढि अपुष्टार्थत्व दोष का अभाव-रूप है। इस प्रकार अर्थ-प्रीढि के चार नेद **उक्तिवैचित्र्य-मात्र होने के कारण गुण नहीं माने जा सकते और पाँचवाँ भेद** दोपाभावात्मक होने के कारण गुण-रूप में गृहीत नहीं हो सकता। वामन का अर्यवैमल्य-रूप अर्थगत प्रसाद अधिकपदत्व दोष का अभाव है। उनका उन्ति--वैचित्र्य रूप अर्थ-मायूर्य 'अनवीकृतत्व' दोप का राहित्य है। अर्थगत सौकृमाय, 'जिसमें परुष अर्थ के लिए भी अपरुष शब्द का व्यवहार होता है, अमञ्जलरूप अश्लीलत्व दोष का अभाव है। उदारता अर्थ-गुण ग्राम्यत्व दोष का अभाव है। अर्थगत अर्थव्यक्ति गुण, जिसे वामन गे वस्तु स्वभाव की स्फूटता कहा है, स्वभावीक्ति अलङ्कार में अन्तर्भुत हो जाता है। वामन का अर्थगत कान्ति गुण 'दीप्तरसत्व' माना गया है। वह रसादि व्विन में, रसवदादि अलङ्कार में अयवा गुणीभूत व्यङ्ग्य में अन्तभूत हो सकता है। अर्थंश्लेय को 'क्रम-कौटिल्या-नुस्बणस्व' कहा गया है। गोविन्द ठक्कुर ने इसका अर्थ 'ऋमहीनता की स्फुटता में युक्तिपूर्वक सम्बन्ध दिखाना' किया है। यह इलेष उक्तिवैचित्र्य-मात्र है, गुण नहीं। अर्थ में वैषम्य का अभाव समता गुण माना गया है। वह कम का अभेद है; अत:, क्रमभेद या क्रमहीन दोप का अ ाव-मात्र है। समाधि गुण को वामन ने 'अर्थ-दृष्टि' या अर्थ का दर्शन कहा है। इसे गुण नहीं माना जा सकता। अर्थ काव्य का शरीर होता है, गुण नहीं। स्वतः दृष्ट या अन्य-खाया-सिद्ध अर्थ का यदि दर्शन न हो तो काव्य-शरीर ही निष्पन्न नहीं हो सकता। काश्य के शरीर का निय्पाद क तत्त्व गुण नहीं कहा जाता । काव्य में असाधारण शोभा का आधान करने वाला धर्म ही गुण माना जाता है। काव्य-शरीर-भूत अर्थ-दर्शन को काव्य का गुग मानना असमीचीन है। अतः, वामन के दस अर्थगुणों की स्वतन्त्र सत्ता नहीं मानी जानी चाहिए।

१. ''क्रमकोटिस्यमतिक्रमस्तस्यानुस्वणत्वमतिस्कुटता तत्रोपपत्तियु नितस्तया योग इति । —गोविन्द ठवकुर कान्यप्रदीप पृ० २८३

न. मम्मट, काव्य प्र० ८, पृ० १६३-६६

स्पष्टतः, मम्मट ने वामन के ही शब्दगत एवं अर्थगत गुणों की परिभाषाओं को दृष्टि में रसते हुए उनके गुणत्व का खण्डन किया है। इन्हीं युक्तियों से भरत और दण्डी के गूणों के स्वरूप का भी अन्तर्भाव आदि दिखाकर उन गुणों को अमान्य बताया जा सकता था; पर मम्मट ने ऐसा नहीं किया है। भरत आदि के अधिकांश गुण जो वामन के उक्त शब्दार्थगुणों के समान स्वरूप वाले हैं, मम्मट की निर्दिष्ट युक्तियों से ही खण्डित माने जा सकते हैं; किन्तु भरत एवं दण्डी के कुछ गुण, जो भिन्न स्वभाव के हैं, उनका खण्डन काव्यप्रकाश में नहीं हो पाया है। अत: मम्मट के तीन गुणों के अतिरिक्त भरत के कुछ अन्य गणों को भी स्वीकार करना ही पड़ेगा। उदाहरणार्थ, अन्य धर्म के अन्यत्र आरोप-रूप समाधि गुण का परिहार मम्मट की उबत युवितयों से नहीं होता । उसकाः इपक अलङ्कार में अन्तर्भाव नहीं माना जा सकता। दण्डी के समाधि गुण के विवेचन में हम रूपक से उसका भेद देख चुके हैं। डा० ह्वी राघवन ने यह मान्यता प्रकट की है कि प्राचीन आचार्यों के समता गुण को काव्य में एक रसता दोष मानकर मम्मट ने उसके गुण त्व का खण्डन किया है। इस सभीक्षा में मम्मट ने प्राचीनों के प्रति न्याय नहीं किया है। प्राचीन आचार्यों ने भी निश्चित सीमा में ही समता को गण माना है। सभी गुण और दोष वैशेषिक हैं। ध

प्राचीन आचार्यों के दस गुणों को काव्यगुण के रूप में स्वीकृति मिलनी चाहिए या नहीं, इसपर गुण की संस्था के निर्घारण के कम में विस्तार से विचार किया जायगा।

# विश्वनाथ

विश्वनाथ ने साहित्यदर्पण में आनन्दवर्धन और मम्मट की तरह गुण की काव्य के अङ्गी रस का धर्म स्वीकार किया है। इन्होंने भी माधुर्य, ओज और असाद; इन तीन गुणों को स्वीकार किया है, इपर उन गुणों के स्वरूप-निर्धारणः

१. इष्टब्य-बॉ॰ क्री॰ राघवन, Bhoja's Sringara Prakasa Vol I पू॰ २५६.

<sup>्</sup> २. रसस्याञ्चित्वमाप्तस्य धर्माः शौर्यादयो यथा ।

गुणाः— ॥—विश्व नाम, साहित्यदर्मण ८ पृ० ५३४:

इ. माधुर्य मोजोऽव प्रसाद इति ते त्रिया ।। वही, पृ० १३१

में विचार-सरणि की गतानुगतिकता नहीं है। विश्वनाथ ने मम्मट की गुण-घारणा के मूल पर ही प्रहार किया है। मम्मट ने माधुयं आदि गुणों को चित्त की द्रति आदि का हेतु माना था। विश्वनाय इस मान्यता से असहमत है। उन्होंने उनत मान्यता के खण्डन के लिए सबल तक दिये हैं। उनकी मान्यता है कि वित्त की द्रुति आस्वादस्वरूप आह्वाद से भिन्न नहीं। माधुर्य को मम्मट बादि ने भी बाह्नादस्वरूप ही स्वीकार किया है। फिर बाह्नाद रूप मायुर्य अपने स्वरूप से अभिन्न द्वति का कारण कैसे हो सकता है ? कारण-कार्य-सम्बन्ध में दो वस्तुओं की पृथक् सत्ता होनी चाहिए, अर्थात् कार्यं से कारण को भिन्न होना चाहिए। यह अनुभव-सिद्ध है कि चित्त का द्रवीभाव रसादि रूप बाह्नाद से अभिन्न है। अतः बाह्नाद-रूप माधुर्य को चित्त की द्रुति का कारण नहीं माना जा सकता। र डॉ॰ नरेन्द्रनाथ चौघरी ने मम्मट की गुण-घारणा के विश्लेषण के सन्दर्भ में विश्वनाथ की इस मान्यता की परीक्षा की है और यह निष्कर्ष निकाला है कि विश्वनाथ की मान्यता आनन्दवर्षन की तत्सम्बन्धी मान्यता के अधिक समाप है। आनन्दवर्धन भी माधुर्य आदि की चित्त क द्रुति आदि का कारण नहीं, चित्तवृत्ति का स्वरूप ही मानते थे। इसीलिए उन्होंने शुङ्गार आदि को ही मधुर कहा है। अत:, डॉ॰ नरेन्द्रनाथ चावरी ने कहा है कि विश्वनाथ की यह मान्यता ही मम्मट की मान्यता की अपेक्षा अधिक समीचीन जान पड़ती है। देवश्वनाय ने माधुर्य, ओज आदि गुणों को चित्त की बृत्तियाँ मानकर उनके स्वरूप का निर्घारण किया है।

माधुर्य: --विश्वनाथ के अनुसार, चित्त का द्रवीमाव रूप आङ्काद माधुर्य गुण कहा जाता है। यह प्रश्न किया जा सकता है कि यदि चित्त की द्रुति को

१. '''माधुर्व' ह्रुतिकारणम्' इति, तन्न, द्रवीभावस्य आस्वादस्वरूपाब्लादाभि-न्नत्वेनतत्कार्थंत्वाभावात् । '—विश्वनाथ, साहित्यदर्पण वृत्ति पृ० १३४

२. 'माधुर्य' द्रुतिकारण' मिति यदुक्त' मम्मटभट्टेन तत्र विरवनाथः प्रत्यवतिष्ठते ।— द्रवीभावस्य आस्वादस्वरूपाद्द्वादाभिन्नस्वेन तत्काय त्वाभावात् । ....ग्रुणानां वित्तवृत्तिरूपत्वमेव ग्राह्य', न तु तत्कारणत्विमिति विरवनाथस्य आरायः प्रति-भाति । एतच्च 'शृङ्गार एव मधुरः' इत्यानन्दवर्धनोक्त्या समीचीनमेव प्रतीयते । —डॉ० नरेन्द्रनाथ चौदरी, कान्यतस्वसमीक्षा —पृ० ३०४-६

३. चित्तद्रवीभावमयो इ्लादो माधुर्यं मुच्यते ।

<sup>—</sup>विश्वनाय, साहित्यदर्पण; ८, ३ पृ० १३४

वास्वाद-रूप बाह्नाद से अभिन्न माना जाय तो वह रस से भी अभिन्न हो जायगा । आस्वाद से रस भिन्न नहीं । और, जब द्रुति ही माधुर्य है तब उसे भी रस-रूप ही होना चाहिए। वह विश्वनाथ के द्वारा रस का धर्म माना गया है। माधुर्य आदि गुण शुङ्कार आदि रस से अभिन्न हो जाने पर रस-धर्म कैसे माने जायेंगे ? विश्वनाथ ने चित्त के द्रवीभाव की जो व्याख्या की है, उससे इस प्रश्न का समावान हो जाता है। उनके अनुसार; सहृदय के चित्त में होने वाली आह ता ही चित्त की द्रति कहो जाती है। यह ईप्यी, कोघ बादि से जनित दीप्तन्व एवं विस्मय, हास आदि से उत्पन्न चित्त की स्वामाविक विषयान्तर-त्रासिक्त का त्थाग होने पर रित, शोक और निर्वेद के स्वरूप से युक्त आनन्दात्मक अनुभूति से आविभू त होती है। यह आद्र ता ही माधुर्य है। यह श्रुङ्कार आदि रस से हो जनित है। अतः, यह रस का धर्म है।

रस में माधूर्य गुण की स्थिति के सम्बन्ध में विश्वनाथ की घारणा मम्मट की घारणा से अभिन्न है। मम्पट की तरह विश्वनाथ ने भी यह माना है कि सम्भोग शृङ्गार, करुण, विप्रलम्म शृङ्गार एवं शान्त रसों में माधुर्य का उत्तरोत्तर आधिक्य पाया जाता है। 3

विश्वनाथ आनन्दवर्धन तथा मम्मट की इस मान्यता से सहमत हैं कि रस-धमं होने पर भी गुण समुचित वणों से व्यञ्जित होते हैं। उचित सङ्घटना भी गुण की व्यञ्जना के लिए अपेक्षित है। माध्यंव्यञ्जक वर्णों एवं सङ्घटना के निर्घारण में विश्वनाथ ने मम्मट की ही घारणा को स्वीकार किया है। उनके अनुसार ऊपर भाग में इ. जा, ण, न या म से युक्त ट, ठ, ड, ढ को छोड़ कर शेष कवगं से लेकर पवर्ग तक के सभी वर्ण, लघु प्रयत्न से उच्चार्य वर्ण, अर्थात् वर्णान्तर से असंयुक्त वर्णं 'र' और 'ण' माध्यं के व्यञ्जक होते हैं। असमास, अल्प-समास तथा श्रव्य सङ्घटना भी उसकी व्यञ्जना में सहायक होती है। १

१. द्रवीभावश्च स्वाभाविकानाविष्टत्वात्मकः काठिन्य-मन्यु-क्रोधादिकृत-दीप्तत्व-विस्मय-हास्याच् पहित-विक्षे पपरित्यागेन रत्याचाकारानुविकानन्दोद्रोधेन सहदयिक्तार्द्रप्रायत्वम् । — विश्वनाथ, ढाहित्यदर्पण वृत्ति पृ० १३१ २. सम्भोगे कृष्णे विप्रलम्भे शान्तेऽधिकं क्रवात् । — वही, पृ० १३६

३- मूर्ध्न वर्गान्त्यवर्गेन युक्ताष्ट-ठ-ड-ढान् विना । रणी खबु च तद्व्यकी वर्णः कारणतां गताः । अनृत्तिरत्पवृत्तिर्वा मधरा रचना तथा ॥ - वही पू० ५३६

अोज—ित का विस्तार-रूप दीप्तत्व बोज गुण है। मम्मट ने ओज को चित्त के दीप्तत्व का हेतु माना था; पर विश्वनाथ उसे दीप्तत्व-स्व रूप ही मानते हैं। इस गुण की स्थिति के विषय में विश्वनाथ की घारणा मम्मट की बारणा से अश्रिन्न है। मम्मट की तरह उन्होंने वीर, वीभत्स और रीद्र रसों में इसका क्रमशः आधिक्य माना है। अोज-व्यञ्जक वर्ण के निर्धारण में विश्वनाथ मम्मट से सहमत हैं। उनकी मान्यता है कि वर्ण के वर्ग के प्रथम एवं मृतीय वर्णों से युक्त द्वितीय और चतुर्थं वर्णे अर्थात् अल्पप्राण वर्णं से संयुक्त महाप्राण वर्णं; ऊपर और नीचे रेफ से युक्त वर्णं; तथा संयुक्त या असंयुक्त ट, ट, ड, ढ वर्णे तथा घा और प वर्ण ओज गुण के व्यञ्जक हैं। दीघंसमास एवं विकटार्थवोधिनी सङ्घटना भी ओज गुण की व्यञ्जना करती है। वि

प्रसाद—जो सूखी लकड़ी में आग की तरह क्षिप्र वेग से चित्त में व्याप्त हो जाय वह प्रसाद गुण है। यह सभी रसों एवं सभी प्रकार की पद-रचना का गुण है। अभूनते ही अर्थ-वोध करा देने वाले शब्द इसके व्यञ्जक हैं। अभ-आनन्दवर्धन और मम्मट ने भी प्रसाद को सभी रसों का गुण माना है। अप्रसाद-व्यञ्जक शब्द का निर्धारण मम्मट की धारणा के अनुक्ष्प ही हुआ है।

इन गुणों के रस-धम होने पर भी लक्षणा से इन्हें शब्द-धम भी भाना जाता है। इन तीन रसाश्रित गुणों का विवेचन कर विश्वनाय ने प्राचीन आचार्यों के दस शब्दार्थ-गुणों की निष्प्रयोजनता दिलायी है। मम्मट की तरह विश्वनाय

१. ओजश्चित्तस्य विस्तार-रूपं दीप्तत्वमुच्यते ।

<sup>—</sup>विश्वनाय, साहित्यदर्पण,, = पृ० ५३७

२. वीर-वीभत्सरीद्रेषु क्रमेणाधिक्यमस्य तु ।--वही पृ० १३७

<sup>.3.</sup> वर्गस्याद्यत्तीयाभ्यां युक्ती वर्णी तदन्तिमी । उपव्याधो द्वयोर्वा स-रेफः ट-ठ-ड-डेः सह । शकारस्य पकारश्य तस्य व्यय्ज्ञकर्तां गताः । तथा समासवदुला घटनौद्धस्यशाखिनी ।/—वही, पृ० ५३८

<sup>&#</sup>x27;४. चित्त' व्याप्नोति यः क्षित्र' शुक्केन्धनमिवानसः । स प्रसादः समस्तेषु रसेषु रचनासु च ॥—वहो, पृ० १३८

रं शब्दास्तद्व्यञ्जका अर्थ-त्रोधकाः अ तिमात्रतः । - वही, पृ० ८३६

<sup>ा.</sup> एपां शब्दगुणस्यञ्च गुणवृत्त्योच्यते दुधैः। - वही, पृ० ५३६

ने प्राचीन बाचारों के इलेष, समाधि, बीदार्य एवं प्रसाद शब्द-गुणों का अन्तर्भाव बोज गुण में माना है। वामन के शब्द-माधुर्य का माधुर्य में अन्तर्भाव भी सम्मट की घारणा के अनुरूप है। विश्व बंद्यक्ति को प्रसाद में अन्तर्भाव माना गया है। कान्ति ग्राम्यत्व का और सीकुमार्य दुःश्रवत्व का अभाव है। मार्ग का अभेद समता गुण कहीं-कहीं दोष हो जाता है। जहाँ वह गुण रहता है वहाँ भी उसकी पृथक् सत्ता नहीं रहती। मृदु बन्ध की समता का माधुर्य में, स्फुट बन्ध की समता का ओज आदि में अन्तर्भाव हो जाता है। अवंगत बोज, प्रसाद, माधुर्य, सीकुमार्य और उदारता गुणों का अभाव दोष है। बतः ये गुण दोषाभाव रूप-मात्र हैं। अथंव्यक्ति गुण स्वभावोक्ति अलङ्कार में तथा कान्ति गुण रसव्यनि तथा गुणीभूतव्यङ्ग्य में अन्तर्भृत हैं। इलेप वैचित्र्य-मात्र है तथा समता दोषाभाव है। समाधि काव्य के घरीर का निवर्तक है, गुण नहीं। अतः, प्राचीन बाचार्यों के इन शब्दगतः एवं अयंगत गुण की स्वतन्त्र सत्ता नहीं।

इस विवेचन से यह स्पष्ट है कि विश्वनाथ पर मम्मट की गुण-धारणा का प्रभूत प्रभाव है। गुणों के विषय-निर्धारण में एवं प्राचीन आचार्यों के गुणों की स्वतन्त्र सत्ता के परिहार में विश्वनाथ ने मम्मट की ही पद्धति का

१. रतेषः समाधिरौदार्यं प्रसाद इति ये पुनः । गुणाश्चिरन्तरै क्ता ओजस्यन्तर्भवन्ति ते ॥—विश्वनाथ, साहित्यदर्पण, पृ० १४०-

२. माधुर्यं व्यञ्जकत्वं यदसमासस्य दर्शितम् । पृथक्पदत्वं माधुर्यं तेनेवाङ्गीकृतं पुनः ॥—वहो, पृ० १४२

३. अर्थं व्यक्ते : प्रसादाख्यगुणेनैव परिग्रहः । —वही, पू० ४४२

४. ग्राम्यदुः अवतात्यागात् कान्तिरच सुकुमारता । वही, पृ० १४३

५. ववचिद्रोपस्तु समता मार्गाभेदस्वरूपिणी । अन्यथोक्तगुणेब्वस्या अन्तःपातो यथाययम् ॥—वही, पृ० १४३

६. ओजः प्रसादो माध्यं सौकुमार्यं मुदारता । तदभावस्य दोपत्वात् स्वीकृता अर्थंगा गुणाः ॥—वही, पृ० १४१

अर्थे व्यक्तिः स्वभावो व्यवक्कारेण तथा पुनः ।
 रसध्वनिगुणीभृतव्यङ्खाभ्यां कान्ति नामकः ॥—वही पू० ४४६

८. रत्तेपो विचित्रतामात्रमदोषः समता परम् । - वर्हा, पृ० ५४%

न गुणत्वं समाधेरच —। \*\*\* किन्तु काश्यशरीरमात्रनिवर्त्तकत्वम् ।

अनुगमन किया है। मम्मट की तरह गुण को चित्तवृत्ति का हेतु न मानकरः चित्तवृत्ति-स्वरूप मानने में ही विश्वनाथ के चिन्तन की मौलिकता है।
पण्डितराज जगन्नाथ

जगन्नाथ संस्कृत काव्यशास्त्र के अन्तिम सशक्त मनीपी थे। उन्होंने नव्यन्याय की प्रौढ ताकिक पद्धति पर काव्य-शास्त्र के सिद्धान्तों की स्थापना की

है। पूर्व-आवार्यों की मान्यताओं की समीक्षा में इनकी दृष्टि की सूक्ष्मताः
स्पष्ट है। जहाँ कहीं, किसी पूर्ववर्त्ती आचार्य के किसी सिद्धान्त को पण्डितराज्य
ने स्वीकार किया है, बहाँ भी अपनी प्रखर ताकिक प्रतिभा से प्रतिपादन में
नूतनता ला दी है। रसगङ्काबर में गुण-विवेचन में भी ऐसी ही नवीनताः
पायी जाती है। माथुयं आदि तीन गुण मानने वाले रसवादी आचार्यों के
बीच प्रचलित गुण-घारणाओं का उल्लेख कर जगन्नाथ ने उनके मतवैभिन्न्य काः
परीक्षण किया है आर अपने सिद्धान्त की स्थापना की है। उन्होंने शब्दार्थगतः
दस गुणों के साथ-साथ माधुर्यादि तीन गुणों का विवेचन किया है; िन्तुः
गुण को रस-धमं मानने वाले मिद्धान्त की वेदान्त-दर्शन के सिद्धान्त के बोलोकः
में समीक्षा की है। प्राचीन आचार्यों के दस गुणों का उल्लेख कर पण्डितराज्य
ने उनकी कुछ नवीन परिभाषा की कल्पना की है। नीचे हम पण्डितराज जगन्नायः
की गुण-सम्बन्धी मान्यता का आलोचनात्मक अध्ययन प्रस्तुत करेंगे।

जगन्नाथ ने भरत, दण्डी, वामन आनन्दवर्धन, अभिनवगुष्त एवं मम्मट केः सर्वमान्य गुण-सिद्धान्त को ही स्वीकार किया है। उस सिद्धान्त में उन्होंने इतस्ततः कुछ परिष्कार भी किया है। मानुयं आदि तीन गुणों के विषय-निर्घारण से सम्बद्ध तीन मतों का उल्लेख रसगङ्गाधर में पाया जाता है—(१) कुछ आचायों की मान्यता है कि सम्भोग श्रुङ्गार में जितना मानुयं रहता है, उससे अधिक करण रस में रहता है; इन दोनों से अधिक वह विप्रलम्भ श्रुङ्गार में रहता है तथा शान्त रस में वह सर्वाधिक मात्रा में रहता है। इन रसों में मानुयं के उत्तरोत्तर उत्कर्ष का कारण उसका अधिकाधिक चित्त का द्रुतिजनक होना है। मानुयं सम्भोग श्रुङ्गार में चित्त में जितनी

<sup>9.</sup> तत्र शुक्रारे संयोगाध्ये यन्माधुर्य ततोऽतिशयित करणे ताभ्यां विप्रसम्मे तेभ्योऽपिः शान्ते, चत्तरोत्तरमतिशयितायाश्चित्तद्वेर्जननादिति केचित् ।

<sup>—</sup>जगन्नाथ, रसगङ्गाधर, १ पृ० ८८-

आद्रैता उत्पन्न करता है उससे अधिक करुण में; करुण रस से अधिक विप्रलम्भ श्रुङ्कार रस में तथा उससे भी अधिक शान्त रस में चित्त की आहर्ता लाता है। अतः, इन रसों में उसका उत्तरोत्तर उत्कर्ष माना जाता है। यहाँ जगन्नाथ ने मस्मट की मान्यता की ओर निर्देश किया है। (२) कुछ लोग यह मानते हैं कि संयोग शुङ्कार की अपेक्षा करुण एवं शान्त रसों में और उन दोनों की अपेक्षा विप्रलम्म भ्युङ्गार में उसकी अतिशयता रहती है। (३) दूसरे बाचायों ने यह माना है कि संयोग श्रृङ्कार की अपेक्षा करण, विप्रलम्भ शुङ्कार एवं शान्त रसों में माध्यं का आधिक्य अवश्य रहता है; पर करुण, विप्रलम्म और शान्त रसों में माधुर्य का न्यूनाधिक्य नहीं रहता। इनमें से प्रथम और तृतीय सिद्धान्त मम्मट की मान्यता के ही आधार पर स्थित हैं। मम्मट ने माधुर्य को शृङ्गार अर्थात् सम्भोग शृङ्गार का गुण कहकर करुण, विप्रलम्भ एवं शान्त में उसका अतिशय स्वीकार किया था। अोज गुण को स्थिति के मम्बन्ध में मम्मट ने कहा था कि बीमत्स और रौद्र रसों में उसका क्रमश: आधिवय होता है। मम्मट के इन दोनों सूत्रों को ध्यान में रखकर जगन्नाथ ने उकत दो मतों का विश्लेषण किया है। उनके अनुसार माधूर्य गूण के विषय-निर्धारण में मस्मट का जो सूत्र है उसकी निरपेक्ष भाव से व्याख्या करने पर तृतीय सिद्धान्त की स्थापना होती है। उस सूत्र में संयोग श्रुङ्गार की अपेक्षा करूण, विप्रलम्भ एवं धान्त-इन तीन रसों में माधुर्य के बाधिक्य का भाव ही प्रकट है, इन तीनों में माधुर्य के तारतम्य का निर्धारण नहीं हुआ है। प्रथम सिद्धान्त की स्थापना उस सूत्र की ओज गुण के विषय-निर्धारण-परक सूत्र के साथ सापेक्ष व्याख्या के फलस्वरूप हुई है। ओज का जो बीमत्स एवं रौद्र रसों में क्रमशः बाधिक्य माना गया है, उसी से 'क्रमशः' का भाव माध्यं के विषय-निर्धारण के प्रसङ्घ में भी ले लिया गया है। इस प्रकार उसका अर्थ यह किया गया है कि करुण, विप्रकाम एवं शान्त में

१. संयोगशुङ्गारात्करुणशान्तयोस्ताक्यामि विभवनम इत्यपरे । संयोगशुङ्गारात् करुणविभवन्भशान्तेष्वतिशयितमेव न पुनस्तत्रापि तारतम्यमित्यन्ये । —जगन्नाय, रसगङ्गाघर, १, प्० ८८

२. करणे विप्रज्ञासे तच्छान्ते चातिशयान्वितम्। - मन्मट, काव्यप्रकाश = पू० १६२

३. बीमत्सरीद्रतसयोस्तस्याधिकयं क्रमेण च । - वही. पृ० १६२

माथुर्यं की कमशः अतिशयता रहती है। दितीय मान्यता के सम्बन्ध में पिण्डतराज का कयन है कि करुण और शान्त रसों की अपेक्षा विप्रवम्म शृङ्गार में अधिक माथुर्यं होने का यदि सहदय का हदय साक्षी है तो वह हदय का साक्ष्य ही उसमें माथुर्यं के आधिक्य का प्रमाण है। विप्रवम्म शृङ्गार में सर्वाधिक माथुर्यं मानना ही जगनाथ का इष्ट प्रतीत होता है। वस्तुतः, शान्त रस की अपेक्षा वियोग शृङ्गार में ही चित्त अधिक द्रवित होता है। अतः, विप्रवम्म में हो माथुर्यं की सर्वातिशयता मानी जानी चाहिए। आनन्दवर्धन और अभिनव गृष्त ने शान्त रस का गुण केवल माधुर्यं को नहीं माना था। उनके अनुसार शान्त के विभाव के अनुसार शुज्कार में सर्वाधिक माथुर्यं तथा ओज दोनों अल्पाधिक माथा में रहते हैं। मम्मट ने शान्त रस में सर्वाधिक माथुर्यं मान विया था। जगनाथ ने करुण और शान्त रसों की अपेक्षा विप्रवस्म शृङ्गार में माथुर्यं का आधिक्य मानने वाले सिद्धान्त का समर्थन कर उचित ही किया है।

वीर, बीभत्स एवं रीद्र रसों में उत्तरीत्तर ओज गुण का उत्कपं रहता है,

चूंकि इन रसों में क्रमशः चित्त की वीप्ति का आधिक्य होता है। हास्य,
अद्भुत एवं भयानक रसों में कुछ लोग ओज और माधुयं; दोनों गुणों का योग
मानते हैं। कुछ आचार्य इन तीनों रसों में केवल प्रसाद गुण की सत्ता मानते
हैं। इस प्रकार प्रथम मध के अनुसार श्रृङ्कार, करुण और शान्त में माधुयं;
बीर, बीभत्स और रीद्र में ओज एवं हास्य आदि श्रेष तीन रसों में ओजप्रसाद का मिश्रण रहता है। दूसरे मत के अनुसार हास्य आदि तीन गुणों में
माधुयं और ओज; दोनों का अभाव रहता है। प्रसाद चूंकि सभी रसों का
व्यापक गुण है, इसलिए इन दीन रसों में वेवल वही रहता है। इन तीन
गुणों की तीन चित्तवृत्तियाँ हैं। माधुयं गुण-युवत श्रृङ्कारादि रस के आस्वाद

१. तच प्रथमचरमयोर्मतयोः करुणे विश्वस्मे तच्छान्ते चातिशयान्वितमिति प्राचाः सूत्रमनुकूलम् । तस्योत्तरसूत्रगतस्य क्रमेणेति पदस्यापकर्पानपकर्पाध्याः व्याख्याद्वयस्य सम्प्रवात् । —जगन्नाय, रसगङ्गाधर, १ पृ० ८८

२. मध्यस्ये तु मते करूणशान्ताभ्यां विम्नजन्मस्य माधुर्यातिशये यदि सहदयाना-मनुभवोऽस्ति साक्षी तदा स प्रमाणम् । — वही, १ पृ० ८८-८८

३. बीरबीभरसरौद्रेष्वोजसो ययोत्तरमित्रिय उत्तरोत्तरमित्रियितायाश्चित्तर्दः से जैन-नात् । अद्भृतद्दास्यभयानकानां गुणद्रययोगिश्वं केचिदिच्छन्ति । अपरे तु प्रसाद-मात्रम् । —जगन्नाथ, (सगङ्गाधर, १, पृ० ८८-८९.

से उत्पान चित्त की आई ता माधुर्य की चित्तवृत्ति है। ओज गुण-पुक्त वीर आदि रसों का अनुभूति से उत्पन्न चित्त की दीप्ति ओज की चित्तवृत्ति है तथा प्रसाद-युक्त हास्य आदि रसों की चर्वणा से जनित चित्त का विकास प्रसाद गुण की चित्तवृत्ति है। इसलिए मम्मट आदि आचार्यों ने यह माना है कि इन गुणों के रस-धर्म होने पर भी रचना और प्रवन्ध आदि के लिए जो मधुर और ओजस्वी आदि विशेषणों का प्रयोग होता है वह लाक्षणिक प्रयोग मात्र है। जंसे आत्मा के शीयं आदि को उपचार से शरीर का धमं कह दिया जाता है, उसी प्रकार रस-धर्म को रचना का धर्म कहना उपचार-मात्र है। पण्डितराज ने गुण के रस-धर्मत्व का खण्डन किया है। वे वेदान्त -दर्शन के निष्णात पण्डित थे। उनकी रस-सम्बन्धो मान्यता वेदान्त-सिद्धान्त पर अवलम्बित है। बतः, वेदान्तनयानुसार ही जगन्नाय ने गुण के स्वरूप का निर्घारण करना चाहा है। वे रस को काव्य की आत्मा मानते हैं, जैसा कि -मम्मट आदि ने भी माना है। वेदान्त-सिद्धान्त के अनुसार गुण को काव्य को आत्मा रस का धर्म स्वीकार करने में अनुपर्यत्ति होती है। आत्मा वेदान्त में निगुंण मानी गयी है। उसमें कोई गुण वहीं रह सकता। रस भी काव्य की आत्मा होने के कारण निगुंण है। गुण के रसधमत्व के विरुद्ध पण्डित-राज ने कुछ युन्तियां दी हैं। यहां उनकी परीक्षा आवश्यक जान पड़ती है। उनका तर्क है कि मायुर्व आदि को जो रस का धर्म कहा गया है, उसमें प्रमाण नया है ? प्रत्यक्ष प्रमाण तो यहाँ हो हो नहीं सकता। माध्रयीदि और रस में वमं-धर्मी सम्बन्ध के निर्णय के पूर्व यह स्पष्ट कर लेना चाहिए कि वे रस के कैसे वमं हैं। वमं दो प्रकार के होते हैं-एक वमं वह है, जिसके ज्ञान से भिन्न धर्मी का ज्ञान नहीं होता । यह धर्म धर्मी का स्वरूपमूत होता है । जिस धर्म का ज्ञान धर्मी के ज्ञान से अलग होता है, वही धर्म गुण कहा जाता है। माधुर्य आदि में और शृङ्गार आदि रस में पहले प्रकार का सम्बन्ध है। शृङ्गार रस का अनुभव चित्त के द्रवीभाव से अलग नही हुआ करता। उसी प्रकार ओज

१. गुणानां चेपां ब्रुतिदीप्तिविकासाख्यास्तिलश्चित्तवृत्तयः क्रमेण प्रयोज्याः। तत्तद्गुण-विशिष्टरस्ववंणाजन्या इति यावत्। प्वमेतेषु गुषेषु रसमात्रधमे पु मधुरा रचनौ-जस्वो प्रवन्ध इत्यादयो व्यवहारा आकारोऽस्य शुर इत्यादिव्यवहारवदीपचारिका इति मम्मटभट्टाद्यः । जगन्नाय, रसगन्नाधर, १ पृ० ८६

की अनुभूति चित्त की दीष्ति से पृथक् नहीं होती। अतः, माथुर्यं, ओज आदि
श्वाह नीर आदि रस के स्वरूपभूत ही हैं। श्वाह रादि के गुण के रूप में उनकी
कल्पना समीचीन नहीं। एक उदाहरण से जगन्नाथ ने इस तथ्य को स्पष्ट
किया है। किसी वस्तु के कार्य से उसके गुण को भिन्न होना चाहिए। आग
का कार्य है दाह और उसका गुण है उष्णता। उसके दाह-रूप कार्य से उष्णस्पर्श-गुण की पृथक अनुभूति होती है; किन्तु रस के कार्य-भूत द्रुति, दीष्ति
आदि चित्तवृत्तियों से पृथक माथुर्य आदि का अनुभव नहीं होता। इसलिए
माथुर्य आदि की रस के गुण के रूप में कल्पना युक्तिसङ्कत नहीं। इस प्रकार
माथुर्य आदि के रसधमंत्व में प्रत्यक्ष प्रमाण का अभाव दिखा कर जगन्नाथ ने
यह युक्ति दी है कि उसमें अनुमान प्रमाण भी नहीं है।

गुण के रसाश्रित होने में अनुमान प्रमाण की सिद्धि के लिए यह युक्ति दी जा सकती है कि शुङ्कार आदि रस चित्त की द्रुति आदि वित्त के कारण हैं। अतः, श्रुक्रार आदि में चित्तवृत्ति की जो कारणता है, उसके किसी-न-किसी धर्म का अनुमान अनिवार्य है। वही अनुमान-सिद्ध धर्म श्रुकार आदि रस का गण माना जाना जाहिए। नैयायिकों का सिद्धान्त है कि किसी भी कार्य के कारण में जो कारणता रहती है, उसका कोई घर्म अवश्य होता है, जो एक कार्य के कारण की कारणता को दूसरे कार्य के कारण की कारणता से अलग करता है। यदि ऐसा नहीं हो तो सभी कार्यों के कारणों में कारणता के रहने से कारणता-सम्बन्ध से सभी कारण परस्पर अभिन्न हो जायें और सभी कार्यों में समान कारण के होने से उनमें भेद करना भी कठिन हो जाय। उदाहरणार्य, वड़े का कारण और वस्त्र का कारण अलग-अलग है, फिर भी दोनों के कारणों में कारणता समान रूप से है। ऐसी स्थिति में यदि घडे के कारण की कारणता को बस्त्र के कारण की कारणता से पृथक करने के लिए दोनों कारणों की कारणाता में अलग-अलग अयच्छेदक धर्म की कल्पना न की जाय तो दोनों का भेद सम्भव नहीं होगा और समान कारणता मान क्षेत्रे पर घट और पट के कारण भी कारणता-सम्बन्ध से परस्पर अभिन्न हो जायंगे। परिणामस्बरूप, समान कारण के कायं होने से घट और पट में भी भेद करना कठिन हो

दाहादेः कार्यादनलगतस्योष्णस्पर्शस्य यथा भिन्नमनुभवस्तथा द्रुत्यादिचित्तवृत्तिभ्यो रसकार्यभ्योऽन्येषां रसगतगुणानामननुभवात् ।
 — जगवाय, रसगङ्गाषर, १ पृ० ८८

जायगा। अतः, एक वस्तु की दूसरी वस्तु से पृथक् सत्ता सिद्ध करने के लिए नैयायिकों ने यह सिद्धान्त स्थापित किया है कि प्रत्येक कारणता किसी-न-किसी अवच्छेदक घमं से युक्त होती है । इस न्याय-सिद्धान्त के अनुरूप चित्त की द्रुति ब।दि के कारणभूत शुक्रार आदिकी कारणता के अवच्छेदक धर्म के रूप में माधुर्य आदि गुण की कल्पना की जानी चाहिए। इसका उतर देते हुए जगन्नाय ने यह कहा है कि द्रति आदि चित्तवृत्ति के कारण-भूत शृङ्गार आदि की कारणता में अवच्छेदक धर्म श्रुङ्गारत्व आदि ही हैं; माधुर्य आदि की उस रूप में कल्पना उचित नहीं। यह प्रश्न किया जा सकता है कि वित्त की द्रति मुक्तार, करण और शान्त; इन तीन रसों में होती है; अर्थात् चित्तद्रुति के तीन कारण है। यदि पण्डितराज जगन्नाथ के मतानुसार द्रुति के कारण-भूत शुङ्कार की कारणता का अवच्छेदक धर्म शुङ्कारत्व की, करण की कारणता का अवच्छेदक करुणत्व को एव शान्त की कारणता का अवच्छेदक शान्तत्व को माना जायगा तो एक ही द्रुति के विभिन्न कारणों की कारणता में विभिन्न अवच्छदक घमों की कल्पना का अनावस्यक गौरव होगा। यदि एक ही माध्यं को श्रुङ्गार, करुण और शान्त-तीनों कारणों की कारणता का अवच्छेदक मान लिया जाय, तो कल्पना का लाघव होगा। यही स्थित दीष्त आदि चित्तवृत्तियों के प्रसङ्ग में भी होगी। शास्त्र में कल्पना के अनावश्यक गौरव से बचा जाता है। यदि कल्पना के लाघव से उद्देश्य की पूर्ति हो सकती हो तो वही श्रेयस्कर है। अतः, माधुर्य आदि कों ही उन-उन रसों की कारणता का अवच्छेदक धमं वयों नहीं माना जाय ? इस प्रश्न का उत्तर देते हए जगन्नाय ने कहा है कि यदि शुक्रार, करण आदि तीनों रसों की कारणता में एक ही माधुर्य को अवच्छेदक धर्म के रूप में स्वीकार किया जाय तो चित्तद्र ति के ये तीनों कारण समान हो जायेंगे और समान कारण से उत्पन्न होने के कारण द्रुति चित्तवृत्ति में एकरूपता हो जायगी। यह किसी रसवादी आचार्य को इष्ट नहीं। आनन्दवर्धन से लेकर वि:वनाय तक सभी आचार्यों ने गृङ्कार, करुण एवं शान्त रसों में चित्तद्रुति का तारतम्य स्वीकार े कया है। यदि इन तीनों रसों की कारणता का अवच्छेदक एक ही माधुर्य होगा तो सम्भोग श्रुङ्गार की अपेक्षा करुण रस में, उसकी अपेक्षा विप्रलम्स म्यूक्तार में एवं विप्रलम्स की अपेक्षा भी शान्त रस में द्रति की अतिशयता कैसे मानी जा सकेगा ? अतः, द्रति के तारतम्य की सिद्धि के लिए श्रुङ्गार, करुण एवं शान्त रसों की कारणता का अवच्छेदक

षर्गं क्रमशः शृङ्गारत्य करुणत्व एवं शान्तत्व को मानना ही युनितसङ्गत होगा, माधुयं को उसका अवच्छेदक घमं मानने पर अभीष्ट-सिद्धि नहीं होगी। दीष्ति एवं विकास रूप चित्तवृत्तियों के सम्बन्ध में भी यही वात कही जा सकती है। इसिशए माधुयं आदि गुणो को रस का धर्म कहना उचित नहीं। वेदान्त दर्शन में आत्या को निगुण माना गया है। अतः, काव्य की खात्मा रस को भी निगुण ही माना जाना चाहिए।

अव एक प्रश्न यह रह जाता है कि यदि माधुर्य आदि गुण रस-घमं नहीं, तो श्रुङ्गार को मधुर कैसे कहा जाता है ? पिछतराज की मान्यता है कि द्रुति आदि चित्तवृत्तियों की प्रयोजकता के कारण ही श्रुङ्गार आदि रसों के लिए मयुर आदि का व्यवहार होता है। श्रुङ्गार आदि रस वस्तुतः माधुर्य आदि के प्रयोजक हैं। कभी-कभी जो वस्तु जिस धमं का प्रयोजक होती है, उसका व्यवहार उस वस्तु के धमं के रूप में होने लगता है। इस तथ्य को स्पष्ट करने के लिए जगन्नाथ ने आयुर्वेद के एक प्रयोग का उदाहरण दिया है। 'वाजिगन्धा' नाम की ओपि उष्णता का प्रयोजक होती है। उसकी उष्णता की प्रयोजकता के आधार पर वाजिगन्धा को उष्ण कहा जाने लगा है। इसी तरह माधुर्य आदि के प्रयोजक श्रुङ्गार आदि रस के लिए मयुर आदि व्यवहार होने लगा है। वस्तुतः, रस और माधुर्य आदि में प्रयोजक प्रयोज्य सम्बन्ध है, धर्मी-धर्म या गुणी-गुण सम्बन्ध नहीं। 'वाजिगन्धा उष्णा' की तरह हो 'श्रुङ्गारो मधुरः' कर व्यवहार होता है। शब्द और अर्थ भी द्रुति आदि चित्तवृत्तियों के प्रयोजक हैं।

१. ताष्ट्रगुणविशिष्टरसानां द्रुत्यादिकारणत्यात् कारणतावच्छेदकतया गुणानामनुभानमिति चेत्, प्रातिस्विकस्मेणेव रसानां कारणतोपपत्तां गुणकत्यने गौरवात्।
शृज्ञारकरणशान्तानां माधुर्यवत्वेन द्रतिकारणत्वं प्रातिस्विकस्मेण कारणत्वकत्यनापेक्षया चष्ठभृतमिति तु न वाच्यम्। परेण मधुरतराविगुणानां प्रातिस्विकस्मेण
द्रुततरत्वादिकार्यतारतम्यस्य प्रयोजकत्याम्युपगमेन माधुर्वं वत्त्येन कारणताया
गुरुभूतत्वात्। इत्यं च प्रातिस्विकस्मेणेव कारणत्वे लायवम्। कि चात्मनो
निगंणतयाऽऽत्मस्परसगुणत्व माधुर्योदीनामनुपपन्नम्।

<sup>—</sup>जगन्नाय, रसगङ्गाधर, १ प्० ८६-६०

अय शृङ्गारो मधुर्द्रस्यादिव्य वहार : कथमिति चेत्, एवं तर्हि द्र त्यादिचित्तवृत्तिप्रयोजकत्वं, प्रयोजकतासम्बन्धेन द्रुत्यादिकनेव वा माधुर्योदिकमस्तु । व्यवहारस्तु
वाजिगन्धोप्णेति व्यवहारवदक्षतः । —वही, १ पृ० ६०-६१

अतः, उन्हें भी मधुर आदि कहा जाता है। शब्दार्थं को मधुर आदि कहने में आनन्दवर्धन आदि ने जो उपचार की कल्पना की है, वह अनावध्यक है। यह पण्डितराज जगन्नाय की गुण-सम्बन्धी घारणा है।

रस को निगुण मानकर माध्यादि गुण के रसघर्मत्व के मान्य सिद्धान्त के खण्डन का जो प्रयास जगन्नाय ने किया है, उसका आधार वेदान्त-मत में आत्मा के निग्र गत्व की मान्यता है; किन्तु जगन्नाथ की मान्यता का आधारभूत सिद्धान्त ही सर्वमान्य नहीं । इसलिए उनकी मान्यता सर्वसम्मत नहीं मानी जा सकती। कुमारिल भट्ट ने आत्मा के निग् णत्व के सिद्धान्त का खण्डन किया है। उन्होंने गूण और गूणी में भेदाभेद सम्बन्ध की स्थापना कर आत्मा के सगुणत्व का प्रतिपादन किया है। अत:, जब आत्मा का सगुणत्व अनुपपन्न नहीं तो रस में भी गुण की स्थिति मानने में कोई अनुपपत्ति नहीं। वेदान्त के अद्भेत सिद्धान्त के अनुरूप भी माध्यं आदि गुणों को रस का धर्म सिद्ध किया जा सकता है। अद्धेत वेदान्त के प्रतिष्ठाता आचार्य शङ्कर ने ब्रह्म, जीव और जगत के सम्बन्ध की व्याख्या दो द्विटयों से की है। पारमाधिक दव्टि से ब्रह्म ही एक मात्र सत्ता है। वह निरुपाधि है। बात्मा उससे अभिन्न है; अतः उसके किसी गुण की कल्पना नहीं की जा सकती। व्यावहारिक दब्दि से जीवारमाओं का परस्पर भेद एवं उनकी उपावियों की कल्पना की गयी है। तत्त्वतः बात्मा के एक होने पर भी जीवात्माओं में उपाधिजनित भेद अपरिहार्य है। वेदान्त के इस सिद्धान्त के आलोक में जगन्नाथ के रस-सिद्धान्त के परीक्षण से यह स्पष्ट हो जाता है कि जिस प्रकार वेदान्त के आचार्यों ने आनन्द को भी आत्मस्वरूप ही मानकर आत्मा और आनन्द में अभेद की स्थापना कर आत्मैकत्ववाद की अतिष्ठा की है, उसी प्रकार जगन्नाय ने भी आस्वाद को रसस्वरूप मानकर रसैकत्ववाद की स्थापना की है। जिस प्रकार वेदान्तमतावलिशवयों ने व्यावहारिक दृष्टि से जीवात्माओं का उपाधिजित भेद स्वीकार किया है, उसी प्रकार जगन्नाथ ने रसैकत्व में भी उपाधिजनित श्रुङ्गार आदि भेद स्वीकार किये हैं। इस प्रकार शुङ्कार, हास्य आदि रसों में भेद की स्थापना हो जाती है। यहाँ श्रुङ्गार, हास्य बादि रसों के भेदक तत्त्वों का निर्धारण कर लेना चाहिए। जिस प्रकार जीव के अन्तःकरण की उपाधियाँ उसमें व्यावहारिक

१- तथा च शब्दार्थयोरिप माधुर्योदेरीदृशस्य सत्वादुपचारो न कल्य इति तु माध्शाः।
—जनवाद, रसनक्वादर, १ प० ६१

भेद नाती हैं, उसी प्रकार शृङ्कार आदि रसी में भी उनके स्थायीभाव, विभाव आदि के कारण औपाधिक भेद आता है। शृङ्कार का स्थायी भाद रित हास्य के स्थायी हास से भिन्न है। इसी प्रकार दोनों का विभाव भी भिन्न होता है। इन रसों की उपाधियों के परस्पर भिन्न होने के कारण ही उन रसों में भेद माना जाता है। वह भेद उपाधिजनित है। इस विचार से यह निष्कपं निकाला जा सकता है कि जिस प्रकार आत्मा के एक होने पर भी अन्तः करण के उपाधिभूत वर्म जीवात्मा के स्वख्प के भेदक होते हैं तथा वे जीवात्मा के धर्म माने जाते हैं, उसी प्रकार रस के तत्त्वतः एक होने पर भी स्थायीभाव, विभाव आदि के भेद से रस का भेद उपपन्न होता है। मायुर्य आदि गुण रित आदि स्थायीभाव के धर्म होते हैं। उन्हें शृङ्कार आदि रस में भेद की सिद्धि करने वाली उपाधियों के रूप में स्वोकृति मिलनी ही चाहिए। अतः, काव्यगुणों को रस-धर्म मानने वाला आनन्दवर्धन आदि का सिद्धान्त ही अधिक प्राम्म णिक जान पड़ता है।

जगन्नाय ने प्राचीन आचार्यों के दस गुणों को उद्धृत कर उनको अनावश्यक वताया है। इस कम में उन्होंने प्राचीन आचार्यों के कुछ गुणों को कुछ परिवर्तित रूप में उपस्थित किया है। अतः उनके द्वारा प्रस्तुत गुणों के परिवर्तित स्वरूप पर विचार कर लेना वाञ्छनीय होगा। प्राचीन आचार्यों के जिन गुणों के लक्षण को अपरिवर्तित रूप में रसगङ्गाधर में उद्धृत किया गया है, उनका उन्लेख, अनावश्यक मानकर यहाँ नहीं किया जायगा।

शब्दगुण श्लेष, प्रसाद, समता, माबुर्य सुकु नारता, अर्थव्यक्ति, उदारता और ओज की वामन की परिमापा ही रसगङ्गापर में शब्द-मेद से उद्ध,त है। उदारता गुण के विवेचन में जगन्नाथ ने वामन के उदारता-लक्षण 'विकटत्व' की काव्य-प्रकाश के टीकाकारों द्वारा की गयी 'नृत्यत्प्रायत्व' व्याख्या का विरोध किया है। भरत की उदारता-परिमापा की वाल्या करते हुए अभिनतगुप्त ने उसमें विकटत्व या पदों के नृत्यत्प्रायत्व का प्रयोग किया था। काव्य मनाश की नागेश्वरी टीका में तथा काव्यप्रदीप सादि टीकाओं में विकटत्व को अभिनवगुप्त की धारणा के अनुख्य ही पदों का नृत्यत्प्रायत्व कहा गया है। उसका जो उदाहरण 'नागेश्वरी' आदि टीकाओं में दिया गया है, उसमें 'निष्ठतराब शब्दनृत्य-जैसी कोई चीज नहीं मानते। उसमें ओव की विश्वता भी

नहीं। अतः, बोज गुण में उदारता के उस स्वरूप का अन्तर्भाव मम्मट के सिद्धान्त के अनुकूल नहीं होगा। श्रव्यात कान्ति एवं समाधि गुणों की कुछ नवीन रूप में उपस्थित किया गया है।

कान्ति—वैदिक आदि प्रयोग में आने वाले विद्याधता-हीन पदों के त्याग से प्रयोग में जो अलौकिक शोभारूप उज्ज्वसता आती है, उसे जगन्नाथ ने शब्द-कान्ति कहा है। वामन ने भी पद के औज्ज्वस्य को कान्ति कहा है; पर बहु उज्ज्वसता अविद्याध वैदिक प्रयोग के त्याग से आती है, यह कल्पना नवीन है।

समाधि—जगन्नाथ के अनुसार बन्ध के गांढत्व और शिथिलत्व का क्रम से उपस्थापन शब्दगत समाधि गुण है। वामन ने समाधि को आरोह और अवरोह का क्रम कहा था। पण्डितराज गांढत्व को आशोह का और शिथिलत्व को अवरोह का पर्याय मानते हैं।

अर्थगत गुणों में रलेष, माधुर्य, अर्थव्यक्ति एवं समाधि गुणों के स्वरूप में नवीनता है। शेष गुण उसी रूप में उद्भृत हैं।

इलेष—विदग्धचेष्टा की स्फुटता में उपपत्ति को श्लेष कहा गया है। इसे इस रूप में परिभाषित किया गया है कि विदग्ध-चेष्टा का; उसकी अस्फुटता का और उस चेष्टा को उपपन्न करने वाली युक्ति का एक साथ होना श्लेष गुण है। यह वामन की 'घटना श्लेप:' का ही नवीन परिधान में उपस्थापन है। घटना को वामन ने 'ऋमकौटिल्यानुल्वणत्वोपपत्तियोग' कहा है।

२. अविदरभवैदिकादिप्रयोगयोग्यानां पदानां परिहारेण प्रयुज्यमानेषु लोकोत्तरशोभा-रूपमोण्ज्वत्यं कान्तिः ।--वही, १ पृ० ६१

१. पदानां नृत्यरप्रायत्वं विकटतेति कान्यप्रकाशटीकाकारा व्याचक्षते । उदाहरन्तिः च । "स्वचरणविनिविष्टेन् पुरैनतंकीनां "इस्यादि । तत्र तेपामेतादशी विकट-स्वलक्षणामुदारतामोजस्यन्तर्भावयन् कान्यप्रकाशकारः कथमनुकूल इति त एक जानन्ति ।"—जगन्नाय, रसगङ्गायर १, पृ० १४

३. बन्धगाडस्वशिथिलत्वयोः क्रमेणावस्थापनं समाधिः । अनयोरेव प्राचीनैरारोहाव-रोहञ्यपदेशः कृतः ।—वही, पृ० ६१

४. क्रियापरम्पराया विदग्धचेष्टितस्य तदस्फुटत्वस्य तदुपपादकदुक्तेश्च सामानाधि— कट्यक्ष्यः संसर्गः श्लेषः ।—वहो, १, ५० ६६

माधुर्य —वामन के उक्तिवैचित्र्य माधुर्य को पण्डितराज ने एक ही उक्ति का प्रकारान्तर से पुनः कथन-रूप उक्तिवैचित्र्य कहा है।

अर्थव्यक्ति—वर्ण्य के असाधारण किया और स्वरूप का यथारूप वर्णन अर्थव्यक्ति है। इसे ही अब स्वभावोक्ति अलङ्कार कहा जाता है। 2

समाधि—कोई अयं पूर्ववर्णित है या अवर्णितपूर्व है, इसका सम्यक् आलोचन समाधि गुण है। यह घारणा अयोगि और अन्यच्छाय योगि अर्थ के दर्शन की घारणा से अभिन्त है। इसे उपस्थित करने में प्रयुक्त पदावली-मान नवीन है।

गौण लेखकों एवं टीकाकारों का गुण-विवेचन

संस्कृत काव्य-शास्त्र के जिन गीण आचायों ने गुण-सम्बन्धी धारणा प्रकट की है तथा प्रधान आचायों के ग्रन्थों पर टीका लिखने के कम में जिन टीका-कारों ने गुण के सम्बन्ध में अपने विचार व्यक्त किये हैं, उनकी मान्यता का संक्षिप्त परिचय अपेक्षित है। उन्होंने गुण के क्षेत्र में किसी नूतन सिद्धान्त की स्थापना नहीं की है। पूर्ववर्ती आचार्यों के मत का स्पष्टीकरण ही उनका उद्देश्य रहा है। अतः, उनके विचार की विस्तृत मीमांसा न कर उसका परिचय-मात्र यहाँ प्रस्तुत किया जाता है।

नंमिसाधु

रहट के काव्यालङ्कार पर टीका लिखते हुए निमिश्वाष्ट्र ने रीति को गुण कहा है। उनके अनुसार रीति शब्द पर आश्वित गुण है, अलङ्कार नहीं। उ अपरन उन्होंने रस को सौन्दर्य आदि की तरह काव्य का गुण माना है। अलङ्कार कुण्डल आदि की तरह काव्य के शरीर शब्दार्थ के कृत्रिम आग्नूषण माने गये हैं। अलङ्कार को भी निमसाधु ने गुण कहा है। उनकी मान्यता है

एकस्या एवोक्तेर्भङ्ग्यन्तरेण पुनः कथनात्मकमुक्तिवैचित्र्यं माधुर्वम् ।

<sup>—</sup>जगन्नाय, रसगन्नाघर, १ पृ० **६**॥

वस्तुतो वर्णनीयस्यासानारणिक्रयारूपयोवर्णनमर्थे व्यक्तिः । ...अयमेवेदानीन्तनैः
स्वभावोक्त्यलङ्कार इति व्यपदिश्यते ।—वहो १ पृ० ६७.६८

३. अवर्णितपूर्वोऽयमर्थः पूर्ववर्णितप्रायो वेति वरालोचनं समाधिः । -वही, १ पृ० १००

४. पताश्च रोतयो नालक्काराः कि तहि शब्दाश्रया गुणा इति ।

<sup>—</sup>कान्यालङ्कार-टीका, २, पृ० १०

प्रे कान्यस्य शब्दायो शरीरम् । तस्य क्लोक्तिवास्तवादयः कटककुण्डलादय इव कृत्तिमालङ्काराः ।—वही, टीका, १२, पृ० १४०

कि काव्य के कृतिम गुण अलङ्कार होते हैं और सहज गुण रस। र रस की काव्य का गुण मानने वाले मत को आनन्दवर्धन ने ध्वन्यालोक में उद्धृत किया है और उसका खण्डन किया है। निमसाधु ने काव्य के सम्पूर्ण सीन्दर्य को ही गूण कह दिया है। इस प्रकार उनकी गुण-धारणा दण्डी की व्यापक अलङ्कार-धारणा के समकक्ष है। दण्डी ने सीन्दर्य का आधान करने वाले सभी काव्य-तत्त्वों को अलङ्कार कहा है और निमसाधु ने गुण।

### उद्भट

उद्भट ने अपनी पुस्तक, काव्यालङ्कारसारसंग्रह में गुण पर विचार नहीं किया है। उन्होंने भामह के काव्यालङ्कार पर टीका लिखते हुए 'भामह-विवश्ण' में गुण के विषय में जो मान्यता प्रकट की है, वह व्वन्यालोक लोचन, काव्य-प्रकाश एवं काव्यानुशासन आदि में उद्धृत है। उद्भट के अनुसार गुण और असङ्कार; दोनों काव्य के शोभाधायक धर्म हैं। अतः, दोनों में कोई तारिवक भेद नहीं। व्वनिवादी आचार्यों ने गुण एवं अलङ्कार के सम्बन्ध के इस सिद्धान्त का खण्डन किया है। इस विषय पर 'गुण और अलङ्कार' खण्ड में विस्तृत विवेचन किया जायगा।

# प्रतिहारेन्दुराज

छद्भट के काव्यालङ्कारसारसंग्रह की टीका में प्रतिहारेन्द्रराज ने काव्य में खलङ्कार की अपेक्षा गुण को अधिक महत्त्वपूर्ण माना है। वे गुण के विना काव्य की सत्ता नहीं मानते। इसिलए उन्होंने गुणवत् शब्द और अर्थ को काव्य कहा है। ये गुण के महत्त्व-प्रतिपादन के लिए वामन का सूत्र उद्धुत

१. रसास्तु सौन्दर्यादय इव सहजा गुणा इति भिन्नः तत्प्रकरणारम्भः ।
—काव्यासङ्कार टीका, १२, पृ० १४०

२. अत्र केचिदाहुः—गुणगुणिन्यवहारः रसादीनां इतिवृत्तादिभिस्सह, न तु जीवरारीर-ू, व्यवहारः । रसादिमयं हि वाच्यं प्रतिभासते, न रसादिभिः पृथग्भृतम् । —आनग्दवर्षं न, ध्वन्यालोक, ३ पृ० ४१६९

३. ..... अत प्वालक्काराणामनित्यता ॥ गुणरहितं हि का॰यमका॰यमेव भवति, न त्वलक्काररहितम् अलक्काराणां गुणोपजनितशोभे का॰ये शोभातिशयविधायित्वात्।।
—का॰यालक्कार, टीका पृ० ६२.

४. कान्यं खलु गुणसंस्कृतशब्दार्थशरीरत्वात् ।—वही, पृ० ८१ और मुख्यया ताबद्दृत्या गणसंस्कृतशब्दार्थशरीरमेव कान्यम् ।—वही, पृ० ८४

किया गया है। इससे सिद्ध है कि वे वामन की गुण-सम्बन्धी मान्यता के अनुयायी थे। इस अंश में वामन के सिद्धान्त का अनुसरण करने पर भी प्रतिहारेन्द्रराज ने गुणों की संख्या का निर्घारण आनन्दवर्धन के अनुसार किया है। वे माधुर्य, ओज और प्रसाद तीन ही गुण मानते हैं। माधुर्य और प्रसाद गुणों का स्वरूप भी आनन्दवर्धन के मतानुसार ही निर्धारित किया गया है; परन्तु ओज गुण को दीप्ति न मानकर वामन की घारणा के अनुरूप 'गाढता' कहा गया है। तीनों गुणों में प्रसाद सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण है। शेष दो गुण रसाभिव्यक्ति में उसकी सहायता करते हैं।

#### रत्नेश्वर

भोज के सरस्वतीकण्ठाभरण के टीकाकार रत्नेश्वर ने प्राचीन आचारों के दस गुणों में से समाधि गुण को छोड़ शेप ना गुणों को ही काव्य में विशेष महत्त्वपूर्ण माना है। उनकी मान्यता है कि इन नी गुणों से ही वर्णन में वक्रता आती है और वह काव्य कहलाता है। इन गुणों के अभाव में रीति का अक्त हो जाता है। फलत:, कोई भी उन्ति काव्याभास हो जाती है। भोज के गुण-सिद्धान्त के विवेचन में हम देख चुके है कि श्लेपादि नौ गुणों के विपयंय को ही उन्होंने अरीतिमत् दोष माना है। टीका में इसी मत का स्पष्टीकरण हुआ है। रत्नेश्वर ने उन्त गुणों को वक्रता-प्रयोजक मानकर भी औदायं को सर्वाधिक महत्त्व प्रदान किया है। व शब्दगुण के प्रकरण में ऐसा ही महत्त्वपूर्ण स्थान समाधि को दिया गया है। है

तत्र माध्यमाह्लादकत्यम्, ओजो गाढता, प्रसादस्त्यन्यवधानेन रसाभिन्यक्त्यनु-गुणता । तदेतेषां त्रयाणां गुणानां मध्यात् प्रसादस्य प्राधान्यम् । माध्यौ जसोस्तु तत्तद्रसाभिन्यक्त्यानुगुण्येन तारतग्येन अवस्थितयोः प्रसाद एव सोपयोगता ।

<sup>—</sup>कान्याखङ्कार-टीका, पृ० ८१
२. पतद् (श्लेपादिगुण) योगाद् वाक्यं क्रक्रस्पतामासास्य कान्यन्यपदेशं लभते । तेषां गुणानां भक्तः कान्याभासत्वपर्य वसायी दोपः ।""तेपामन्यतमाभावे कान्यस्याभा-सत्वात् । तेषां हि विपर्यये रीतिरवश्यं भण्यते ।—सर० क० आ० टीका पृ० ७२

३- कान्यरूपताप्रयोजकं शन्दार्थयोः वक्रता उदारता । नहि वक्रतामन्तरेण कान्य-पदवीप्राप्तिः ।—वही, पृ० ३३-३४

४. सम्यगाधानमारोपणं समाधिः । सम्यक्त्वं च वक्रता लोकातिगत्वम् ।

रत्नेश्वर ने अ नन्दवर्धन के माघुयं आदि तीन गुणों के सिद्धान्त का खण्डन किया है। इन गुणों को रस-धमं मानने का भी उन्होंने विरोध किया है। उनके अनुसार सभी गुण शब्दार्थंगत हैं। माधुयं, ओज और प्रसाद गुणों को अन्य गुणों को तरह ही शब्दार्थं-धमं मान लेने पर भी रत्नेश्वर ने उनके लक्षण आनन्दवर्धन से ही लिये हैं। उन्होंने गुणों को रस-व्यञ्जक कहा है। माधुयं गुण श्रुङ्गार प्वं करण रसों का व्यञ्जक है। अतः ये रस मधुर हैं। माधुयं विपयंय-दोष के वर्णन-प्रसङ्ग में उन्होंने चित्त की द्रुति के विधायक शब्दार्थं-धमं को माधुयं कहा है। अतं अलन्दवर्धन की तरह चित्त की आद्राता भी कहा गया है। आनन्दवर्धन की ओज-गुण-परिभाषा को स्वीकार कर उन्होंने ओज का अर्थ 'प्रोढि' कर दिया है। उनके अनुसार 'प्रोढि' शब्द के शैथिन्य एवं परुपता का अभाव है। उसकी व्यञ्जना दीर्धसमास±रचना से होती है। आनन्दवर्धन के सिद्धान्त से इतना प्रभावित होने पर भी रत्नेश्वर ने गुण को शब्दार्थं का ही धमं स्वीकार किया है।

वामन और आनन्दवर्धन के विचार को ग्रहण कर भी रत्नेश्वर ने उसके खण्डन का प्रयास किया है। जहाँ उन आचार्यों के सिद्धान्तों को मोज ने स्थीकार किया है, वहाँ भी उनसे भोज का मतवैभिन्न्य दिखाने का आग्रह रत्नेश्वर में दिखाई पड़ता है। उन्होंने काव्य में वामन के अनुसार रीति को प्रधानता दी है; किन्तु भोज के 'काव्य-सर्वस्व' पर टिप्पणी देते समय रस को काव्य-सर्वस्व मान लिया है। भोज का अनुसरण करते हुए उन्होंने घ्वनि और रस को भी गुण मान लिया है। इस प्रकार उनकी गुण-घारणा का समग्रत: परीक्षण करने पर उसमें विचार-श्रृङ्खला की सुसम्बद्धता का अभाव स्पष्ट हो जाता है।

१. 'माधुयो जःप्रसादास्त्रय पव गुणाः' इति ध्वनिकारस्य मतं निरस्यति, चतुर्विशति-रिति ।—काव्यार्जक्कार-टोका, पृ० १०

२. किञ्चात्र प्रसादादिवत् श्लेपादयोऽपि शब्दार्थंगता एव प्रत्यभिशायन्ते तत्कथमर्थं विभागः !—वही, पृ० ४३, (काव्यमाला)

३. राष्ट्रार्थयोरिचतद्र तिविधायित्वं माधुर्यम् । वही, पृ० ३२

४. शब्दार्थयोः उचिता प्रीडिरोनः । X X X शब्दस्य तु (प्रीडिः) पारुष्यसीष-स्यव्यतिकरलक्षणा । सा च व्यचित् समासदीर्धतया व्यज्यते । X अविच-दन्यवापि व्यव्यते । —वद्दी, पु० ३१

## **'विश्वेश्वर**

विश्वेश्वर की चमत्कार-चिन्द्रका में भोज के तेई स गुणों का उल्लेख हुआ है। उनके एक गुण प्राढ़ि को विश्वेश्वर गुण नहीं मानते। प्रीढ पाक का ही दूसरा नाम है। अतः, उसका वर्णन रीति, वृत्ति, जय्या आदि के साथ हुआ है। भोज के सौशव्य गुण के स्थान पर 'शव्यसंस्कार' तथा सम्मितत्व के स्थान पर 'सम्मिति' पाठ है। इस प्रकार चमत्कार-चिन्द्रका के तेई स गुण इस प्रकार हैं—श्लेप, प्रसाद, समता, माधुरी, सुकुमारता, अर्थव्यक्ति, उदारत्व, ओज, कान्ति, उदारता, प्रेयान्, समाधि,, श्लीजित्य, सीम्य या सीक्ष्म्य, गाम्भीयं, विस्तर, संक्षेप, शब्दसंग्कार, भाविकत्व, सम्मत या सिम्मिति, गित, उवित और रीति। डाँ० ह्वी राधवन ने उक्त गुणों के स्वरूप की परीक्षा कर यह निष्कर्ष निकाला है कि उनका स्वरूप भोज के गुणों के स्वरूप से अभिन्न है।

#### ःप्रकाशवर्ष

प्रकाशवर्ष ने रसाणंवालङ्कार में काव्यगुणों के स्वरूप का विश्लेषण करते हुए भोज की गुण-सम्बन्धी मान्यता को स्वीकार किया है। पण्डित ह्वी॰ वंकटराम शर्मा ने रसाणंवालङ्कार को 'इण्डियन हिस्टोरिकल क्वाटंरिल' पित्रका में प्रकाशित कराया है। उसकी भूमिका में पण्डित शर्मा ने उसे भरत के नाट्यशास्त्र के वाद की रचना मानकर भारतीय काव्यशास्त्र की द्वितीय प्राचीनतम कृति सिद्ध करने का प्रयास किया था। उंडॉ॰ डे ने 'रसाणंवालङ्कार की हस्तिलिखत प्रति का पराक्षा कर प्रकाशवर्ष को भोज का उत्तरवर्ती सिद्ध किया है। उनके अनुसार भोज की गुण और दोष-विषयक मान्यता को ही प्रकाशवर्ष ने अपनाया है। इंडॉ॰ ह्वी॰ राधवन ने भी प्रकाशवर्ष की गुण-

१. द्रष्ट्य— डॉ॰ ह्वी॰ राघवन, Bhoja's Sringara Prakasa Vol I पू॰ १२६

<sup>∍.</sup> द्रष्टब्य—I. H. Q. Vol II

<sup>3. &#</sup>x27;The general scheme and classification of Gunas and Dosas are almost idendical in Bhoja and Prakesavarsa.' and the same ideas and terminology are employed throughout:—Dr. S. K. DF, the Problems of Sanskrit Poetics'. To 69

षारणा को भोज की तत्सम्बन्धी घारणा की उद्धरिणी माना है। प्रकाशवर्षें ने भोज के जीवीस गुणों में से गति और प्रीढि गुणों को छोड़ शेष वाईस गुणों को स्वीकार किया है और उनके स्वरूप-निर्धारण में भी भोज का हो। अनुगमन किया है। यहाँ उनकी गुण-घारणा को संक्षेप में प्रस्तुत किया। जाता है:—

शब्दगुण

इलेष—भोज की 'हिलब्टपदता' की तरह बन्ध की अतिशय संहिलब्टता में हलेय गुण माना गया है।

प्रसाद-यह प्रसिद्धार्थं पद का न्यास है।

समता- मृदु, स्फुट एवं श्र बःच का अमिश्र भाव से निर्वाह समताः गुण है।

माधुर्य-भोज के 'पृथवपदत्व' के स्थान पर इसे 'अथोंचित वाणी का निबन्धन' कहा गया है।

सुकुमारता— अकठोर अक्षरों का विन्यास सुकुमारता है। इसे ही भोज ने 'अनिष्ठुराक्षरप्राय' कहा है।

'अयं व्यक्ति - इसे भोज की तरह 'सम्पूर्णवान्यता' कहा गया है।

कान्ति—बन्ध की उज्ज्वलता कान्ति है। मल पुस्तक का यह अंश लुप्त है। अनुमानतः प्रकाशवर्ष की यही मान्यगा होगी।

स्रोदार्य — बन्ध क वकटता स्रोदार्य गुण है। यह मोज के 'विकटाक्षर--बन्धत्व' से अभिन्न है।

उदात्तता—श्लाघ्य विशेषण ो से युवत रचना में उदात्तता-गुण मानाः गमा है।

क्षोज-क्षोज गुण भोज का 'समासभूयस्त्व' है। क्षोजित्य-बन्ध की गाडता क्षीजित्य है।

प्रेय-प्रेय अर्थ वाले पदों के विन्यास में प्रेय गुण माना गया है। भोज' ने इसे प्रियतर आस्थान कहा है, जो चाटूबित में प्रयुक्त होता है।

सुकाब्बता - भोज की ही तरह इसे सुबन्त तथा तिङन्त पदों की व्युत्पत्ति का गुण माना गया है।

 <sup>&</sup>quot;But in the main, The Rasarnava is a running summary of Bhoja's Sarasvati Kanthabharana."—Dr. V. Raghavan, Prakasavarsa's Rasarnavalankara J. O. R. Madras, Vol. VIII ye 346

समाधि—अन्य धर्मं के अन्यत्र आरोप में समाधि गुण होता है। सौक्म्य—शब्दों की अन्तस्सञ्जल्परूपता सौक्म्य है। गाम्नीर्य—ध्विनमत्ता में गाम्भीर्य गुण स्वीकार किया गया है। विस्तार—ब्यस्तता में विस्तार गुण माना गया है। भोज ने ब्यास-उक्तिक को विस्तर गुण कहा है।

संक्षेप—समास में अभिघान संक्षेप गुग है। सम्मितत्व—भोज के ही शब्दों में इसे 'यावदर्थंपदत्व' कहा गया है। भाविकत्व—भावाभिव्यञ्जक वाणी में भाविकत्व गुण स्वीकार कियाः गया है।

रीति—रीति गुण उपक्रम का 'आसम। प्ति निर्वाह' है। उनित—अर्थान्तर से अर्थ का कथन उनित गुण है। र रसाणंव में अर्थगत गुणों का स्वरूप भी भोज की घारणा के अनुरूप ही प्रितिपादित है।

शब्द गुण की तरह अथंगुण की संस्था भी बाईस है । यहाँ उन अथं--गुणों के स्वरूप का संक्षिप्त परिचय दिया जाता है---

लेख—भोज की तरह इसे संविधानगत 'सुसूत्रता' कहा गया है । मूल में 'संविधान' के स्थान पर 'सिपधान' गाठ अगुद्ध जान पड़ता है। इ

प्रसाद-अर्थं का प्रकट रहना अर्थंगत प्रसाद गुण है।

समता—जहाँ कम से रहने वाले अथाँ में वैषम्य नहीं होता, वहाँ समता नामक अर्थेगुण माना जाता है।

माधुर्य-कोघ की दशा में भी तीव्रता का अभाव माधुर्य गुण माना गया है।

सौकुमार्य - पदार्थं की मनोज्ञता में सौकुमार्यं गुण माना जाता है। अर्थं व्यक्ति - जह पदार्थं के स्वरूप का कथन होता है, वहाँ अर्थव्यक्तिः अर्थं गुण होता है।

कान्ति—कान्तिगुण उद्दीप्तरसता है अर्थात् इसमें रस की तीव्रता रहती है। जबारता—विभव के उत्कर्ष-वर्णन में उदारत्व गुण होता है। जबात्तव—आशय का उत्कर्ष उदात्तत्व गुण है।

१. प्रकाशवर्ष, रसार्णवालङ्कार, श्लोक ७,२३, I. H. Q. Vol. I:

२. एतेऽप्यर्थंगुणास्तम्होर्दिशितिरुदादृताः।—प्रकाशवर्षं, रसार्णवालक्कार, श्लोक २३ ... I. H. Q. vol V

३. सिपधानसुसूत्रत्वं (१) तेषु रतेषोऽभिधीयते । - वही रत्नोक २४

ओज—ओज को परिभाषा का अंश पाण्डु लिप में नष्ट हो गया है।
अनुमानत: भोज की ओज-घारणा से प्रकाशवर्ष की ओज-घारणा अभिनन
होगी। भोज के अन्य गुणों के स्वरूप से प्रकाशवर्ष के गुणों के स्वरूप की
समता के आधार पर यह अनुमान किया जा सकता है।

अोजित्य — भोज की तरह 'रूढाहङ्कारता' को ओजित्य कहा गया है। प्रेय — प्रिय पदार्थं का उपन्यास प्रेय गुण है। यह भोज की अर्थगत अभीष्टता से अभिन्न है।

सुशब्दता — दुष्ट अर्थ का अदुष्ट पद से कथन सुशब्दता है।
समाधि — व्याज से अन्य अर्थ की प्राप्ति समाधि गुण है।
सौक्म्य — सूक्ष्म अर्थ के दर्शन को सौक्ष्म्य गुण कहा जाता है।
गाम्भीयं — भोज की गाम्भीयं-परिभाषा को ही दुहराते हुए गाम्भीयं को
'शास्त्राथंसव्यपेक्षत्व' कहा गया है।

संक्षेप-बहुत अर्थों का सङ्कोच संक्षेप गुण है। विस्तर-अर्थ के विस्तार को विस्तर गुण कहा जाता है।

सम्मितत्व-भोज के शब्दार्थं तुल्यत्व के स्थान पर अनुरूप गुण के आरीप में अकाशवर्ष ने अर्थंगत सम्मितत्व गुण माना है।

माविकत्व-कथन का भावयुक्त होना भाविकत्व गुण है। रीति-पदार्थे की उत्पत्ति आदि क्रियाओं का क्रमिक वर्णन अर्थगत रीति है।

उक्ति - संवृत तथा असंवृत अथं का बोध उक्ति है।

उक्त विवेचन से स्पष्ट है कि शब्दगुणों की तरह रसार्णवालङ्कार के अर्थगुणों का स्वरूप भी भोज के अर्थगुणों के स्वरूप से अभिन्न है।

प्रकाशवर्ष ने चौबीस वैशेषिक गुणों का स्वरूप-विश्लेषण किया है। उन्होंने भोज की वैशेषिक गुण-घारणा को यथावत् स्वीकार कर लिया है। विस्तः, उव गुणों के स्वरूप का विवेचन आवश्यक नहीं जान पड़ता। बहरूप मिश्र

दशरूपक के व्याख्याकार बहुरूप मिश्र ने दशरूपक व्याख्या में काव्यगुणों पर विचार किया है। यद्यपि दशरूपक में धनञ्जय ने गुण, अलङ्कार आदि पर

१- प्रकारावर्ष, रसार्णवालक्कार, खोक २४-३४

२. दोपाणामिप शेर्षां स्याद्गुणत्वं कारणात् ववचित् । चतुर्विंशत्तदुच्यन्ते ते च वैशेपिका गुणाः ॥—वही श्लोक ३१-३६

३. वही, रलोक ३६-८१

विचार नहीं किया है, तथापि बहुरूप मिश्र ने उन विषयों के वर्णन का उपयुक्त खबसर निकाल लिया है। इनकी गुण-धारणा भोज की गुण-धारणा से अभिक्ष है। भोज के 'साहित्य' की 'दोपहान', 'गुणादान', 'अलङ्कारयोग' और 'रसावियोग' की घारणा को बहुरूप ने भा स्वीकार किया है। भोज की तरह गुण को बहुरूप ने अलङ्कार कहा है। वह स्वभावोक्ति नामक अलङ्कार है। भोज गुण को 'स्वाभावोक्ति वर्ग' में अलङ्कार को 'वक्रोक्ति-वर्ग' में तथा रस को 'रसोक्ति-वर्ग' में मानते हैं। वह स्वभावोक्ति नामक अलङ्कार है। भोज गुण को 'स्वाभावोक्ति वर्ग' में अलङ्कार को 'वक्रोक्ति-वर्ग' में तथा रस को 'रसोक्ति-वर्ग' में मानते हैं। वह स्वभावोक्ति वर्गोकरण की इसी भणाली का बनुसरण किया है। दशरूप-व्याख्या में तीन प्रकार के गुण माने गये हैं—शब्दगुण, अर्थगुण तथा वैश्विक गुण या दोप-गुण। उन्होंने चौबीस गुणों का उल्लेख किया है, जो भोज के सरस्वतीकण्ठाभरण एवं श्रृङ्गार-प्रकाश में विणित चौबीस गुणों से अभिन्न हैं। इ

केशव मिश्र ने अपनी पुस्तक 'अलङ्कार शेखर' में प्राचीन आचारों के दस गुणों में से कुछ गुण स्वीकार किये हैं। उन दस गुणों के साथ भोज के द्वारा कल्पित चौदह नवीन गुणों में से भी कुछ गुणों को स्वीकृति मिली है। भोज का शब्द, अर्थ एवं वैशेषिक वर्गों में गुणों का वर्गीकरण केशव मिश्र को मान्य है। उनके अनुसार शब्दगुण पाँच हैं—संक्षिप्तत्व, उदात्तत्व, प्रसाद, उक्ति और समाधि। इन्हीं पाँच गुणों में शेष गुणों का अन्तर्भाव माना गया है। पर, अन्य उन्नीस गुणों के इन में अन्तर्भाव की

१. ह्रष्ट्य—टॉ॰ राघदन 'Bahurupamisra's Commentary on the Dasarupaka, J. O. R. M.d. Vol VIII पु॰ ३२३

२. तत्र उपमाचलङ्कारप्राधान्थे वक्रोक्तिः । सोऽपि गुणप्राधान्ये स्वभावोक्तिः । विभान् वानुभावव्यभिचारिसंयोगाद् रसनिष्पत्तौ रसोवितरिति । —शृङ्कारप्रकार, महासः MS vcl. 11 अध्याय ११ पृ० ३७२, टब्रुत, राघवन, Son e Concepts of Alankara Shastra पृ० १०६

<sup>3. &#</sup>x27;He gives the twenty four Guras, all as given by Bhoja in his Sringara Prakasa and Sorasvatikanthabhrana.

—Dr. V. Raghavan, J. O. R. Mad. Vel VIII 40 324-24

४. गुजः सामान्यतो द्वे चा शब्देव्वर्थेषु च स्थितः । दोषाणामप्यदोषत्वं प्राहुवे शेषिकान् गुणान् ॥—केशव, अखंकारशे० ७, १ पृ० २०

१ संक्षिप्तत्वमुदात्तत्व प्रसादोक्तिसमाषयः। अत्र वान्यसमावेशात पञ्च शब्दगुणाः स्मृताः।।—वही, ७, ५, पृ० २०

मान्यता से सहमत होना कठिन है। चार अर्थ गुणों का उल्लेख कर उन्हीं में शेष अर्थ गुणों को अन्तम् क्त मान लिया गया है। वे गुण हैं—(क) भाविकत्व (ख) सुशब्दत्व, (ग) पर्यायोक्ति तथा (घ) सुर्वामता। पर्यायोक्ति भोज के अर्थ- गुण रीति का पर्याय है। केशव ने कुछ गुणों को अलङ्कार से अभिन्न मान कर तथा कुछ को दोषाभाव मानकर अस्वीकार कर दिया है। पर्यायोक्ति गुण भी कममञ्ज दोष का विपर्यय ही है। अतः, केशव की मान्यता के अनुसार ही उसे भी गुण नहीं माना जाना चाहिए। सुघमंता भोज का प्रसाद गुण है।

अलङ्कारशेखर की नवम माधि में केशव ने वैशेषिक गुणों का विवेचन किया है। उनकी वैशेषिक गुण-घारणा भोज की घारणा से अभिन्न है। होमचन्द्र

हेमचन्द्र के काव्यानुशासन में गुण को आनन्दवर्धन की तरह रसधमं माना गया है। अन्वय और व्यतिरेक से गुण का रसधमंत्व सिद्ध किया गया है। है हमचन्द्र ने माधुर्य गुण का शान्त रस की अपेक्षा करुण में और उसकी अपेक्षा विप्रलम्भ में उत्कर्ष माना है। माधुर्य की स्थिति की यह मान्यता आनन्दवर्धन, मम्मट आदि की मान्यता से भिन्न है। आनन्दवर्धन ने संयोग 'शुङ्गार की अपेक्षा विप्रलम्भ शुङ्गार में तथा उसकी अपेक्षा करुण रस में उसका 'प्रकर्ष माना है। मग्मट ने संयोग शुङ्गार, करुण, विप्रलम्भ शुङ्गार तथा शान्त रसों में उसका कमशः आधिक्य स्वीकार किया है। पण्डितराज जगन्नाय ने 'इस सम्बन्ध में जिन तीन सिद्धान्त्रों का उल्लेख किया है, उनसे हेमचन्द्र की 'कल्पना स्वतन्त्र है। हेमचन्द्र ने कई आचार्यों के मत को उद्धृत कर एक के द्वारा 'दूसरे के खण्डन किये जाने का उल्लेख किया है; पर उस खण्डन का अन्यत्र 'कोई प्रमाण नहीं मिलता।

काव्यानुशासन में प्राचीन आचार्यों के दस गुणों की मान्यता का उल्लेख कर पाठवर्म के रूप में स्वीकृत पाँच गृण वाले सिद्धान्त का उल्लेख किया गया है

२. अलङ्काराश्रिताः केचिददोषान्तर्गताः परे । चतुर्वे न्तर्गताः केचिदतश्चत्वार एव ते ।—वहीः टीका पृ० २१

४. शान्तकरणवित्रलम्मेषु सातिशयम् । - वही, पृ० २४१

१- भाविकत्वं सुशब्दत्वं पर्योगोनितः सुधर्मिता । चत्वारोऽर्थगुणाः प्रोक्ताः परे त्वत्रेव ध्गताः ॥—केशव० अखं०शे०, ८, १ पृ० २१

३. ते (गुणाः) च रसस्येव धर्माः उपचारेण तु तदुपकारिणोः शब्दः भैयोरुच्यन्ते । रसाम्रयत्वं च गुण्कोपयोर्न्वयव्यतिरेकानुविधानात् । —हेम० काव्यानु० पृ० १६

अौर उसे व्ययं की कल्पना बताया गया है। इस सिद्धान्त के अनुसार ओज, प्रसाद, माधुर्य, साम्य और औदार्य—ये पाँच पाठगुण हैं। विना हके, प्रवाह के साय पढ़ने को ओज, हक-हक कर पढ़ने को प्रसाद, आरोह और अवरोह के साय पढ़ने को माधुर्य, साफ उच्चारण के साय स्पष्ट पाठ को औदार्य तथा न बहुत के चे और न बहुत नीचे स्वर में पाठ को साम्य कहा गया है।

हैमचन्द्र ने इसका उल्लेख किया है कि उक्त पाँच गुणों को कुछ लोग - छन्द-गुण मानते हैं। उनके अनुसार ऋग्धरा आदि छन्द में ओज; इन्द्रवज्ञा, उपेन्द्रवज्ञा आदि में प्रसाद; मन्दाकान्ता आदि में माधुर्य; शादू लिक्किडित - आदि में समता तथा विषम वृत्त में औदार्य गुण रहते हैं। हेमचन्द्र ने इस मत का खण्डन किया है। 2

कर्णपूर गोस्वामी

अलङ्कार-कीस्तुभ में कर्णपूर गोस्वामी ने आनन्द-वर्षन की गुण-घारणा को स्वीकार किया है। उन्होंने माधुर्य, ओज और प्रसाद गुणों में ही प्राचीन आचार्यों के दस गुणों का अन्तर्भाव माना है। इन तीन गुणों के अतिरिक्त खोष सात गुणों की गणना में भरत आदि के सीकुमार्य गुण का उल्लेख नहीं हुआ है। उसके स्थान पर 'प्रीढि' गुण उल्लिखित है। प्रीढि को मोज ने स्वतन्त्र गुण माना है। दस गुण मानने वाले प्राचीन आचार्य प्रीढि गुण नहीं मानते थे। वामन ने अर्थगत ओज गुण के लक्षण में उसे अर्थ की प्रीढि कहा था। उसी के आघार पर भोज ने 'प्रीढि' गुण की कल्पना की थी। कर्णपूर गोस्वामी ने उसी प्रीढि का उल्लेख सीकुमार्य के स्थान पर किया है।

वाग्मटालङ्कार में प्राचीन आचार्यों के दस गुणों का उल्लेख हुआ है। व वामन की तरह गुण को भावात्मक माना गया है। गुण के अभाव में दोषरहित शब्द और अर्थ भी सुन्दर नहीं लगते। प्राणों के लक्षण-निरूपण में नवीनता नहीं है। प्राचीन आचार्यों की धारणा को ही अपनाया गया है।

२. इन्दोविशेपनिवेश्या गुणसम्पतिरिति केचित्।××सोऽयमनवगाहितप्रयोगाणां विभागक्रमः।—वही, पृ० २४०

३. औदार्यं समता कान्तिरर्थं व्यक्तिः प्रसन्नता । समाधिः रहेप ओजोऽय माधुर्यं -सुकुमारता ॥—वारभटालक्कार ३,२

४, अदोपाविप शब्दायी प्रशस्येते न ये विना । तानिदानी ययाशिवत ब्रूमोऽभिव्यक्तये गुणान् ॥—वही, ३, १

१. यद्दशितिविच्छेदं पठतामोजः, विच्छित्र पदानि पठतां प्रसादः; आरोहावरोहत-रिक्षिणि पाठे माधुर्वम्, ससौष्ठवमेव स्थानं पठतामौदार्यम्, अतुच्चनोचं पठतां साम्यमिति । तिद्दमलीकं कल्पनातन्त्रम्, यिष्यविभागेन पाठिनयमः स कर्यं गुणनिमित्तमिति । हिमचन्द्र, काव्यातुशाशन, पृ० २४०

भीवार्य: —वामन और दण्डी की उदारता-घारणा के अनुरूप औदार्य गुण की परिमाषा की कल्पना की गयी है। इसमें वामन के शब्दगत एवं अर्थगत जीदार्य का स्वरूप मिला लिया गया है। जहाँ एक पद दूसरे पद के साथ मिला रहता है तथा अर्थ की चारता को प्रकट करता है, वहाँ औदार्य गुण माना गया है। पदों के मिले हुए होने में वामन के शब्द-औदार्य का 'विकटत्व' लक्षण तथा अर्थ की चारता में उनके अर्थ-औदार्य का 'अग्राम्यत्व' लक्षण स्वीकृत हैं। दण्डी ने औदार्य में उत्कर्षवान् गुण की प्रतीति को आवश्यक माना है। अर्थगत चारता उससे बहुत भिन्न नहीं।

समता:—दण्डी की तरह बन्ध की अविषमता में समता गुण माना. गया है। 2

कान्ति:—कान्ति के स्वरूप-निर्धारण में वामन की शब्द=कान्ति-धारणा को स्वीकार कर उसे बन्ध का औज्जवल्य कहा गया है।

अर्थव्यक्ति:—दण्डी की तरह अर्थव्यक्ति को अर्थ का अनेयत्व माना गया है।४

प्रसाद: -- प्रसाद को प्रसन्नता तथा प्रसत्ति कहा गया है। इसके लक्षण में रसवादी आचार्यों की मान्यता के अनुरूप इसे झट से अर्थ-बोध करा देने वाला गुण स्वीकार किया गया है। "

समाधि:-दण्डी के समाधि-लक्षण से वाग्मट का समाधि-लक्षण अभिन्न है। इत्रमें एक वस्तु के धर्म का अन्यत्र आधान होता है।

श्लेख:—इस गुण में पद परस्पर प्रथित-से रहते हैं। यह वामन के शब्दश्लेष 'मसृणत्व' से भिन्न नहीं।

कोज:-दण्डी की तरह ओज को 'समासभूयस्त्व' कहकर गद्य काः कोमावह धर्म माना गया है।

- १. पदानामर्थं चारुत्वप्रस्थायकपदान्तरैः । मिलितानां यदाधानं तदौदार्यः स्मृतं यथा ॥—वाग्भटालङ्कार, ३, ३
- २. बन्धस्य यदवेषम्य समता सोच्यते बुधेः ।-वही, ३, ४
- 3. यदुज्ज्बल्लातं तस्यैव सा कान्तिकदिता यथा ।--वही, ३, १
- ४. यदनेयस्वमर्थस्य सार्थेश्यक्तिः स्मृता यथा। वही, ३, ६
- १. इटित्यर्थापकत्वं यत् प्रसत्तिः सोच्यते यथा । वही, ३, ६
- ६. स समाधिर्यदन्यस्य गुणोऽन्यत्र निवेश्यते ।- वही, ३, १०
- ७. इतेषो यत्र पदानि स्युः स्यूतानीव परस्परम् ।-वही, ३, ११
- ८ ओजः समासभूयस्त्वं तद् गर्बे व्वतिसुन्दरम् । -वही, ३, ११

माधुर्य: -दण्डी के माधुर्य के समान रसयुक्त पद को मचुर कहा यया है। १

सीकुमार्यः—सीकुमार्यभी दण्डी के सीकुमार्य से अभिन्न है। यह अनिष्ठुर अक्षर का गुण है। 2

स्पष्ट है कि वाग्मटालङ्कार में वामन और दण्डी की गुण-घारणा को ही स्वीकार किया गया है। उसमें गुण-सम्बन्धी किसी मौलिक मान्यता की स्थापना नहीं है।

अच्यतराय

अच्युतराय ने साहित्यसार के घन्वन्तरि रत्न में गुण के सम्बन्ध में, विलक्षण घारणा प्रकट की है। उन्होंने इसे विषय के शीर्यंक के रूप में स्वीकार कर धमं, रस, लक्षण, रीति, अलङ्कार और वृत्ति—इन छहों को गुण कह दिया है। माधुर्य आदि गुणों को धमं कहा गया है। आनन्दवर्धन ने काव्यगुण को रस का धमं माना है। इसोलिए अच्युत राय ने गुण को धमं माना है। गुण-रत्न में वैशेषिक गुणों एवं माधुर्य आदि तीन गुणों का वर्णन हुआ है। वैशेषिक गुण के कई भंदोपभेद किये गये हैं। वे मुख्य और गौण भेद से दो प्रकार के होते हैं। मुख्य वैशेषिक गुण प्रसिद्ध होते हैं और गौण अपवाद से हुआ करते हैं। अपवाद विधि मुख से और निपेध मुख से हो सकते हैं। अतः, गौण वैशेषिक गुण के विधि मुख और निपेध मुख से हो सकते हैं। मुख्य और गौण; दोनो ही वैशेषिक गुण पुनः तीन प्रकार के माने गये हैं। दोष का शोभाधायक गुण वन जाना, दोप-निवारण तथा गुण अलङ्कार आदि का साधन वन जाने से उसका उपादेय हो जाना, ये दोप-गुण के तीन प्रकार हैं। अतो की तालिका से वैशेषक गण के भेर स्पष्ट हो जायेंगे:—

१. सरसार्थपदत्वं यत् तन्माधुर्वमुदाहृतम् ।-वाग्भटालाङ्कार, ३, १४

२. अनिष्दुराक्षरत्वं यत् सौकुमार्यमिः यथा । - वही, ३, १४

३- धर्मा रसा सक्षणानि रोत्यर्सकृतिवृत्तयः । रसिकाह्बादका होते कान्ये सन्ति च पह्गुणः ।।

<sup>—</sup>अच्युत राय, साहित्यसार, १, २०

का॰ शा॰ वि०—१३



शोभाधायक गुण-रूप दोषाभाव-मात्र, गुणादि के साधन रूप में उपादेय उनत छह रूपों में दोष-गुणों का विवेचन कर मम्मट आदि के द्वारा स्वीकृत माधुर्यादि तीन गुणों के लक्षण दिये गये हैं। अच्युत राय ने सांस्य दर्शन के सत्त्व, रजस् एवं तमस् गुणों के आधार पर रसों का सात्त्विक-राजस्, सात्त्विक-तामस तथा सात्त्विक-सात्त्विक वर्गों में विभाजन किया है। शृङ्गार, करण और शान्त-सात्त्विक रस हैं। इन सात्त्विक रसों में चित्त को आह करने बाला माध्यं गुण रहता है। मम्मट के अनुसार संयोग शुङ्कार से करण में, उससे विप्रलम्म श्रुङ्कार में तथ उससे भी शान्त में माध्यं का आधिक्य माना गया है। वीर, बीमत्स और रीइ रसों को अच्युत राय ने तामस रस माना है। उन तामस रसों में जित्त को दीप्त करने वाला ओज गुण रहता है। बीर, बीमत्स और रीद्र रसों में उसका कमशः प्रकर्ण पाया जाता है। र हास्य, अद्भुत तथा भयानक-इन राजस रसों में ओज और माधुर्य; दोनों का प्राधान्य रहता है। प्रसाद सभी रसों का ब्यापक गुण है। दस का सत्त्व, रजस् आदि वर्गों में विभाजन युनितसङ्गत नहीं। इनके स्थायी भाव राजस और तामस हो सकते हैं; पर रसानुभूति की दशा में सत्त्व का आविर्भाव तथा शेष गुणों का तिरोमाव हो जाता है। अतः, सभी रस सात्त्विक ही होते हैं। रस के राजस बादि वर्गों में विभाजन को छोड़ अच्यत राय की माध्यं आदि गुण की धारणा मम्मट की घारणा से अभिन्न है।

१- सारिवकैकरसस्थो यो धर्मौ धीडितकार्यसौ । माधुर्व भोगकरुणाऽयोगशान्तेऽधिक ब्रमात् ॥—अन्युत, साहित्यसार, ७, १२२

२. तामसैकरसस्थो यो धर्मो धीदीप्तिकार्यंसी । स्रोजो वीरे च बोभरसे रौद्रे च क्रमशोऽधिकम् । — वही, ७, १२३

३. राजसेषु तु तेषु स्यात्प्रामान्यमुभयोरिष । - वही, ७, १२४

४. यः सवरसगोऽपीन्दु दीपवच्चीनमग्दुवत् । ओनो माधुर्ययोद्व तै नयेद्राक् सप्रसादकः ॥—वही, ७, १२.-२१

# हिन्दी-रीति-आचार्यों का गुण-विवेचन

केशवदास

हिन्दी-रीति-शास्त्र के प्रवर्त्त ककेशवदास ने काव्यगुणों पर स्वतन्त्र रूप से विचार नहीं किया है; किन्तु यह नहीं कहा जा मकता कि वे गुणों के स्वरूप से अपरिचित थे। उन्होंने वृत्तियों के स्वरूप-निर्धारण में प्राचीन आचार्यों की गुण-घारणा से मिलती-जुलती धारणा व्यक्त की है। रस-विवेचन के सन्दर्भ में आचार्य केशव ने वृत्तियों पर विचार किया है। उन वृत्तियों में शब्द एवं अर्थ की महिमा का भी निरूपण हुआ है। मास्वती वृत्ति में सुबोय पद-प्रयोग वाञ्द्रनीय माना गया है। यह अद्भुत, वीर तथा शृङ्गार रसों की वृत्ति है। ' सुनते ही समझ में आ जाने वाले स्पष्टार्थ पदों के प्रयोग पर वल देकर केशवदास ने इसे प्राचीन आचार्यों के प्रसाद गुण का समानवर्मा बना दिया है। कैशिकी वृत्ति में केशव ने सरल वर्णों का प्रयोग अपेक्षित माना है। इसमें सुन्दर भाव का वर्णन भी वाञ्छनीय माना गया है। द इसका स्वभाव नाट्याचार्य भरत के मुकुमार गुण के स्वभाव से मिलता-जुलता है, जिसमें 'सुल-प्रयोज्य' शब्द तथा 'सुकुमार' अर्थ के प्रयोग पर वल दिया गया है। आरभटी वृत्ति में पद-पद पर यमक आदि के विन्यास से बन्ध की गाढता रहती है। इसमें गाढवन्यत्व रूप ओज का सन्द्राव माना जा सकता है। स्पष्टतः, केशवदास ने उक्त वृत्तियों भें शब्दार्थ-गुणों का सद्भाव प्रकारान्तर से स्वीकार किया है। उनमें गुणों के स्वरूप के सद्भाव को दृष्टिगत रखते हुए डॉ॰ नगेन्द्र ने उन्हें रीतियों के निकट माना है। उनके अनुसार 'उनमें (केशव की वृत्तियों में) अर्थगुण और शब्दगुण-दोनों का सामञ्जस्य है। सरल-वर्णा तथा श्रुङ्कारकरुणहासाश्रया कैशिकी, पाञ्चाली के समकक्ष है, यमकादि के प्राचुर्य से गाढवन्या तथा रौद्रभयानकवी भत्स रसों की वाश्रिता आरमटी गीडीया के, और यदि रसिकप्रिया का स्वीकृत पाठ ही बुद्ध है (?) तो समरस सात्वती सर्वरस-साधारण वैदर्भी के समकक्ष है।" डॉ॰ नगेन्द्र के उक्त

१. अद्भुत बीर शृ'गार रस, सम रस वरणि समान। सुनतिह समुक्तत भाव जिहि, सो सात्वती सुनान ॥ केशव, रसिकिर्मिया,

२. .... सरल बरन सुभ भाव जह सो कैसिकी विचार '-बही, ११, २ ३. .... आरभटी आरभ यह, पद पद जमक बखान !-बही, ११, ६

४. ... डॉ॰ नगेन्द्र, हिन्दी कान्यालङ्कार सूत्र की भूमिका पृ॰ १४६-४७

कथन से हमारी इस मान्यता की पुष्टि होती है कि आवार्य केशव ने वृत्ति-विचार में प्रकारान्तर से शब्दार्थ-गुणों का सद्भाव स्वीकार किया है। विन्तामणि

कविकुलकल्पतर में आचार्य चिन्ताम ण ने काव्य-गुणों के स्वरूप का विवेचन किया है। उनकी गुण-घारणा रस-घ्वनिवादी आचार्यों की गुण-घारणा न्से प्रमावित है। उन्होंने गुण को रस का धर्म स्वीकार किया है। माधुर्य, कोज और प्रसाद गुणों की सत्ता उन्हें मान्य है। २ श्लेषादि दस शब्दार्थ-जुणों में से कछ गुणों का इन्हीं तीन में अन्तर्भाव हो जाता है, कुछ गुण दोषाभाव-सात्र हैं, कुछ गुण कहीं-कहीं दोप ही बन जाते हैं। अत: गुण तीन ही की. इस नहीं । प्राचीन आचार्यों के दस गुणों की सत्ता को अस्वीकार करने में मम्मट की यही युक्ति थी । विन्तामणि के माधुर्य, ओज और प्रसाद-लक्षण अम्मट के तत्तदगूण-लक्षण से अभिन्न हैं। मम्मट की तरह उन्होंने मायुर्य की चित्त की द्रुति का हेतु कहा है। मम्मट के माधुयं-लक्षण में प्रयुक्त 'आह्लादक' शब्द के स्थान पर चिन्तामणि ने 'मुखद' शब्द का प्रयोग किया है। माधुर्य को काव्य का सार तत्त्व' स्वीकार कर चिन्तामणि ने उसे गुणों में सर्वोच्व स्थान 'ञ्जदान किया है।" मम्मट ने प्रसाद की सभी रसों में अनिवार्य स्थिति मान कर उसे ही सर्वाधिक महत्त्व दिया था। सम्भव है कि मधुर रसों की ओर विशेष झुकाव होने के कारण चिन्तामणि ने माध्यं को अन्य गुणों से अधिक महत्त्वपूर्ण मान लिया हो। वस्तुतः प्रसाद के अभाव में किसी रस का बास्वाद या किसी बन्य गूण का बोघ ही सम्भव नहीं होता; अतः प्रसाद को ही काव्य का प्रधान गुण मानना युक्तिसङ्गत है।

१. जे रस आगे के घरम ते गून बरने जात !— चिन्तामणि, कविकृतकरपतर गुण प्रकरण १९ पृ० ३

<sup>-</sup>२. प्रथम कहत माधुर्य पुनि वोज प्रसाद बखानि । त्रिविधे गुन तिनमैं सबै सुकवि छेत मनमानि॥—वही, १३ पृ०३

<sup>.</sup>च. कोक अन्तरभूत इत कोक दोप अभाव। कोक दोप त्रिविष गुण ताते दस न गनाउ॥—वही, १८ पृ० ४

<sup>4.</sup> जो शैयोग सिगार मैं सुखद द्रवावे चित्त ।— सो माध्य विद्यानियें यहई तत्त्व कवित्त ॥—चिन्तामणि, कविकुलकत्पत्र १,१४ प्०३

मम्मट ने जिन-जिन रसों म मात्रा-भेद से माघुयं का सद्भाव स्वीकार किया था, उन-उन रसों में उसी मात्रा-भेद से माघुयं की स्थिति चिन्तामिक को भी स्वीकायं है। संयोग श्रुङ्कार की अपेक्षा करूण में, करूण की अपेक्षा विप्रजन्म श्रुङ्कार में और उसकी अपेक्षा भी शान्त रस में माधुयं का अ:धिक्यः मानकर चिन्तामिण ने मम्मट की मान्यता का अनुगमन किया है।

मन्मट की ओज-गुण-परिभाषा एवं ओज की स्थिति के सन्बन्ध में उनके सिद्धान्त का अनुसरण करते हुए चिन्तामणि ने लिखा है कि चित्तविस्तार रूप बीद्धि का हेतु ओज है। वीर, बीभत्स एवं रीद्र रसों में उसका क्रमशः आधिक्य रहा करता है। ये मन्मट ने अपनी परिभाषा में प्रयुक्त 'आत्म विस्तृति' शब्द की व्याख्या करते हुए वृत्ति में उसे चित्त का विस्तार कहा है। विन्तामणि ने आत्म विस्तृति के स्थान पर 'चित्त विस्तार' शब्द का ही प्रयोग किया है।

विन्तामणि की प्रसाद-परिभाषा मम्मट की प्रसाद-परिभाषा से प्रभावितः है। चित्त में प्रसाद के व्याप्त होने की प्रक्रिया के लिए जो दो दृष्टान्त—सूकीः लकड़ी में आग के तथा स्वच्छ वस्त्र में जल के व्याप्त होने की प्रक्रिया के दृष्टान्त —काव्यप्रकाश में उल्लिखित हैं, उनका उल्लेख चिन्तामणि के प्रसाद-लक्षण में भी थोड़े परिवर्तन के साथ हुआ है। हम इस तथ्य पर विचार कर चुके हैं कि सूबी लकड़ी में आग के व्याप्त होने का दृष्टान्त चित्त के दीप्तः होने का तथा स्वच्छ वस्त्र में जल के व्याप्त होने का दृष्टान्त चित्त के आदं होने का व्याप्त के सम्मट के उक्त दृष्टान्तों में से प्रयम तो यथावत् गृहीतः है; किन्तु दूसरे दृष्टान्त से केवल स्वच्छ जल का दृष्टान्त लिया गया है। चिन्तामणि ने प्रमाद में प्रसिद्ध अर्थ वाले पदों के प्रयोग पर बल दिया है।

सौं संयोग सिंगार तें कृष्ण मध्य अधिकाइ।
 विप्रलम्भ अरु सौतरस तामें अधिक वनाइ॥

<sup>—</sup>चिन्तामणि, कविकुलकल्पतरु, १,११ तुलनीय—मम्मट कान्यप्र॰ ८, ६८

२ दीस चित्र विस्तार को हेतु वोज गुन जाँनि । सुतौं बीर बीमत्स अरू रीद्र क्रमाधिक मानि ॥

<sup>—</sup>चिन्तामणि, कविकुलकस्पत्तर, १, १६ पृ० ४

तुलनीय — दीप्त्यात्मविस्तृतेहें तुरोजो बीररसस्यिति । बीभत्सरीद्र रसयोस्तस्याधिक्यं क्रमेण च ।। —मस्मट, कान्यप्र० ८, ६६-७० पृ० १६२

३. वित्तस्य विस्ताररूपदीप्तत्वजनकमोजः ।-वही, पृ० १६२

इसलिए उन्होंने मम्मट के प्रसाद-लक्षण से दृष्टान्त लेकर यह मान्यता व्यक्त की है कि जैसे सूखे ई घन में आग स्वभावतः प्रवेश करती है तथा स्वच्छ जल में स्वतः तरलता झलकती है, वैसे ही प्रसाद गुण में अक्षर से अर्थ झलकता है। विन्तामणि ने माधूर्य और ओज को ऋमशः चित्त की आई ता एवं दीप्ति का हेतु स्वीकार किया है। अतः, उन्हें मम्मट की इस मान्यता में भी कोई आपत्ति नहीं होगी कि प्रसाद के सन्द्राव से रस चित्त में व्याप्त हो जाते हैं। मम्मट ने यह मान्यता भी व्यवत की है कि प्रसाद में शब्दों के सुनते ही अर्थ-बोध हो जाता है। यममाट की गूण-वारणा को स्वीकार कर लेने पर आचार्य चिन्तामणि ने उनके दुष्टान्तों का उपयोग करते हुए भी उन्हें चित्त में रसों के व्याप्त होने का दृष्टान्त नहीं मान कर शब्द से अर्थ के झलकने का दृष्टान्त माना है। वस्तुतः आग के लकड़ी में व्याप्त होने का दृष्टान्त चित्त में रस की ब्याप्ति के लिए ही अधिक सटीक है। स्वच्छ वस्त्र में जल के व्यापने की प्रक्रिया भी चित्त में मधूर रसों के व्याप्त होने की प्रक्रिया का ही जपयुक्त दृष्टान्त माना जायगा । मम्मट ने अपनी प्रसाद-परिभाषा में 'स्वच्छ बस्त्र में जल की तरह' इस अर्थ में 'स्वच्छजलवत्' शब्द का प्रयोग किया है। बहाँ स्वच्छ शब्द वस्त्र के विशेषण के रूप में प्रयुक्त है। अभीब्ट अर्थ की सिद्धि के लिए उक्त विशेषण-पद से विशेष्य (वस्त्र) का अध्याहार हो जाता है। मुझे ऐसा लगता है कि चिन्तामणि को 'स्वच्छजलवत' पद चित्त में रसों के व्याप्त होने का उपयुक्त दृष्टान्त नहीं जान पड़ा होगा। इसीलिए उन्होने मम्मट की परिभाषा से 'चित्त में रस के व्याप्त होने' का अर्थ छोड़कर शब्द से अर्थ के झलकने का ही अर्थ स्वीकार किया होया। चिन्तामणि के प्रसाद-लक्षण की प्रथम पंक्ति मम्मट की प्रसाद-परिभाषा का अविकल अनुवाद है। 'सूखे इंचन आग ज्यों' मम्मट का 'शुष्केन्धनाग्निवत्' तथा 'स्वक्ष नीर की रीति' 'स्वच्छजलबत्' का भाषान्तर मात्र है। किन्तु जहाँ मम्मट को स्वच्छ जलवत' से स्वच्छ वस्त्र में जल के समान' यह अर्थ अभीप्सित था, वहां

<sup>9.</sup> सुखे ई'घन आग ज्यों स्वक्ष नीर की रीति ।

इसके अक्षर अर्थ जो सो प्रसाद गुन नीति ।।— चिन्तामणि, कविकुलकरपतर

दुलनीय—

१, १७ पृ० ४

सुक्केन्यनाग्नियत् स्वच्छजलबत् सहसैव यः ।

व्याप्नोत्यन्यत्प्रसादीऽसी..... । मन्मट, काव्यप्रकाश ८, ७० २. भृतिमात्रेन शब्दात् येनार्थप्रत्ययो भनेत् । साधारणः समग्राणां स प्रसादो गुणो मतः ।। नदी, ८, ७६

चिन्तामणि ने उसका सीवा अर्थ 'स्वश्छ जल के समान' स्वीकार किया। प्रसाद में प्रसिद्धार्थपदता मम्मट और चिन्तामणि; दोनों को इष्ट थी।

कविकुलकल्पतरु में गुणव्यञ्जक वर्ण, घटना आदि का विवेचन भी काव्यप्रकाश के आधार पर ही हुआ है। मम्मट की तरह चिन्तामणि ने माधुर्य गुण में टवर्ण को छोड़ शेप स्पर्श वर्णों का अनुनासिक वर्णों के साय संयोग तथा मृदुसमासरचना को वाञ्छनीय माना है। विन्तमणि ने असमास या मध्यसमास रचना माधुर्य में उपयोगी मानी थी। चिन्तमणि ने उसे ही 'मृदु समास सङ्घटना' कहा है।

क्षोज-व्यञ्जक-वर्णों तथा सङ्घटना का विवेचन प्रम्मट के विवेचन से अभिन्न है। वर्णमाला के प्रथम एव तृतीय वर्णों का द्वितीय एवं चतुर्थं वर्णों के साथ योग, वर्ण के साथ रेफ वर्ण का योग, पकार तथा टवर्ग के वर्णों का प्रयोग एवं दीर्घ सामास वाली विकट सङ्घटना कोज गुण में मम्मट की तरह चिन्तामणि को भी काम्य है। दे

प्रसाद-गुण-व्यञ्जक शब्द-रचना का विवरण देते हुए चिन्तामणि ने मम्मट की एतद्विपयक घारणा को ही अपनी भाषा में प्रस्तुत कर दिया है। प्रसाद में पद के सुनते ही अथंबोध होना वाञ्छनीय माना गया है। चिन्तामणि का

—चिन्तामणि, कविकुत्त० १, २० पृ० ४

तुलनीय — मूर्धिन वर्गान्त्यगाः स्पर्शा अटवर्गा रणौ लघू । अवृत्तिर्मध्यवृत्तिर्वा माधुर्वे घटना तथा ॥— मम्मट, कान्यप्रकारा ८, ७४

२. बरगन में जो आदि अरु तीजो आखर कोइ।
तिन सों योग दुतीय अरु चौथे कौ जो होइ।।
रेफ जोग सब ठौर जो तुत्य बरन जुग जोग।
सबट बरग दीरघ करत जे समास कि लोग।।
ऐसी घटना बोज की ... ... ...
संयोगी उद्धत बरन ... ...

चिन्तामणि, किवकुलकरमतर, १, २२-२१
तुलनीय—योग आचतृतीयाभ्यामन्त्ययो रेण तुरस्योः ।
टादिः शणी वृत्तिदेर्ध्यं गुम्फ उद्धत ओजिश्व ।।—मम्मट, कान्यम् ८, ७१

अनुस्वार जुत वरन जिति सबै वर्ग अटवर्ग ।
 मृदु समास माध्य की घटना में जुनि सब ॥

इ. तुलनीय—चिन्ताणि, कविकुलकरपत्तरु, १, २८ पृ० ६ तमा मम्मट, कान्य प्र० ८, ७६ पृ० १९७:

'बामहि सुनति (पदन के अर्थं बोध मन हो हं कथन मम्मट के 'श्रुतिमात्रेण शब्दात्तु येनार्थं प्रत्ययो भवेत्' कथन का अनुवाद-मात्र है।

माधुयं बादि तीन गुणों के पक्षपाती होने पर भी चिन्तामणि ने प्राचीन बाचायों के मतानुसार श्लेष आदि दस गुणों का स्वरूप अपनी रचना में प्रस्तुत किया है। उन्होंने उनमें से कुछ गुगों की स्वतन्त्र सत्ता मानने की अनावश्यकता भी बतायी है। दस गुणों की स्वतन्त्र सत्ता के अपलाप के लिए वे ही युक्तियों दी गयी हैं, जो मम्मट के काञ्यप्रकाश में उल्लिखित हैं। श्लेष, प्रसाद तथा समाधि शब्द-गुणों का ओज में अन्तर्भाव मानते हुए आचार्य चिन्तामणि ने मम्मट का मत उद्धृत किया है। मम्मट की मान्यता का अनुसरण करते हुए उन्होंने शब्दगत अयंव्यक्ति का प्रसाद में अन्तर्भाव माना है। समता को कहीं-कहीं दोष माना गया है। शब्दगत सौकुमायं एवं कान्ति को क्रमशः श्रुतिकटु तथा ग्राम्य दोष का अभाव रूप स्वीकार किया गया है।

अर्थगत ओज गुण के 'सामिप्रायत्व' भेद को अपुष्टार्थ दोष का अभाव;
प्रसाद को अधिकपदत्व दोष का अभाव; माधुर्य को अनवीकृत (अलपी गुन)
दोष का अभाव; सुकुमारता को अमङ्गल-व्यञ्जक अश्लील का अभाव तथा
उदारता को ग्राम्य दोष का अभाव-मात्र मानने में आचार्य निन्तामणि मम्पट
से प्रभावित हैं। उन्होंने अर्थगत अर्थव्यक्ति को स्वभावोक्ति अलङ्कार से तथा
कान्ति को रस, व्वनि, गुणीभूतव्यङ्ग्य आदि से अभिन्न मानकर मम्मट के ही
मत का समर्थन किया है। अर्थगत श्लेष वैचित्र्यमात्र तथा अर्थगत समता
प्रक्रम-मङ्ग दोष का अभाव मात्र माना गया है।

दोष-प्रकरण के अन्त में बिन्तामणि ने लिखा है कि बनता आदि के जीचित्य से दोष भी गुण बन जाते हैं। अनुकरण में सभी दोषों का अदोपत्व

पेसे बोजहि गनत सब मम्मट इदि विचार।

१. बहुत पदन को एक पद समको है आभास। ताको कहत सनेप गुण सिविल निवंध विलास।

<sup>—</sup> चिन्तामणि, कविक्रसकस्पत्त १,३३-३४, पृ० ६-७

२. द्रष्टन्य — चिन्तामणि, कविकुत्तकल्पतह, १,३१-७७ तुत्तनीय—मन्मद; कान्य प्र०८ प्र०१६३-६६

३. बक्तादिक औचित्य ते दोषी गुण है जाइ।
—चिन्तामणि कविकुल० ४, ६७ प्० ७६

स्वीकार किया गया है। पम्मट को भी वक्ता आदि के औचित्य से दोप का गुणत्व तथा अनुकरण में दोपों का निर्दोषत्व मान्य था। र

सन्निघान आदि में पुनरुक्त के अदोषत्व के लिए मम्मट ने जिस कर्णावतंस पद का उदाहरण दिया था उसी का उल्लेख चिन्ता विण ने भी किया है। <sup>ह</sup>

काव्य में गुण और अलङ्कार के सापेक्ष महत्त्व-निर्धारण में भी चिन्तामणि मम्मट आदि व्वनिवादी आचायों से सहमत हैं। वे गुण को रस का धर्म तथा अलङ्कार को हार आदि की तरह काव्य-शरीर के आमूपण मानते हैं। उ

इस विवेचन से स्पष्ट है कि चिन्तामणि गुण-विवेचन में मम्मट के सिद्धान्त के अनुयायी थे।

### कुलपति मिश्र

आचार्यं कुलपित ने 'रस रहस्य' के पष्ठ वृत्तान्त में काव्य-गुणों का विवेचन किया है। वे मम्मट आदि रस-व्वनिवादी आचार्यों की तरह गुण को रस का उत्कर्षाधायक धर्म मानते हैं। उनके मतानुसार गुण तीन ही हैं—माधुयं, ओज और प्रसाद। वामन आदि के वीस शब्दाधंगत गुणों की ओर सङ्कोत करते हुए उन्होंने लिखा है कि उनमें से कुछ इन्हीं तीन गुणों में अन्तमुंक्त हो जाते हैं; कुछ दोषामाव-मात्र हैं तथा कुछ कहीं-कहीं दोप बन जाते हैं। कहने की आवश्यकता नहीं कि यह घारणा आचार्य मम्मट की घारणा से अभिन्त है।

१. सब अदुष्ट अनुकरन में इनते नही अनोख।

<sup>—</sup>चिन्तामणि, कविकुल कल्पत्र ४,६६ पृ० १६

२. अनुकरणे तु सर्वेषाम् \*\* वक्त्राचौचित्यवशादोपोऽपि गुणः व्यवित् व्यचिन्नोभौ। —मस्मट, काश्यप्रकाश ७ पृ० ७६६;७

१. हन्ट न्य - मम्मट कान्यप्र० पृ० १६४ तथा चिन्तामणि कविकृतकरपत्र ४, ६१ पृ० ७६

४. जे रस आगे के घरम ते गुन वरने जात । अर्खकार हारादि ते उपमादिक मन आनि ।। — चिन्तामणि, कविकुलकत्पतह, १, ८–६ पृ० ३

१. जो प्रधान रस को घरम निपट बढ़ाई हेता।
सोइ गुण कहिये अचल थिति सुर को परम निकेत ।।—कुलपति, रसरहस्य ६,२.
६. तीनो गुण नहीं बीख गुण मधुरुह खोज प्रसाद

ककुक इनहीं करि गहें कल क दोप वियोग। ककुक दोपता को भजत यो गुण वीसन जोग। बही—६, १८-१६

माधुयं: — माधुयं को आचायं कुलपित ने आनन्दजनक और चित्त का द्रुति का हेतु कहा है। वह शान्त, करुण तथा श्रुद्धार रसों में रहता है। वस्त्रमान्तर, करुण तथा श्रुद्धार रसों में रहता है। वस्त्रमान्तर के माधुयं-लक्षण को स्वीकार करने पर भी कुलपित मिश्र ने तत्त्रसों में उसकी मात्रा का न्यूनाधिक्य उनके मतानुसार विवेचित नहीं किया है। इससे यह नहीं कहा जा सकता कि वे रसों में गुण की मात्रा का तारतम्य नहीं मानते थे। उन्होंने ओज गुण के विवेचन में वीर की अपेक्षा रौद्र एवं बीभत्स रसों में उसका आधिक्य स्वीकार किया है। माधुयं या ओज के मात्रा-भेद का जो नवीन सिद्धान्त रसरहस्य में स्थापित है उसके पोपण के लिए कोई युक्ति नहीं दी गयी है। माधुयं व्यञ्जक वर्णों के निर्धारण में कुलपित मिश्र मम्मट की मान्यता से प्रभावित हैं। व

बोज: - कुलपित का बोज गुण-सक्षण मम्मट के बोज-लक्षण से अभिन्न है। वे चित्त के विस्तार-रूप तेज या दीप्तत्व को बोज मानते हैं। वह वीर रस में रहता है। रीद्र और बीभत्स में उसका और भी आधिक्य रहता है। विस्ता ने सम्मट ने बीभत्स की अपेक्षा रीद्र में ओज का आधिक्य माना था; किन्तु कुलपित ने रीद्र और बीभत्स में उसका तारतम्य नहीं माना है। ओज-व्यञ्जक वर्णों का वर्णन मम्मट के मतानुसार ही है।

प्रसाद :— प्रसाद को सभी रसों का गुण मानने में कुलवित मिथ मम्मट से सहमत हैं। उन्होंने चित्त में रसों के व्याप्त होने के लिए सूखी लकड़ी में आग के व्यापने तथा स्वच्छ वस्त्र में जल के व्यापने का दृष्टान्त नहीं देकर उज्ज्वल जल तथा स्वच्छ अग्नि के दृष्टान्त से प्रसाद में अर्थ की स्वच्छता या सरलता पर बल दिया है। प्रसाद-व्यञ्जक वर्ण की धारणा मम्मट की घारणा से अभिन्न है।

निष्कवंतः कुलपति भिश्र की गुण-घारणा बहुलांश में मम्मट की घारणा के समान ही है। जहाँ कुछ नवीनता लाने का प्रयास भी हुआ है, वहाँ अपने सिद्धान्त की पुष्टि के लिए सबस तर्क कुलपति ने नहीं दिये हैं।

विन्दु सहित ट ठ व द रहित, रण लघुवरण प्रमान ॥—
—वही, १,७ तुलनीय; मस्मट, काव्यप्रकारा ८, ७४

१. शान्त करण स्क्रार रस सुखद मधुरता मानि । द्रवय चित्त जाके सुनत, आत आनन्द प्रधान । — कुलपति, रसरहस्य ६, ३-४ २. सो रचना माधुर्य जहां, योग मधुरता जानि ।

३. चितहि बढ़ावे तेज करि, ओज वोर रंस वास । बहुत रुद्र वीभरस में जाको बर्ने निवास ।।-वही, ६,४

अ. नव रस में उज्जल सलिल, स्वच्छ आरिन के रूप। बो प्रसाद ""।।—वही, ६,६

आचार्य देव

आचार्य देव ने रीति-विवेचन-त्रम में बारह गुणों का उल्लेख किया है, जिनमें प्राचीन आचार्यों के दस गुणों के साथ अनुप्रास और यमक अलङ्कार भी गृहीत हैं। र गुण-धारणा में अलङ्कार को मिला देना युक्ति-सङ्गत नहीं। हमने अपरत्र इस पर विचार किया है कि अनुप्रास और यमक को अलङ्कार ही माना जाना चाहिए, गूण नहीं। आचार्य देव स्वयं भी इस तथ्य से अपरिचित नहीं थे। इसीलिए रीति-प्रसङ्ग में प्राचीन आचायों के इलेप आदि दस गुणों की गणना कर लेने के उपरान्त उन्होंने कहा है कि शब्द-वित्र के विधायक अनुप्रास और यमक की भी गणना रीति में होती है। प्राचीन आचार्यों के इलेप गुण का केवल अर्थगत भेद देव ने स्वीकार किया है। प्राचीन दस गुणों के दो-दो भेद माने गये हैं-नागर और ग्राम्य। द इस प्रकार देव के बारह गुणों के स्वरूप बाइस हो जाते हैं। नागर रीति काव्य की परिष्कृत चैली है। इसमें विरसता के प्रसङ्घ में भी सरसता, अर्थहीनता के स्थान पर अर्थमयता, दुर्वचन के स्थान पर सूवचन, वैर की जगह प्रीति, अरुचि में भी मुरुचि तथा अनीचित्य के सन्दर्भ में भी औचित्य के निर्वाह पर बल दिया गया है। इसके विपरीत ग्रामीण रीति में रस के बदले विरसता, सार्थकता की जगह निरथंकता, सुन्दर वाणी के बदले असुन्दर वाणी और पदों की योग्यता के स्थान पर अयोग्यता रहा करती है। देव के द्वारा प्रतिपादित गुणों के स्वरूप पर विचार करने से स्पष्ट हो जाता है कि सभी गुणों के ग्राम्य एवं नागर भेद मानने के पूर्वाग्रह के कारण उनकी गुण-घारणा कहीं-कहीं अस्पब्ट रह गयी है। प्रसाद, माधूर्य, सौकुमार्य आदि गुणों में नागर परिब्कार की

अर्थ रहेच, प्रसाद, सम, मधुर भाव सुकृमार,
अर्थसुन्यक्ति, समाधि अरु कांति, सुओज, ख्दार ।
शब्द-अर्थ दस भाव मिलि, निकर्ते ये दस रोति,
अनुपास, जमकी तहाँ, शब्द-चित्र करि प्रीति ॥— देव, शब्द-रसायन, प्रकाश ७
पृ० १२७

२ दक्षी रोति ये दे दिविधि, नागर अह ब्रामीन ।-वही ७ पृ० १२७

३. अनरस रस, अनरय अरय, सुबचन कुबचन माँह, बैरि प्रीति अनुचित उचित, नागर अनच ह चाह । – बही, ७ पृ० १२७

४. रस में अनरस, अरब में, अनरय बोत कुबोत जोग्य पदन, आजोग्यता, प्रगट ग्रामगित बोत !- बही, ७ पृ० १२२

अपेक्षा होती है। उनके प्रामीण स्वरूप की कल्पना अनावश्यक है। यहाँ हम आषार्य देव के गुणों के स्वरूप का समीक्षात्मक अध्ययन प्रस्तुत करेंगे—

अर्थंडलेष — प्रस्तुत गुण में बन्ध के शैथिल्य का अभाव अपेक्षित माना गया है। इसमें एक वाक्य या पद से अनेक अर्थं का बोध भी वाञ्छनीय माना गया है। इसमें एक वाक्य या पद से अनेक अर्थं का बोध भी वाञ्छनीय माना गया है। इसमें अशिथिल बन्ध की कल्पना दण्डी से ली गयी है। इसके साथ ही प्राचीन आचार्यों के इलेष अलङ्कार के स्वरूप का मिश्रण इलेप गुण के स्वरूप में कर दिया गया है। एक पद या वाक्य से अनेक अर्थं के बोध को प्राचीन आचार्यों ने इलेप अलङ्कार माना है।

प्रसाव: -- प्रसाद में सुन्दर शब्द और अर्थ के सद्भाव तथा प्रसिद्धार्थ पदों के प्रयोग पर वल दिया गया है। यह गूण प्रसन्न पदों के प्रयोग से रसमय होता है। ४ भामह, दण्डी आदि आचार्यों की तरह देव ने इस गुण में सर्वजन-सुवीध पदों के प्रयोग पर वल दिया है। सुन्दर शब्दों के प्रयोग को भरत आदि ने माधुर्य गुण में आवश्यक माना था। देव ने उन आचार्यों की माधुर्य-धारणा से शब्दार्थ की रमणीयता को लेकर प्रसाद-गुण-लक्षण में मिला दिया। आचार्य देव की प्रसाद-धारणा पर ध्वनिवादी आचार्यों की प्रसाद गुण-विषयक मान्यता का भी प्रभाव स्पष्ट है। आनन्दवर्धन आदि ध्वनि-प्रस्थान के आचार्य प्रसाद को रसाभिव्यक्ति का आवश्यक गुण मानते हैं। प्रसाद गुण के सद्भाव से काव्य रसमय होता है। देव ने भी प्रसाद को काव्य की रसमयता का गुण माना है। स्पष्ट है कि उन्होंने भामह, दण्डी आदि प्राचीन आचार्यों की प्रसाद गुण-धारणा से ध्वनिवादी आचार्यों की प्रसाद-धारणा को मिलाकर उक्त गुण के स्वरूप का निर्धारण किया है।

समता:—समता गुण में वर्णों की समता पर बल दिया गया है। सजातीय वर्णों की बावृत्ति को समता में अपेक्षित मानकर देव ने उसे अनुप्रास अलङ्कार के समीप ला दिया है। प्रजयदेव ने समता गुण के लक्षण में अल्पसमासत्व के

र. असिथित अक्षर वंश्व जर्ड, अर्थश्तेष विवेक, एक बाक्य पद में जर्डी निकर्से अर्थ अनेक !—देव, शब्द रसायन ७ पृ० १२१

२. श्लिष्टमस्युष्टशेषित्यं "। - दण्डी, काज्यादर्श १, ४३

३. रिलब्टमिब्टनेकार्यमे करूपान्तितं बचः। - बही, २, ३१०

४. शब्द कार्य सुन्दर जहाँ बरनन बरन प्रसिद्धि, बचन प्रसन्न, प्रसाद में भन्य-कान्य रसरिद्धि :—देव. शब्द रसायन, ७ पृ० १२८

१. जहाँ शब्द पर, बरन सम, अनुप्रास अनुसार, विषय न अक्षर एक सँग, सो सम काव्य सुदार। —वही, ७ पृ० १२६

साय वर्णों की तुल्यता पर भी वल दिया था। देव की वर्ण-समता-धारणा जयदेव की मान्यता से प्रभावित है।

माधुयं: --जहाँ रसमय वणों का प्रयोग हो और मधुर अयं का प्रतिपादन हो, वहाँ आचायं देव माधुयं गुण मानते हैं। देव की माधुयं-चारणा भरत की कान्ति गुण-धारणा के समान है। भरत ने कान्ति गुण में मन एवं कान को आह्लादित करने का धमं स्वीकार किया है। रस निचुरते हुए अक्षरों के प्रयोग पर वल देकर देव ने श्रोत्र-विषय का आह्लादकत्व माधुयं में स्वीकार किया है। 'मधुर अथं सुखदानि' कहकर वे माधुयं में मन की आह्लादका अपेक्षित मानते हैं। भरत ने माधुयं को अनुद्धे जक माना था। भामह ने उसे भावारमक रूप से श्रव्यत्व कहा। सर्वप्रथम दण्डी ने माधुर्यं-लक्षण में वाणी एवं वस्तु की रसवत्ता का उल्लंख किया। आचायं देव ने दण्डी के माधुर्यं गुण के स्वरूप को ही स्वीकार किया है।

माध्यं-लक्षण में वाणी बीर अर्थ की रसमयता को स्वीकार कर लेने पर भी देव ने उसके ग्रामीण भेद की कल्पना की है। यह कल्पना युक्तिसङ्गत नहीं जान पड़ती। उन्होने स्वयं ग्रामीण रीति में 'रस में अनरस', 'अरय में अनरय' तथा 'बोल में कुबोल' माना है। यदि माध्यं के भी ग्राम्य-भेद की कल्पना की जाय तो उसमें नीरसता, अर्थहीनता आदि की कल्पना होनी चाहिए। ऐसा होने पर माध्यं-लक्षण व्यभिचरित हो जायगा। अतः रसहीन ग्रामीण माध्यं की कल्पना निराधार जान पड़ती है।

सुकुमारता: — सुकुमारता गुण में सरस वाणी, लालित्यपूर्ण रचना, कोमल पदावली की योजना, सुकुमार अर्थ-वर्णन तथा चैथिल्यरिहत सुघटित शब्दों का प्रयोग वाञ्छनीय माना गया है। ये सुकुमारता-लक्षण में वाणी की सरसता का उल्लेख होने से इस गुण का स्वरूप माध्यं गुण के स्वरूप से अभिन्न हो गया है। अशिथिल एवं सुमिल शब्द-प्रयोग की धारणा भरत से ली गयी है। भरत ने सुकुमारता में सुधिलब्टसिंग पर बल दिया है। मृदु अर्थ को भरत ने भी सुकुमारता में वाञ्छनीय माना है। प्राचीन आचार्यों ने सुकुमारता गुण में

१. रस निचुरत अच्छ रन ते, मधुर दर्श सुखदानि सुन्दर अर्थ समुद पद, सो माधुर्व बखानि ।—देव, शन्दरसायन ७ पृ० १३०

सरस वचन, रचना बिलत, कोमल-पद मृदु अर्थ, सुमिल शब्द असि. थल सदय, सुकृमार समर्थ ।—वही, ७ पृ० १३१

वाणी की सरसता का उल्लेख नहीं किया है। दण्डी आदि आवार्यों ने 'अनिष्ठुर' अक्षर के प्रयोग को सुकुमारता का लक्षण माना था। सम्भव है देव की वाणी की सरसता की कल्पना का आधार दण्डी की उक्त मान्यता ही हो। माधुयं तथा सुकुमारता; दोनों गुणों के लक्षण में सरस वाणी के प्रयोग पर बल देना समीचीन नहीं। इससे दोनों का पार्यक्य स्पष्ट नहीं हो पाता।

सुकुमारता के भी ग्राम्य भेद की कल्पना सम्भव नहीं। इसमें 'मृदु अर्थ'
'सरस बचन' 'ललित पद' आदि अपेक्षित हैं जो नागर रीति में ही सम्भव है,
ग्राम्य-रीति में नहीं।

अशंब्यक्ति: - जहाँ शब्द के मुनते ही अर्थबोध हो जाता हो, वहाँ अर्थब्यक्ति
गुण माना गया है। इस अर्थबोध के लिए किसी पद के अध्याहार की आवश्यकता
नहीं होती। यह नेयत्व दोष का विपर्यय-स्वस्प है। दण्डी ने अर्थब्यक्ति को
अनेयत्व कहा था। आचार्य देव की अर्थब्यक्ति-घारणा दण्डी की उक्त घारणा
से मिलती-जुलती है। देव ने अनेयत्व के साथ ही पदों की 'झटिति अर्थ-प्रत्यायकता' पर भी वल दिया है। वामन ने अर्थब्यक्ति गुण में झट से अर्थ की
प्रतीति करा देने की क्षमता स्वीकार को है। शब्द के सुनते ही अर्थ की
अवगति की घारणा वामन की अर्थब्यक्ति-घारणा से ली गयी है। स्पष्टतः,
आचार्य देव की अर्थब्यक्ति-परिभाषा पर दण्डी एवं वामन की अर्थब्यक्ति-विषयक मान्यता का प्रभाव है।

समाधि:—समाधि गुण की घारणा दण्डी से ली गयी जान पड़ती है। दण्डी ने लोक-सीमा में अन्य वस्तुघमं का अन्यत्र आरोप समाधि गुण का लक्षण माना है। दण्डी की तरह देव ने भी एक वस्तु के सार का अन्यत्र आधान समाधि में आवश्यक माना है; किन्तु जहाँ दण्डी ने लोक-सीमा के भीतर वस्तु-घमं के अन्यत्र आधान पर वल दिया है वहाँ देव ने 'लोक सींव उलंबे अरय' का उल्लेख कर दिया है। द इस गड़बड़ी के विषय में डॉ० नगेन्द्र ने यह मान्यता व्यक्त की है कि या तो पाठ की गड़बड़ है या देव को दण्डी के समाधि-लक्षण का अर्थ समझने में भ्रान्ति हुई है। इं डॉ० नगेन्द्र का यह विचार उचित ही है।

१. अर्थं कर्दें शन्दाहिं ते, समुझत, सुनतिह जाहि, आन न आर्वे आनिवे, अर्थं व्यक्ति कहि ताहि।—देव, शब्दरसायन ७ प्० १३१

२. और वस्तु को सार ले, घरे और ही ठीर, लोक सींव उर्जंबे, अरब सो समाधि कवि मौर !—बही, ७ पृ० १३३

३. डॉ॰ नगेन्द्र, हिन्दी काञ्यालङ्कार सूत्र की भूमिका, पृ॰ ११८

कान्ति:—जहाँ लोकमर्यादा की अपेक्षा कुछ वैशिष्ट्य रखने वाले सुरुचिपूर्ण चार वचन हों जिससे सुनने वाले को सुक्ष मिले, वहाँ कान्ति गुण माना गया है। दण्डी ने कान्ति में लोकमर्यादा के अनुसरण को आवश्यक माना है; पर उसके स्थान पर देव ने लोकमर्यादा का अतिक्रमण आवश्यक बताया है। कान्ति के सर्वजनसुखद होने की घारणा दण्डी की 'सर्वजगत्कान्तं' की घारणा के ही समान है। इस विषय में डाँ० नगेन्द्र ने निम्निलिखित विचार व्यक्त किये हैं—देव ने या तो दण्डी का अभिप्राय नहीं समझा या फिर कुछ पाठ की गड़बड़ी है। इसके अतिरिक्त एक सम्भावना यह हो सकती है कि 'अधिक लोकमर्जाद ते,' से देव का अभिप्राय कदाचित् वामन द्वारा निर्दिष्ट साधारण वचनावली के विह्यकार का ही हो; परन्तु यह कुछ विलष्ट कल्पना ही लगती है। पाठ की अशुद्धि का अनुमान ही युक्तिसङ्गत जान पड़ता है। दण्डी की घारणा इतनी स्पष्ट है कि उसे समझने में भ्रान्ति की बहुत कम सम्भावना है। कान्ति के ग्राम्य-भंद की कल्पना असङ्गत है।

अोज—ओज गुण में सुगठित दे घें अक्षर-वन्ध तथा थीर शब्द एवं अयं की योजना पर वल दिया गया है। इसे गद्य-रचना के अनुकूल माना गया है। भरत, भामह तथा दण्डी की समासभूयस्त्व-धारणा के अनुसार ही देव ने 'दीर्घ-वन्ध अक्षर सुमिलि' की धारणा ओज-लक्षण में व्यक्त की है। दण्डी ने ओज को गद्य का प्राण माना था। देव की 'गद्य रचनि' मान्यता उससे अभिन्न है।

उदारता:—आचार्य देव की मान्यता है कि जिस गुण के सद्भाव से ओज का उत्कर्ष दूर हो जाय, वह हृदय को आनन्दित करने वाला गुण उदारता है। देव की उदारता-धारणा स्पष्ट नहीं है। गुण का कार्य काज्य का उष्कर्ष करना है, दूसरे गुण के उत्कर्ष को दूर करना नहीं। दण्डी ने उदारता में उत्कृष्ट गुण की प्रतीति पर वल दिया था। ओज के उत्कर्ष को दूर करने से देव का क्या

१. अधिक लोक मर्जाद ते, सुनत परम सुख जाहि, चारु बचन ये कांति रुचि कांति बखानत ताहि।—देव, शब्दरसायन ७ पृ०१३४

२. डॉ॰ नगेन्द्र, हिन्दी कान्यालङ्कारस्त्र, भूमिका, पृ॰ ११७

३. "गद्य रच नि, गौरव गुननि, अर्थ शब्द अति घीर, दीह वंघ अक्षर सुमिलि ओज, उज्यार गैंभीर ! - वही, 19 पृ० १३१

४. जाहि सुनत ही ओज को दूरि होत उतकर्ष, कहिये ताहि उदारता, सनत-सुनत हिय हर्ष !-वही, 19 पृ० १३६

अभिप्राय है, यह उन्होंने स्पष्ट नहीं किया है। अनुमानतः देव उदारता में ओज के औद्धरय के विपरीत कोमलता का उत्कर्ष वाञ्छनीय मानते थे; किन्तु यह मान लेने पर भी कि उदारता का स्वभाव ओज के विपरीत है, इस कथन की सङ्कृति नहीं वैठती कि वह ओज के उत्कर्ष का घातक है। इस विपय में डॉ॰ नगेन्द्र की यह मान्यता उचित ही है कि 'प्रयत्न करने पर यही अयं निकालः जा सकता है कि उदारता में एक प्रकार का उत्कर्ष होता है, जो ओज के उत्कर्ष से भिन्न होता है—या फिर यहाँ भी प्रतिलिपिकार की कृपा से पाठ की कुछ उलट-फेर है।'

अनुप्रास और यमक के स्वरूप का प्रस्तुत सन्दर्भ में विवेच न आश्वयक नहीं। हम यह मानते हैं कि इन्हें गुण न मानकर अलङ्कार मानना ही उचित है।

आचार्यं देव ने अलङ्कार की अपेक्षा काव्य में गुण को अधिक महत्त्वपूर्णं स्थान दिया है। उनकी मान्यता है कि श्लेष आदि उक्त वारह रीतियों के सद्भाव से ही अलङ्कार सुशोभित होते हैं। याण के अभाव में अलङ्कार ख्यां हैं।

देव की गुण-घारणा के इस विवेचन से स्पष्ट है कि उनपर भरत, दण्डी, बामन आदि प्राचीन आचारों की गुण-घारणा का प्रभूत प्रभाव है। दण्डी की गुण-घारणा तो उनका आदर्श ही है। क्लेष, प्रसाद, समता, मानुयं, सुकुमारता अयंव्यक्ति तथा ओज गुण के लक्षण प्राचीन आचारों के तत्तद् गुणों के लक्षण के आघार पर ही निर्मित हैं। उदारत्व, कान्ति एवं समाधि गुणों के लक्षण प्राचीन आचारों के गुण-लक्षण से मिन्न अवश्य हैं; पर उस भिन्नता का कारण या तो पाठ-दोष है, या स्वयं देव की भ्रान्ति। गुण के क्षेत्र में आचार्य देव की कोई महत्त्वपूर्ण मीलिक उद्भावना नहीं। कुमारमणि शास्त्री

अपनी पुस्तक 'रिसक रसाल' के नवम उल्लास में कुमारमणि शास्त्री ने काव्य-गुण का विवेचन किया है। वे गुण को काव्यात्मभूत रस का उत्कर्ष-कारक अचलिस्यित वर्म मानते हैं। अतः, माध्यं आदि तीन रस-गत गुणों की

१. डॉ॰ नगेन्द्र, हिन्दी कान्यालङ्कार सूत्र की भूमिका पृ० १५७

२. शब्द अर्थ भाषा सरस, सरस काव्य दस-रीति । अनुमास अरु यमक जुत, अहुत बारह भाँति इन्हें आञ्चत नीकी लगे अर्थकार की पाँति।—देव, शब्द रसायन ७ पू० १२६-२७

ही सत्ता स्वीकार करते हैं। गुण वस्तुतः रस के ही घर्म हैं; किन्तु उपचार से वे शब्दार्थ के भी घर्म माने जाते हैं। र

माध्यं:—माध्यं गुण के सद्भाव में चित्त अपार आनन्द पाकर द्रवित होता है। यह गुण श्रुङ्गार, करुण और द्यान्त रसों में रहता है। माध्यं-व्यञ्जक पद एवं सङ्घटना का विवरण देते हुए कुमारमणि ने यह मान्यता व्यक्त की है कि इस गुण में अनुनासिक वर्ण के साथ स्पर्श-वर्ण का संयोग; रेफ तथा टवगं का त्याग; कवगं आदि का प्रयाग; असमास या अस्पसमास रचना का विन्यास अपेक्षित है। माध्यं गुण का उक्त लक्षण मम्मट के माध्यं-लक्षण से अभिन्न है। माध्यं-व्यञ्जक वर्णों का विवरण भी मम्मट के मतानुसार ही है। कुमारमणि ने श्रुङ्गार, करुण एवं शान्त रसों में माध्यं का माथा-भेद स्वीकार नहीं किया है।

क्षोज: -- जिसमें चित्त विस्तृत होकर तेज प्राप्त करता है वह ओज गुण है। यह वीर, बीभत्स और रोद्र रसों का गुण है। अं ओज में उद्धत एवं दीर्घ समास रचना वाञ्छनीय मानी गयी है। अ

प्रसाद: - कुमारमणि को प्रसाद-गुण-धारणा मम्मट की घारणा से अभिन्न है। सूखी लकड़ों में आग की तरह तथा निर्मं ल दस्त्र में जल की तरह प्रसाद गुण में चित्त में रस ब्याप्त हो जाता है। इसमें सरल पदावली की योजना होती है। मम्मट के सिद्धान्त का अनुमोदन करते हुए कुमारमणि ने गुणब्य क्जक वर्णों

-कुमारमणि, रसिक रसाल, ६, १-२

<sup>9.</sup> आत्मा ही के धर्म ज्यों सीर्व्य प्रमृति पहिचानि । त्यों रस के उत्कर्षकर अचल स्थिति गुन जानि ।। शब्द अर्थ में लाच्छनिक गुन इमि गनौ विसेपि ।

२. जह कु चित द्रवत है, खिह आनन्द अगाह। रस सिंगार, माधुर्य-गुन करुन, सांत हूं माँह।। - वही, ६,४

इ. निज पंचम जुत वर्न जे, रेफ न जह संयुक्त ।
कवर्गीदि पुनि मात लघु गनि टवर्ग तह मुक्त ।
लघु समास, पद मधुर के, बिन समास पद होत ।—वही ८, १-६

४. तेज महत को गहत चित, जह निस्तार बढ़ाय। तहाँ ओज गुन जानिये, बीर रीद्र रस पाय। —बही, ६,१०

१. उद्धत दीर्घ-समास कहे ओज के हेत ।-वही. ८, ११

<sup>.</sup> सुखे ई चन आग ज्यों विमल बसन जल रोति। तुरत चढ़त चित में अरम सो प्रसाद गुन चीति।।—वही ६, १४ का॰ शा॰ वि॰—१४

एवं रचनाओं के सम्बन्ध में कहा है कि वक्ता, अर्थ, प्रवन्ध आदि के ओचित्य से तत्तद्गुणों में अपेक्षित वर्णों एवं रचनाओं में अन्ययाभाव भी अपेक्षित हो जाता है।

स्पष्ट है कि कुमारमणि की गुण-धारणा पर मम्मट की गुण-धारणा का पुष्कल प्रभाव है। विभिन्न रसों में गुण के मात्रा-भेद को अस्वीकार करना कुमारमणि की स्वतन्त्र कल्पना है।

दाप-प्रकरण के अन्त में कुछ दोषों के अदोषत्व अथवा गुणत्व का प्रति-पादन हुआ है। अनुकरण में सभी दोप अदोप होते हैं। वक्ता आदि के अविस्य से दोष गुण बन जाते हैं। नीरस काव्य में दोष न गुण होते हैं न दोष। इस विवेचन का आधार 'काव्यप्रकाश' है। 2

#### सोमनाथ

सोमनाय ने 'रसपीयूपनिधि' में माधुर्य आदि तीन रसगत गुणों का विवेचन किया है। उनकी गुण-धारणा मम्मट की गुण-धारणा से प्रभावित है। माधुर्य में सुनते ही अञ्च-अञ्च में हुएं का सञ्चार हो जाता है तथा हृदय आर्द्र हो जाता है। इसमें टवर्ग-रहित सानुनासिक वर्ण युक्त पदावली की योजना होती है।

अोज में मुनते ही चित्त में तेज छा जाता है। इसमें टवर्ग, रेफ-युक्त वर्णों का प्रयोग एवं उद्धत रचना होती है। ओज गुण वीर रस में रहता है। बीर की अपेक्षा रीद्र रस में उसका आधिक्य रहता है और रीद्र की ओक्षा

वक्ता अर्थ प्रवन्ध वस नायक उचित प्रमानि । वृत्ति वर्न-रचना कहुँ गुन विरुद्ध पहिचानि ।।

<sup>-</sup>कुमारमणि, रसिक रसाल, ६, १७ तुलनीय मम्मट काब्यप्र<sup>० ८</sup>, ७७

र होत नहीं अनुकरण में दूपन सबै विचार । बक्तादिक औचित्य तें दोषे गुन निरधार ।। कहूँ न गुन नहि दोप है, नीरस में यह जान । कहणादिक (करणादिक ?) अवतंस जे, ते सहितार्थं प्रमान ।।

<sup>—</sup>बही, १०,११६-११७ तुलनीय—मम्भट, कान्यप्रकाश पृ० १६६,६=

३. अवननि सुनतही हिय अवै अंग-अंग सुप होइ।

ताहि मधुरता गुन कहेँ कवि कोविद सव कोइ।।

ट ठ ड द वरणित विंदुजुत रन लघुवरन अनूप।

रचना सो माधुर्य की """।—सोमनाय, रसपीवपनिधि, तरंग २१ पृ० ६८ ६६

भी बीभत्स में ओज की मात्रा अधिक रहती है। अोज की परिभाषा तथा वर्ण-रचना की धारणा मम्मट की धारणा से मिलती-जुलती है; किन्तु ओज की स्थिति के लिए रसों का जो कम 'रस गोयूपनिधि' में उल्लिखित है, वह कुलपित मिश्र के रस रहस्य' के कम के समान है। मम्मट और विश्वनाथ ने बीर की अपेक्षा बीभत्स में तथा उसकी भी अपेक्षा रौद्र में ओज का आधिक्य माना है। आनन्दवर्धन ने रौद्र, वीर, अद्भुत में कमशः ओज का आधिक्य माना था। कुलपित की तरह सोमनाथ बीभत्स में ओज को सर्वाधिक मात्रा मानते हैं।

प्रसाद को नवी रसों का गुण माना गया है। द

गुण और अलङ्कार का काव्य में पारस्परिक सम्बन्ध निर्वारित करते हुए सोमनाथ ने बताया है कि गुण रस का सदा उत्कर्ण करते हैं; किन्तु अलङ्कार रम का कहीं उपकार कर सकते हैं, कहीं उदासीन रह सकते हैं और कहीं उसका अपकार भी कर सकते हैं। तीन उदाहरण देकर उन्त तीनों स्थितियाँ स्पष्ट की गयी हैं।

स्पष्ट है कि सोमनाथ पर मम्मट तथा कुलपित मिश्र के गुण-सिद्धान्त का प्रभूत प्रभाव पड़ा था। मिखारी दास

हिन्दी साहित्य के रीतिकालीन आचार्यों में भिखारी दास का विशिष्ट स्थान है। उन्होंने 'काव्यनिणंय' में प्राचीन आचार्यों के दस गुणों एवं आनन्दवर्धन आदि आचार्यों के तीन गुणों का उल्लेख किया है। अभोज, अग्निपुराणकार आदि की तरह भिखारी ने काव्यनिणंय के एक अध्याय में वैशेषिक गुणों के स्वरूप पर भी विचार किया है। यशैं उनकी गुण-धारणा का समीक्षात्मक परिचय प्रस्तुन किया जाता है।

१. ''(१) तेज (....१)महा जाहि सुनत ही चित्त ।

ताहि कहत है ओज गुन जे किनता के मित ।।

बरिन ओज गुन बीर में. तातें अधिक सुरुद्र ।

वातें विद्र वीभत्स में'''

|— सोमन। व, रसपीवृपनिषि २१ पृ० ८६

२, नवह रस में अर्थ जह गंग नीर के त त । ताकी कहत प्रसाद गुन : ।—वही; पृ० ८६

३. - वही, पृ०८६

पुनि तीनिह गैन गैन रचे, सब ति नके दरम्यान !!— भिखारी, काष्यनिषय, १६, पृ० १२७

भिसारी दास ने व्वनिवादी आचार्यों की विचार-सर्णि का अनुसरण करते हए गुण को शरता आदि की तरह आत्मा में उत्कर्ष का आधान करने वाला धर्म माना है। गुणों की संस्था दस मानने वाले दण्डी, वामन आदि आचायों ने उन दस गूणों को शब्दार्थ या सङ्घटना का ही घम माना था। आनन्दवर्धन आदि आचारों ने गुण के शब्दार्थधर्मत्व या शङ्कटनाश्रयत्व का खण्डन कर उसे काव्य की आत्मा रस का धर्म माना । उन्होंने गुणों की संख्या तीन कर दी। इस प्रकार काव्य की आत्मा के वर्म के रूप में मायूर्य, ओज और प्रसाद; इन तीन गुणों को हो स्वीकृति मिली थी। भिखारी दास ने गण को आत्मा का वमं मानने में व्विनवादी आचार्यों की मान्यता को अपनाया। साथ ही इलेप आदि दसो गुणों को आत्म-धर्म स्वीकार कर लिया । उन्होंने प्राचीनों के दस गुणों में से नी के ही नाम स्वीकार किये हैं। एक गुण का नाम नवीन है। इस प्रकार 'काव्यनिर्णय' में परिगणित दस गुण हैं—(१) माधुर्य, (२) ओज, (३) बसाद, (४) समता, (६) कान्ति, (६) उदारता, (७) अर्थव्यवित, . (=) समाधि, (९) ब्लेष और (१०) पुनव्नितप्रकाश । इन गुणों में से प्रथम नी गुणों के नाम परम्परागत घारणा के अनुरूप हैं। अन्तिम गुण पुनरुवितप्रकाश नवीन है। भिखारी दास ने गणों का वर्गीकरण भी नवीन पढित पर किया है। दस गणों को आत्मा का घर्म कहने पर भी दास ने चार वर्गों में उनका विभाजन किया है। माध्यं, ओज, और प्रसाद अक्षर-गण-वर्ग में रखे गये हैं। समता, कान्ति और उदारता गुण दोषाभाव वर्ग में परिगणित हैं। अर्थव्यक्ति और समाधि गुणों की गणना अर्थ-गुण-वर्ग में की गयी है तथा श्लेष और पुनरुश्तिप्रकाश को वाक्यगुण-वर्ग में रखा गया है। भरत, दण्डी आदि ने काव्यगणों का शब्द अर्थ आदि वर्गों में विभाजन नहीं किया था। वामन ने दस गुणों के शब्दगत एवं अर्थगत भेद से वीस प्रकार माने थे। भिखारी दास ने दस गुणों के अक्षरगत वर्ग, दोपाभाव वर्ग, अर्थगत वर्ग एवं वानयगत वर्ग; चन चार बगों की कल्पना की है। ओज, प्रसाद और माधुर्य गुण ध्वनिवादी आचार्यों के गूण हैं। इन गूणों को रसाश्रित माना गया था; पर

१. ज्यों सत-जन-हिय ते नहीं, स्रतादि गैंन जाँइ। स्यों विदग्ध हिय में रहें, दस गूँन से हैज सुभाइ।। — भिखारी, कान्यनिर्णय, १९ ५० १२७

<sup>्</sup>र. अच्छर गुँन 'माधुर्य' पुनि 'ओज प्रसाद' विचार । सँमता, कौति, डदारता, दूखँन-इरँन निहार ॥ अरबाव्यक, समाधिरे, अरबें करें प्रकास । बाक्यन के गँन स्त्रेस औ पुनहक्ति-परकास ॥—बही, १९ पृ० १२७

भिलारी दास ने इन्हें अक्षर-गत गुण वर्ग में रखा है। इसका कारण यह है कि: आनन्दवर्धन, मम्मट आदि ने माधूर्य आदि को रस-धर्म मानकर उपचार से शब्दार्थ का भी धर्म माना था। वीरता आदि के आत्मा के धर्म होने पर भी जैसे किसी व्यक्ति के सुपूष्ट शरीर को देखकर उसे बीर कह दिया जाता है उसी प्रकार काव्य की आत्मा के घर्म माध्यं, ओज आदि को भी काव्य के शरीरभूत शब्द-अर्थ का धर्म उपचार से मान लिया जाता है। इसीलिए मम्मट ने माधुर्य आदि के व्यञ्जक वर्णों का उल्लेख किया है। दास ने मन्मट आदि आचार्यों के गुण-व्यञ्जक वर्णों की मान्यता को स्वीकार कर उन्हीं वर्गों के आवार पर माधुर्य, ओग और प्रसाद गुणों का स्वहप-निर्वारण किया है। इसी लिए उन्होंने इन तीन गुणों को अक्षर-गुण के वर्ग में रखा है। दस गुणों के स्वरूप के लक्षण में आचार्य भिलारी ने भरत, दण्डी और वामन की गुण-घारणा के साथ आनन्दवर्धन, मम्मट आदि की गुण-सम्बन्धी मान्यता को मिला कर कुछ नवीन रूप में उन्हें उ । स्थित किया है। दस गुणों के स्वरूप-विवेचन के उपरान्त दास ने मम्मट के तीन गुण वाले सिद्धान्त को ही मान्य बताया है तथा उनत दस गुणों का उन्हीं तीन गुणों में अन्तर्भाव माना है। उनके दस गणों के लक्षण निम्नलिखित हैं :---

माधुर्य :--जहाँ ट-वगं के वणों को छो । अन्य वणं अनुस्वार युक्त हों तथा जहाँ कोमल वणों का प्रयोग हो, वहाँ आचार्य दास के अनुसार माधुर्य गुण होता है। माधुर्य गुण की यह घारणा मम्मट के माधुर्य-व्यञ्जक वणों की घारणा से अभिन्न है। सानुनासिक वणों से युक्त ट-वगं के अतिरिक्त वणों को मम्मट ने माधुर्य गुण का व्यञ्जक माना है। भामह के माधुर्य में भी अव्यत्व का अभिन्नाय मृदु वणों का प्रयोग ही है। भरत ने कोमल पद-योजना को लक्ष्य कर ही अनेक वार सुने जाने पर भी माधुर्य को अनुद्वेगकारी कहा था।

ओज: - जहाँ उद्धत वणों का विन्यास हो, वह ओज गुण है। 'क' वर्षें 'ट' वर्गे श, ष, स, आदि का योग उद्धत वर्णे-विन्यास माना गया है। इनके प्रयोग में दास ने ओज-गुण माना है। दें 'ट' वर्गे के वर्णों तथा श, प आदि को मम्मट ने भी ओज गुण का व्यञ्जक माना है। दास को यह ओज गुण- घारणा मम्मट की उक्त घारणा से बहुत कुछ साम्य रखती है।

१. अँ तुस्वार औ वर्ग-जुत, सबै, वरन अटवर्ग ।

अच्छर जौमें मृदु परें, सो माधुर्ज-निसर्ग ।- भिखारी, कान्यनिर्णय,१६ पृ० १३०

२. उद्धत अञ्चर जह परें स, क, ट वर्ग मिल आइ। ताहि ओज गुँन कहत है, जे प्रवीन किंवराइ।।——वही, १६ पृ० १३०

प्रसाद-प्रसाद गुण में आचार्य भिलारी ने मन को ठ्विकर लगने वाले वणौ एवं शिथिल-शरीर वाले वणौं का प्रयोग वाञ्छनीय माना है, जो जल की तरह उक्ति से गम्भीर अर्थ को प्रकट करते हों। इस प्रकार आचार्य भिखारी के अनसार वर्णों का रुचिकर होना, उनका शिथिल-शरीर होना और गम्भीर अर्थं को प्रकट करने वाला होना; ये प्रसाद गुण के तीन लक्षण हैं। घ्वनि सम्प्रदाय में प्रसाद गुण में केवज सरल शब्दों के प्रयोग पर बल दिया गया है, जिन्हे सनते ही अर्थ का बोध हो जाय। मनोरम शब्दों का प्रयोग माधुर्य में अपेक्षित माना गया है। दास ने मनोरम वर्णों का प्रयोग भी प्रसाद का एक लक्षण माना है। शिथिल-शरीर वर्णों के प्रयोग पर बल देकर प्रसाद में अल्पसमासता या समासहीनता की घारणा को भी प्रकारान्तर से स्वीकार कर लिया गया है। जयदेव ने चन्द्रालोक में प्रसाद गुण में काव्य के अन्तःस्थित अर्थ का जल की भौति बामासित होना स्वीकार किया है। जयदेव के प्रसाद-लक्षण में प्रयुक्त 'सलिलस्येव स्वतस्य' के आधार पर ही भिखारी दास ने 'जल स्कित-ज्यों का प्रयोग अपने प्रसाद-गण-लक्षण में किया है। इस प्रकार प्राचीन आचारों की मान्यताओं के आधार पर ही प्रसाद गण के स्वरूप की कल्पना आचार्य भिलारी ने की है।

समता—समता गुण की घारणा काव्यनिर्णय में सर्वथा नवीन है। प्राचीन बानायों के वर्णन की प्रसिद्ध पद्धित का त्याग कर जहां नयी रीति से वर्णन हो बौर उस वर्णन में कोई दोप भी नहीं आ सके उसे समता गुण कहते हैं। वस्तु के सम्बन्ध में प्रसिद्ध घारणा का त्याग कर नयी रीति से उसके वर्णन में देश, काल, कला, लोक-प्रसिद्धि-त्याग आदि दोप आने की सम्भावना रहती है। यदि किन नयी रीति से वस्तु का वर्णन करने पर भी उसे अपने कौशल से दोप-मुकत रस सकता है तो वहाँ समता नामक गुण होता है। इसके उदाहरण में इस कथन को उद्धृत किया गया है कि 'मेरे नेत्र-कमल को रात्रि ही सुखद प्रतीत होती है जिसमें स्थाम-चन्द्र (कृष्णरूपी चन्द्र) यज देश पर उदित रहते हैं। कमल के लिए दिन का सुखद होना और रात्रि का दुखद होना ही प्रसिद्ध है। उसका त्याग होने पर भी यहाँ कोई दोष नहीं; अतः समता गुण है। दास ने प्राचीन आचारों को घारणा को मान कर हो इस गुण को दोषाभाव-वर्ग में रख लिया है।

'समता-गुन' तासों कहें पे दूपनेन-बराइ ।।-वही १६ प० ५३३

रे. मैंन रोचक अच्छर परें, सो है सिषिल सरीर ।
गुन 'प्रसाद' जल स्वित ज्यों प्रघटे अरथ-गॅमोर ।।
— भिलारी, काव्यनिर्णय, १६ पृ० १३१
रे. प्राचीनेंन की रीति सों भिन्न रीति ठैहराइ ।

वामन ने समता गुण को वैपम्य या प्रक्रमभङ्ग दोप का अभाव माना था। इसी लिए उनके समता गुण को मम्मट ने दोपाभाव मात्र कहकर अस्वीकार कर दिया था। आचार्य भिस्तारी ने समता का जो लक्षण दिया है, उससे वह गुण केयल दोपाभावात्मक नहीं जान पड़ता। प्राचीन रीति का त्याग कर नवीन रीति की स्थापना गुण का भावात्मक स्वरूप है। अतः, दोपाभाव-वर्ग में उसकी गणना उवित नहीं।

कान्ति -भिखारी दास की कान्ति-गूण घारणा भी नवीन है। उनके अनुसार जहां ऐसे सुन्दर शब्दों का प्रयोग हो, जिनका अर्थ न तो इतनः प्रकट ही हो कि मुखं व्यक्ति भी अनायास उसे समझ ले और न इतना गूढ़ ही कि विद्वानों को भी उसे समझने में कठिनाई हो, वैसी ग्राम्य-दोप से मुक्त रचना में कान्ति भूण माना जाता है। दास के कान्ति गूण के दो लक्षण स्पष्ट हैं-(क) अनितगृढ एवं अनितस्फूट अथंवाले रुचिर शब्दों का प्रयोग तथा (ख) ग्राम्य दोष का अभाव । दास के रुचिर शब्द-प्रयोग को, जिसमें अर्थ न तो बहत गृढ हो और न बहुत प्रकट ही, उस प्राचीन मान्यता से प्रभावित माना जा सकता है, जिसमें शब्द और अर्थ के सम्बन्ध को स्पष्ट करते हुए यह कहा गया है कि शब्द में अर्थ आन्छ देश की रमणियों के उन्नत पयोघर की तरह यदि अत्यन्त प्रकट रहे तो वह आकर्षक नहीं होता; गुजरात देश की कामिनियों के अचल में छिपे हुए कूच की तरह अर्थ यदि शब्द में एकदम अप्रकट हो, तो भी वह मनोरम नहीं होता । यदि शब्द में अर्थ महाराष्ट्र देश की बच्चओं के आंचल में विलास करते हए वस की तरह कुछ प्रकट और कुछ अप्रकट रहे तभी वह मनोज्ञ होता है। यामह ने जिद्वान से लेकर स्त्री और बच्चे तक के लिए बोधगम्य शब्द के प्रयोग में प्रसाद गूण माना था। अत्यन्त प्रकट अर्थ वाले शब्द को रुचिकर न मानने में दास का उद्देश्य शब्द के व्यङ्ग्य अर्थ की अति-स्फूटता का ही गूण-सीमा से बहिष्कार करना जान पड़ता है। वाच्य अर्थ की स्फुटता को दिचर न मानना युक्तिसङ्गत नहीं होगा । व्यङ्ग्य अर्थ की अति-स्फूटता ही अरोचक मानी जाती है। इसी प्रकार व्यक्त ग्यार्थ की अतिगृहता भी मनोहारी नहीं होती । अतः, व्वित-सम्प्रदाय में अगृद-व्यङ्ग्य एवं अस्फ्रट

१. रुचिर-रुचिर बातें परें, अर्थ न प्रघट, न गूड । ग्राम्य-रहित सो 'कान्ति-गुँन',समझे सुमति, न मूड ॥ —भिखारी, कान्यनिणय. १६ पृण् ५३४

२. नान्ध्रीपयोषरिमवातितरां श्रकाशो नो गुर्जरीस्तनिमवातिवरां निगृदः । अर्थो गिरामिपिहितः पिहितश्च शर्वत्, सौभाग्यमेति मरहदृवध् कृचाभः । —श्वन्यालोक की दीषिति टीका में उद्गृत, पृ० ७३

व्यक्ष्य; दोनों को गुणीभूत-व्यक्ष्य माना गया है। दास ने यद्यपि इसे स्पष्ट नहीं किया है कि शब्द के गूढ अर्थ एवं प्रकट अर्थ के अभाव में कान्ति गूण मानने में अर्थ से उनका अभिप्राय वाच्य अर्थ से है या व्यङ्ग्य अर्थ से, तथापि काव्य-शास्त्र की सुदीर्घ परम्परा में मान्य सिद्धान्त के आधार पर व्यङ्ग्य अर्थ की अनितस्फटता एवं अनितगढता में ही शब्द की रुचिरता मानी जा सकती है। निष्कर्षत: यह कहा जा सकता है कि दास ने शब्दार्थ के सम्बन्ध में प्राचीन आचारों की उक्त मान्यता को ही कान्ति गुण के एक लक्षण के रूप में स्वीकार कर लिया है। दास का कान्ति गूण भरत के कान्ति गूण से अंशतः साम्य रखता है। भरत ने मन और श्रोत्र को आह्नाद देने वाले गुण को कान्ति गुण कहा है। दास का रुचिर शब्द भी ऐसा ही आह्वाद देने वाला है। वामन ने अर्थगत उदारता गुण में प्राम्यत्व दोष का अभाव माना है। उनके उदारता-लक्षण को दास ने कान्ति गूण के लक्षण में ग्रहण कर लिया है। वामन के कान्तिगुण-लक्षण 'दीप्तरसत्व' को जयदेव ने गूण न मानकर श्रृङ्गार में समाविष्ट मान लिया था। भिसारी दास ने भी वामन के दीप्त-रसत्व को कान्ति का लक्षण न मानकर कान्ति की परिभाषा की स्वतन्त्र कल्पना की है और उसमें वामन की अयंगत उदारता की घारणा को भी मिला लिया है।

जबारता—दास का उदारता गुण उनके कान्ति गुण से कुछ मिलताजुलता ही है। इसकी परिभाषा में कहा गया है कि जहां अर्थ अन्वय के वल से
चतुर व्यक्ति की समझ में शीघ्र आ जाता है; पर अन्य लोगों के लिए अर्थात्
असह्दय व्यक्तियों के लिए वह दुर्वोध रहता है, वहां उदारता गुण माना जाता
है। स्पष्ट है कि इस गुण में भी दास ने अर्थ की ऐसी अस्पष्टता का निषंध
किया है, जो चतुर व्यक्तियों के लिए भी अस्पष्ट ही रहे, साथ हा अचतुर
व्यक्तियों के लिए अर्थ का सुवोध होना भी यहां अवाञ्छनीय माना गया है।
अतः, इस गुण का स्वरूप कान्ति गुण के स्वरूप से बहुत भिन्न नहीं हो पाया
है। वामन के कान्ति गुण-लक्षण को अस्वीकार कर उनके उदारता-लक्षण को
अपने कान्ति गुण के लक्षण में मिला लेने से दाम उदारता गुण के स्वरूपनिर्वारण में कुछ उलझन में पड़ गये। उदारता गुण में दास का लक्ष्य सम्भवतः
विदग्ध-भणिति है, जिसका अर्थ चतुर व्यक्ति अन्वय से समझ लेते हैं; पर
असहदय उसे नहीं समझ पाते। जयदेव ने उदारता को विदग्धोगित माना है।

रे. जो अन्बे-बल पठित हैं संमिश्च पर चतुरेंन । और न को लागे कठिन, गुँन 'उदारता' पेंन ॥—भिखारी, काव्यनिर्णय १६, पृ० ४.३१

<sup>ं</sup> २. द्रप्ट॰य-जयदेन, चन्द्रालोक पृ० ३३

उन्होंने उदारता को ग्राम्यत्व का अभाव मानने वाले मत का खण्डन किया है। दास की उदारता भी विदग्घ उक्ति ही है।

अर्थव्यक्ति-जहाँ बोल-चाल में प्रयुक्त होने वाले वाक्य के समान अत्यन्त स्पष्ट अर्थ वाले एवं अल्प समासवाले वाक्य का प्रयोग हो, वहाँ अर्थव्यक्ति गुण होता है। र दास की इस अर्थं व्यक्ति-परिभाषा में स्पब्ट अर्थ वाले शब्दों एवं समास-हीन पदों के प्रयोग पर यल दिया गया है। स्रष्टार्थ शब्दों का प्रयोग भरत की अर्थं व्यक्ति के 'सुप्रसिद्धाभिधान' पद-प्रयोग से अभिन्न है। वामन की अर्थस्यवित-धारणा 'अर्थव्यक्तिहेतुत्व' तथा दण्डी के 'अनेयत्व' से भी यह भिन्न नहीं। आचार्य भिखारी ने वामन के शब्दगत माध्यें की 'पृथक्पदत्व' परिभाषा को अनि अर्थव्यवित-परिभाषा में मिला दिया है। भानह ने माध्यें और प्रसाद दोनों में अल्प-समासत्य को अपेक्षित माना था। जयदेव ने अल्प-समासता को समता के लक्षण का एक भेद बना दिया था। दास ने समास-हीन रवना को अर्थव्यक्ति का एक लक्षण माना है। अर्थव्यक्ति गूण में अर्थ की स्पष्टता पर सभी आचार्यों ने किसी-न-किसी रूप में बन दिया है। इसमें सन्देह नहीं कि अल्पसमास-रचना अर्थ की स्पष्टता में सहायक होती है। अत:, दास की परिमापा में अर्थव्यक्ति के लिए दीर्घ-समास के त्याग को वाञ्छनीय मानना उबित हो है। इस गूण के बभाव में क्लिब्टत्व, अन्नतीतत्व, नेयार्थत्व आदि दोष काव्य में आ जाते हैं।

समाधि-जहाँ पर्याय अलङ्कार की तरह आरोह-अवरोह की गति में सुन्दर कम पाया जाता हो, वहाँ दास के अनुसार समाधि गुण होता है। दास की यह समाधि-घारणा वामन की शब्द-समाधि-घारणा से अभिन्न है। वामन के 'आरोहावरोह-कम' समाधि-लक्षण को ही पण्डितराज जगन्नाथ ने बन्ध के गाढत्व और भैथिल्य का अर्थात् ओज और प्रसाद का कम से अवस्थापन कहा है। दास का समाधि-घारणा उक्त आवार्यों की घारणा से अभिन्न है। वामन के शब्द-समावि-विवेचन के कम में इस समाधि-लक्षण पर विस्तार से विचार किया जा चुका है। अत:, यहाँ उसका पिष्टपेपण अवाञ्छनीय होगा। दास ने आरोह-अवरोह के कम को पर्याय अलङ्कार के सदश कहा है। पर्याय अलङ्कार में कोई वस्तु अपने आश्रय का त्याग कर अन्य का आश्रय लेती है। समाधि

१. जास अरथ अति-ही प्रवट, नहिं समास अधिकाइ। बार्थ 'न्यक-गु"न' बात ज्यों, बोलें सेहैज सुभाइ !। — भिलारी, का॰यनिर्णय, १६ पृ० ५३१ २. जुरै रोह-अवरोह-नति, रुचिर भौति क्रम पाइ ।

तिहिं 'समाधि-गुँन' कहत हैं ज्यों भूवँन परजाइ ॥ - वही, १६ पृ० ६३६

गुण में भी आरोह और अवरोह की गति का क्रम से त्याग और ग्रहण होता रहता है।

क्लेष-क्लेप गूण की परिभाषा में दास ने कहा है कि जहां बहुत शब्दों को एक कर समास किया जाय तथा उसका आधिश्य दिखाया जाय, यहाँ रहेप गुण होता है। समास की दीर्घता, लघुता आदि के आधार पर क्लेप के तीन भेद माने गये हैं-गुरु इलेप लघु इलेप और मध्यम इलेप। प्राचीन आचार्यों की रलेप-घारणा से दास की रलेप-घारणा भिन्न है। प्राचीनों ने बहुत पदों के अलग-अलग रहने पर भी वर्ण-साजात्य आदि के कारण उनमें एक-पदता का भान होने में इलेप गुण माना था। दास ने अनेक पदों के समास को रलेप माना है। इस प्रकार भरत, वामन, दण्डी आदि की ओज-घारणा के आधार पर दास ने इलेय-लक्षण की सुंब्ट की है। प्राचीन आचार्यों ने ओज गूण में अनेक पदों का समास अपेक्षित माना है। दास ने ओज गुण को बंक्षर गूण मानकर मम्मट आदि के बोज गूण-व्यञ्जक वर्णों के आघार पर कठोर वर्णों के प्रयोग में ओज गुण मान लिया और ओज की समस्त-पदता के आधार पर श्लेप गुण की कल्पना कर ली। मम्मट आदि आचार्यों ने भी प्राचीन आचार्यों की दीर्घसमास-रचना को ओज-व्यञ्जक माना है। दास के क्लेप में दीर्थ-समास-रचना के साथ लघु-समास-रचना और मध्य-समास-रचना भी स्वीकृत है।

पुनरुक्ति-प्रकाश—दास की यह नवीन गुण-कल्पना है। प्राचीन आचारों के दस गुणों में से नौ गुणों के नाम स्वीकार कर दास ने एक गुण के नये नाम की कल्पना कर ली है। प्राचीनों के सौकुमार्य गुण के स्थान पर दास ने पुनरुक्ति-प्रकाश नामक गुण माना है। इसके लक्षण में कहा गया है कि जहाँ एक ही शब्द अर्थ की रुचिरता उत्पन्न करता हुआ बार-बार प्रयुक्त हो वहाँ पुनरुक्ति-प्रकाश गुण माना जाता है। दस की पुनरुक्ति-प्रकाश गुण-धारणा जयदेव की राधुर्य गुण-धारणा से प्रमावित है। जयदेव के गुण-लक्षण 'माधुर्य पुनरुक्तस्य वैचित्र्यं चारुनावहम्' के दो अर्थ टीकाकारों ने किये हैं।

वहु सबदँन को एक किर, कीने जहाँ सँमास । ता अधिकाई 'स्लेस-गुन' गुरु, मध्यँम, लघु 'दास' ।।

<sup>—</sup> भिखारी, कान्यनिर्णय, १६ पृ० १३६

२. एक सन्द बहु बार जेंह, परे रुचिरता अर्थ । पुनरुक्ति परकास-गुँन, बरने बुद्धि समर्थ ॥ — बही, १६ पृ० ५४०

कुछ लोगों ने 'पुनः' का 'तु' अयं मानकर उक्त अयीत् काव्य के चारुताकारी वैचित्र्य को माधुयं माना है और कुछ लोगों ने पुनरुक्त अयीत् द्विरुक्त के चारुतावह वैचित्र्य में माधुयं स्वीकार किया है। इस दूसरी मान्यता से दास की पुनरुक्तिप्रकाश-धारणा अभिन्न है।

दास के उक्त दस गुणों के स्वरूप-विवेचन से यह स्पष्ट है कि उन्होंने भरत, भामह, दण्डो, वामन आदि की गुण-धारणा को कुछ नवीन रूप में प्रतिपादित किया है। उदाहरणार्थ, कान्ति गुण में शब्दार्थ की अतिगूढता एवं अतिस्फुटता का निपेध कर तथा उसमें प्राचीन आचायों के उदारता-लक्षण 'अग्राम्यत्व' का मिश्रण कर दास ने कान्ति गुण की नवीन परिभाषा बना ली है। समता गुण का लक्षण नवीन है। इलेप गुण के लक्षण की कल्पना प्राचीनों के ओज-लक्षण के आधार पर हुई है। पुनहित्तप्रकाश गुण के नाम के नवीन होने पर भी उसका स्वरूप जयदेव के माधुयं गुण के स्वरूप के आधार पर कल्पित है। माधुर्य, ओज और प्रसाद गुणों के स्वरूप-निर्धारण में दास ने दण्डी, वामन आदि की धारणा का अनुगमन न कर गुण को रसाश्रित मानने वाले आनन्दवर्धन, मम्मट आदि के गुण-व्यञ्जक वर्णों के आधार पर उनके लक्षण दिये हैं।

भिखारी दास वस्तुतः संस्कृत-काव्य-शास्त्र के घ्वनित्रस्थान में आनेवाले आनन्दवर्धन, मम्मट आदि आचार्यों के गुण-सिद्धान्त के अनुयायों थे। उन्होंने सम्भवतः आचार्यं के दायित्व के निर्वाह-मात्र के लिए प्राचीन आचार्यों के दस गुणों के स्वरूप की स्थापना की है। काव्यशास्त्र में मोलिक सिद्धान्त की स्थापना का युग समाप्त हो जाने के बाद पूर्व-प्रतिपादित सिद्धान्तों का उल्लेख कर उनके खण्डन-मण्डन का युग आया। मम्मट, विश्वनाथ, जगन्नाथ आदि ने पूर्ववर्ती आचार्यों की मान्यताओं का परीक्षण एवं उससे प्राप्त निष्कर्षं के आधार पर सिद्धान्त-निरूपण किया है। यही कारण है कि पण्डितराज जगन्नाथ ने प्राचीन आचार्यों के दस गुणों की परिभाषाएँ अपने रसगङ्गाधर में नी हैं और माधुर्योद तीन गुण के सिद्धान्त का भी उल्लेख किया है। भिसारी दास ने उसी परम्परा का अनुसरण करते हुए, माधुर्य आदि तीन गुण मानने वाले सिद्धान्त के अनुयायो होने पर भी, पहले दस गुणों का स्वरूप-निर्वारण किया है और तदुपरान्त तीन गुणों के लक्षण दिये हैं। उन्होंने मम्मट की मान्यता का समर्थन करते हुए कहा है कि उक्त दसो गुण माधुर्य, ओज और प्रसाद गुणों के ही अधीन हैं; अतः मम्मट के द्वारा इन तीन को ही स्वीकृति

मिली, जो समीचीन ही है। दास ने इन तीन गुणों में प्राचीन आचार्यों के दस गुणों का अन्तर्भाव दिखाया है और इन तीन गुणों के विषय-भूत रसों का भी निर्धारण किया है।

माधुर्य—दास के अनुसार श्लेप गुण का मध्य-समास भेद, समता और कान्ति गुण माधुर्य गुण में अन्तर्भूत हैं। यह गुण करुण, हास्य और प्राङ्कार रसों में रहता है। अनन्दवर्धन, मम्मट आदि सभी आचार्य करुण और प्राङ्कार रसों में माधुर्य गुण की सत्ता मानने में एकमत हैं किन्तु हास्य रस को माधुर्य का विषय किसी ने नहीं माना था। अभिनय गुप्त ने हास्य में प्राङ्कार का अङ्ग होने के कारण माधुर्य का प्रकर्य और उसके विकासधमं के कारण ओज का प्रकर्ष माना है। इस प्रकार उनके अनुसार हास्य में माधुर्य और ओज; दोनों का प्रकर्ष रहता है। पण्डितराज जगन्नाथ ने हास्य रस के गुण के सम्बन्ध में दो प्रकार की मान्यताओं का उल्लेख किया है। कुछ लोग उसमें ओज और माधुर्य, दोनों गुणों का योग मानते हैं। कुछ लोग उसमें केवल प्रसाद गुण की सत्ता स्वंकार करते हैं। हास्य रस को माधुर्य का विषय मानना दास की स्वतन्त्र मान्यता है।

बोज—दास ने दीर्घसमास रूप श्लेष, समाधि, उदारता आदि का अन्तर्भाव बोज गुण में माना है। यह गुण बीर, भयानक, रौद्र तथा वीभत्स रसों में रहा करता है। बोज गुण के विषयभूत रसों के निर्णय में अभिनव एवं मम्मट बादि बाचायों में थोड़ा मतभेद था। वीर तथा रौद्र रसों में ओज की सत्ता सभी बाचायों ने एकमत होकर स्वीकार की है। मतभेद केवल अद्भूत और बीमत्स को लेकर था। अभिनव गुप्त ने रौद्र, बीर और अद्भूत रसों को ओज गुण का विषय माना है। मम्मट ने चीर, वीमत्स और रौद्र रसों में बोज

१- माधुर ओज प्रसाद के, सब गुँन हैं आधीन। ताते हैंन-ही को माँन्यों, मम्मट सुकवि प्रवीन।।

<sup>—</sup> भिखारी, कान्यनिर्णय, १६ पृ० ५४१

२. स्लेपी मध्य सँमास की सँमता, कांति विचार । लींनें गुँन माधुर्ण जुत करनाँ, हास, सिंगार ।। - वहां, १६ पृ० ५४१

३. अद्भुतहास्यभयानकानां गुणः,ययोगित्वं केचिदिच्छन्ति । अपरे तु प्रसाद-मात्रम् । — जगन्नाथ, रसगद्गाधर, १ पृ० ८६

४. स्त्रेष, समाभि, ख्दारता, सिथित ओन-गुँन रीति। बीर, भर्यानक, रुद्र औ रस विभत्स सो प्रीति।।

<sup>—</sup> भिखारी, कान्यनिर्णय, १६ पृ० ५४१

की सत्ता मानी है। दास ने मम्मट की मान्यता को अपनाया और भयानक रस को भी उसमें जोड़ दिया। अतः, दास की घारणा पूर्ववर्ती बाचायों की घारणा से कुछ नवीन है। वे अद्भुत रस में ओज गुण नहीं मानते। वस्तुतः, बीभत्स रस की अपेक्षा अद्भुत रस में ही बित्त की दीप्ति अधिक होती है। अतः, वीभत्स की जगह अद्भुत में ओज गुण मानना अधिक युक्तिसङ्गत है। भयानक रस के विभाव के दीप्तत्व को दृष्टिगत रख कर ही सम्भवतः दास ने भयानक रस को भी ओज का विषय मान लिया है। वस्तुतः, भयानक रस की अनुभूति में सहृदय का हृदय दीप्त नहीं होता। अतः उसमें केवल ओज गुण मानना समीचीन नहीं जान पड़ता।

प्रसाद—इस गुण को अर्थ की प्रकटता का हेतु माना गया है। इसमें अल्प-समास या असमास-रचना होती है। यह सभी गुणों और सभी रसों में रहने वाला गुण है। पम्मट आदि की प्रसाद-सम्बन्धी मान्य धारणा को ही दास ने स्वीकार किया है।

तीन गुणों में ही क्षेप सभी गुणों के अन्तर्भाव का प्रयास नया है। मम्मट आदि आचार्यों ने दस गुणों में से कुछ ही गुणों का अन्तर्भाव माधुर्यादि तीन गुणों में माना था। शेष को दोषाभाव-रूप आदि बताकर गुण के रूप में अमान्य ठहराया था। दास ने तीन गुणों में ही केष गुणों का समाहार कर लिया है। ऐसा कर भिखारी दास माधुर्य आदि गुणों के स्वरूप को बहुत स्पष्ट नहीं कर पाये हैं। उनके समता गुण का, जिसमें परम्परागत वर्णन-परिपाटी का त्याग कर नवीन पद्धति अपनायी जाती है, माधुर्य गुण में अन्तर्भाव मानने में कोई युक्ति नहीं। उदारता को ओज गुण में अन्तर्भू त मानना भी युक्तिसङ्कत नहीं।

भोज तथा अग्निपुराणकार आदि की तरह दास ने 'दोषोद्धार' का भी वर्णन किया है। भोज की तरह उसे गुण के एक विशेष वर्ग में नहीं रखा गया है। अग्निपुराण की पद्धित पर दोष-वर्णन के उपरान्त उसके उद्धार का वर्णन आया है। उन दोषों के उद्धार से दो स्थितियाँ होती हैं—कुछ दोषों में स्थिति-विशेष में केवल अदोषता आती है; पर कुछ दोष शोभाषायक गुण बन जाते हैं। वस्तुतः, दोषों के स्थिति-विशेष में शोभाषायक बन जाने को ही वैशेषिक

१. अस्प-सँमास, सँमास-विन, अर्थ-श्यक गुँन-मूल । सो प्रसाद-गुन वर्रन सब, सब गुँन, सब रस क्षेत्र ॥—कान्यनि० १६ पृ० १४१

गुण माना जाना चाहिए। दास के अनुसार कहीं शब्दालङ्कार की योजना के लिए, कहीं छन्द के नियम के आग्रह से, कहीं तुक के लिए तथा कहीं वर्णन के प्रसङ्घ के कारण दोष को भी अदोष माना जाता है। यहाँ हम विशेष स्थिति में विशेष दोषों के गुण बन जाने के सम्बन्ध में आचार्य भिखारी दास की मान्यता पर विचार करेंगे।

अक्लोलत्व—दास के अनुसार 'सुमग', 'भगवन्त' आदि शब्दों में अश्लीलत्व दोष नहीं माना जाता। सामान्यतः आचार्यों ने भकार में अश्लीलत्व की व्यञ्जना मानी है, पर उक्त शब्दों के साथ मनुष्य की भावना का जैसा सम्बन्ध है, उससे वहाँ अश्लीलत्व का भाव मन में नहीं आता। भोज न भी संवीत, गुप्त और लक्षित अर्थ में ग्राम्यत्व एवं अश्लीलत्व को अदोप माना है। दास की यह घारणा भोज की घारणा के अनुरूप है। दास के अनुसार निन्दा, कीड़ा एवं हास्य में अश्लीलत्व भी गुण बन जाता है। दास के अनुसार प्रसङ्घ में सम्य समाज में भी अश्लील शब्दों का प्रयोग होता ही है और उस प्रयोग को कोई अश्लील नहीं मानता—उसे श्लील ही माना जाता है। वैसे प्रसङ्घ के काव्य में विणत होने पर अश्लील शब्दों का प्रयोग स्वाभाविक होगा और वह गुण माना जायगा।

ग्राम्यत्व—असभ्य अर्थ ग्राम्य दोष माना जाता है। दोस की मान्यता है कि जहाँ ग्राम्य उक्ति ही किव को विवक्षित हो, वहाँ ग्राम्यत्व गुण बन जाता है। असम्य जनों की उक्ति में स्वाभाविक होने के कारण ग्राम्य-प्रयोग को दास ने गुण माना है। भोज ने ग्राम्योक्ति में ग्राम्यत्व को दोष और विदश्घ जनों की उक्ति में उसे गुण माना था। दें दास ने भोज की मान्यता को अस्वीकार कर दिया। भोज का अभिषाय यह था कि विदश्व-उक्ति में ग्राम्य-प्रयोग की असुन्दरता खिप जाती है; अतः वह गुण बन जाता है। दास की प्रस्तुत मान्यता भोज की मान्यता से अधिक समीचीन जान पड़ती है।

१. कहुँ, सन्दालंकार, कहुँ छन्द, कहुँ तुक-हेत । कहुँ प्रकर्रन-वस दोष हु, गँने अदोष सचेत । कहुँ अदोषी होत, कहुँ दोष होत गुँन-खान ।।

<sup>—</sup> भिखारी, काव्यनिर्णय, २४ पृ० ६६१

२. कहुँ 'असलील' दूपन नहीं, जया सुभग भगवंत । कहुँ हास-निदादि ते, स्लील गुँने गुँनवंत ॥ - वही, २४ पृ० ६६७

इ. ग्रामीनोक्ति कहें कहुँ, ग्रामें गुन है जाइ। - वही, २४ पृ० । ६८

४. द्रव्टन्य-भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण, पृ० १२४

विदग्वोक्ति में ग्राम्यत्व दोप का परिहार-मात्र हो सकता है; वह शोभाषायक गुण नहीं बन सकता। ग्राम्य उक्ति को स्वाभाविक बनाने के कारण ग्राम्य प्रयोग शोभाषायक गुण बन जाता है। विश्वनाथ ने भी अषम प्रकृति या नीच पात्र के मुख से ग्राम्य उक्ति को गुण माना है। दास की मान्यता उसी मान्यता के अनुरूप है। अग्निपुराण में लोक और शास्त्र में प्रसिद्ध ग्राम्य प्रयोग को अदोप माना गया है।

न्यूनपदता—न्यूनपदता दोप के गुणत्व का लक्षण काव्यनिर्णय में नहीं दिया गया है; पर उसके उदाहरण और उसपर दास की टिप्पणी से यह स्पष्ट हो जाता है कि जहाँ ि विक्षित अर्थ के लिए पर्याप्त पद का प्रयोग न होने पर भी चेष्टा आदि से न्यून पद का अभाव दूर कर दिया जाता है, वहाँ दास न्यून-पदत्व को गुण मानते हैं। अतन्दमग्न-दशा में वाणी कभी-कभी कुण्ठित हो जाती है और चेष्टा से ही भाव की अभिव्यक्ति स्वाभाविक और रमणीय हुआ करती है। विश्वनाथ ने आनन्दमग्न व्यक्ति की उक्ति में न्यूनपदता को गुण माना है। दास ने उसी सिद्धान्त को स्वीकार किया है।

अधिकपदता - दास ने अधिकपदत्व दोष के गुणत्व की घारणा में भी विद्वनाथ की मान्यता को ही स्वीकार किया है। अर्थ-वोघ की दृढता के लिए जहाँ एक ही अर्थ का कई नदों से बार-बार कथन होता है, वहाँ अर्थ की अधिकाधिक पुष्टि की दृष्टि से अधिक पदों का प्रयोग गुण वन जाता है। अ

कथितपदत्व—कथित पद का पुनः कथन भी कुछ स्थितियों में गुण माना जाता है। दीपक, लाटानुप्रास, बीप्सा, पुनक्तवदाभास एवं विधि अलङ्कारों की योजना के स्थल में दास ने कथितपदता को गुण माना है। जाटानुप्रास में विश्वनाथ ने भी कथितपदत्व को गुण माना है। वीप्सा में दित्व का विधान व्याकरण-सम्मत है। पुनक्तवदाभास में वस्तुतः पुनक्कित न होने पर भी उसका आभास उत्पन्न करने के लिए यदि कथित पद की आवृत्ति होती है तो वह भी काव्य में शोभाधायक ही होती है। विधि

१. ग्राम्यत्वमधमोक्तिपु । — विश्वनाथ, साहित्यदर्पं ण ७ पृ० ११६

२ द्रप्टब्य-भिखारी, कान्यनिर्णय पृ० ६६८

इ. उक्ताबानन्दमन्नादेः स्यान्न्यूनपदता गुणः !- विश्वनाथ साहित्यद० ७ पृ० १२०

४. द्रष्टब्य-भिखारी, काब्यनिर्णय पृ० ६६६

१. दीपक, लाटा, बीप्सा, पुनहक्ती बद-भास । विध-भूपन में कथित पद, गु'न करि लेखी दास ।। — वही २४ पृ० ६७०

अलक्द्रार में सिद्ध वस्तु का पुन: विधान होता है। उस स्थल में भी कथित-पदत्व गुण ही होता है। दास ने अर्थावृत्तिदीपक, पदार्थावृत्तिदीपक, देहरी-दीपक, कारकदीपक तथा मालादीपक- इन पाँच दीपक-भेदों का उल्लेख किया है। पदार्थावृत्तिदीपक आदि के स्थल में कथितपदत्व का गुणाव स्पष्ट है।

गिर्भतत्व-एक उदाहरण में दास ने दूरान्वय से अर्थ-वोध दिखाकर गिमंतरव की अदीपता दिखायी है। यद्यपि उन्होंने उसे गिभंत दोष-गण कहा है; पर वह वस्तुतः अदोष मात्र है।

लोक-विरुद्ध-कवि-परम्परा में प्रसिद्ध वात का वर्णन लोक-विरुद्ध होने पर भी गुण ही माना जाता है। ये लोक में असिद्ध बातें भी कवित्रीढोवित में सिद्ध होती हैं। अतः, जहाँ लोक-विरुद्ध; किन्तु कवित्रीढोक्ति-सिद्ध वातों का वर्णन होता है, वहाँ लोक-विरुद्ध दोप नहीं माना जाता । भोज ने भी देश-विरोध, काल-विरोध, कला-विरोध आदि दोषों में कविकीशल से गुणत्व का आधान माना है।

सहचरिमन्नत्व-दास द्वारा प्रदत्त सहचरिमन्न दोष के गुणत्व के उदाहरण से यह स्पष्ट हो जाता है कि वे विशेषोक्ति एवं विनोक्ति आदि अलङ्कारों के स्थल में सहचरिभन्न दोप को गुण मानते हैं।

इन पद, पदार्थ एवं वाक्यगत दोयों के गुणत्व-प्रतिपादन के उपरान्त दास ने कुछ रस-गत दोयों का गुणत्व भी प्रतिपादित किया है। रस, स्थायीभाव, सञ्चारीभाव आदि का स्व-शब्द से कथन दोप माना गया है। भिखारी दास की मान्यता है कि रस तथा स्थायीभाव का स्व-शब्द से कथन भी कहीं-कहीं अदीप बन जाता है। इसके उदाहरण पर टिप्पणी देते हुए दास ने स्थायी आदि की स्व-शब्द-वाच्यता को गुण कहा है। मम्मट ने भी स्थिति-विशेष में स्वशब्दवाच्यता को अदोप माना है।" दास की प्रस्तुत घारणा आचार्य मम्मट की घारणा से मिलती-जुलती है।

१. द्रष्टन्य-निखारी, कान्यनिर्णय, पृ० ६७१

२. जो प्रसिद्ध कवि रीति में सो संतत गुँन होइ।

लोक विरुद्ध विलोकि के दूवन गैने न कोइ ।। - वही, २४ पृ० ६७१ ३. इहाँ " से इचर भिन्न है वै विसेसोबित वा विनोबित अर्बकार करि के प् न संभव है, ताते गू न भयो ।-वही, पृ० ६७२

४. द्रब्टन्य-भिखारी, कान्यनिर्णय पृ० ६७७

५. न दोषः स्वपदेनोक्ताविप संचारिणा क्वचित्। - मम्मट, काव्यप्र० ७ पृ० १८१

विभाव तथा अनुभाव की कष्ट-कल्पना के स्थल में सामान्यतः रस-दोप माना जाता है; पर विशेष स्थिति में वह भी गुण वन जाता है।

विरोधी रसों और भावों का एकत्र साँन्नवेश या एक रस के वर्णन-प्रसङ्ग में उसके विरोधी रस के विभाव आदि का प्रदर्शन रस-भाव-विरुद्ध दोण माना जाता है। दास की मान्यता है कि एक रस का वाध कर अन्य रस का पोपण करने में, उपमा देने में तथा एक रस को दूसरे का अङ्ग वनाने आदि के प्रसङ्ग में यह रस-भाव-विरोध दोष नहीं होकर गुण बन जाता है। दे

दास की उक्त दोय-गुण-घारणा के विवेचन से यह स्पष्ट है कि उन पर प्राचीन आचार्यों के दोय-गुण-सिद्धान्त का पुष्कल प्रभाव पड़ा है।

किया गया है। जनराज ने गुण को काव्य-शोभा का आवश्यक तत्त्व माना है। काव्य के सौन्दर्य के लिए दोष का अभाव ही पर्याप्त नहीं, गुण का सद्भाव भी आवश्यक है। गुण तीन हैं—माधुर्य, ओज और प्रसाद। जनराज की गुण-धारणा कुलपोत मिश्र की घारणा से मिलती-जुलती है। यह भेद अवस्य है कि जनराज ने रसों में कुमारमणि शास्त्री की तरह गुण का मात्रा-भेद स्वीकार नहीं किया है। उनके गुणों के स्वरूप निम्नलिखित हैं:—

माधुर्यः — कवितारसिवनोद के हस्तलेख में माधुर्य-लक्षण का आरम्भिक अंश अस्पष्ट है। माधुर्य-व्यञ्जक वर्णों का विवरण 'रस रहस्य' के आधार पर दिया गया है। उसे शान्त, करुण तथा श्रुङ्गार रसों का गुण माना गया है।

ओज:—ओज गुण चित में तेज लाता है। संयुक्ताक्षरों से पूर्ण, ट, ठ, ड, ढ से युक्त उद्धत पद-रचना ओज के अनुकूल होती है। बीर, रीद्र एवं बीमत्स

जनराज

१. द्रब्टब्य-भिखारी दास, काब्य निर्णय पृ० ६७=

२. बोध किएं, उपमा दिएं, लिएं परायी जैंग । प्रतिकृती रस भाव है, गुँन में पाइ प्रसंग ।। — भिखारी, कान्य०, पृ० ६८१

३. सौ कविता दोषड बिना । गुन विन नीक लगैन ।

<sup>-</sup>जनराज, कवितारसविनोद, ८, १

४. सो गुन तीन प्रकार है, माधुरि ओज प्रसाद ।-वही, ८,१

१. अइ (आई १) होत च्चिय (चित) चा सुनै । वर्न टबर्ग न होय । विंदसहतलकवर्गजुत माधुरीच गुन सोय । सांत कहन सिंगार में ताको निपट निवास । —वही, पृ० १०२

रसों में ओज गुण का निवास रहता है।

प्रसाद :—प्रसाद गुण में अर्थं की स्पष्टता वाञ्छनीय मानी गयी है ।

निमंत जल एवं निष्म अग्नि की तरह इसमें अर्थं सुस्पष्ट रहता है। इसमें

प्रसिद्ध अर्थं वाले पदों को योजना रहती है। यह गुण सभी रसों में रहता है। 
जनराज की प्रसाद-गुण-घारणा कुलपित मिश्र की गुण-घारणा से अभिन्त है।

अर्थं की स्फुटता के लिए उज्ज्वल जल तथा स्वच्छ अग्नि के दृष्टान्त कुलपित

के रसरहस्य से ही लिये गये हैं। 
कुलपित की गुण-घारणा पर आचार्यं मम्मट

की घारणा के प्रभाव पर विचार किया जा चुका है। स्पष्ट है कि कुलपित

की तरह जनराज पर भी मम्मट की गुण-घारणा का प्रभूत प्रभाव पड़ा है।

जनराज ने गुण को कुलाङ्गना के शील के समान तथा अलङ्कार को उसके हार आदि आमूपण के समान कहकर काव्य में अलङ्कार की अपेक्षा गुण कर अधिक महत्त्व स्वीकार किया है। ४

### लिखराम

रावणेश्वरकल्पत्र में लिखराम ने काव्यगुणों का विवेचन किया है। उन्होंने माधुर्य, ओज और प्रसाद गुणों को स्वीकार किया है; पर प्राचीन आचार्यों के दस गुणों के स्वरूप का भी विवेचन किया है।

## मुरारिदान

मुरारिदान ने जसवंतभूषण में काञ्यप्रकाश के आधार पर गुण का विवेचन किया है। काञ्य में गुण के यहत्त्व-प्रतिपादन के लिए उन्होंने अग्नि-पुराणकार के मत की ओर सङ्क्षेत करते हुए लिखा है कि गुण के अभाव में अलङ्कृत काञ्य भी शोभा नहीं पाता। इन्होंने मम्मट के मत का अनुसरण करते हुए माधुयँ को चित्त को पिघलाने वाला तथा ओज को चित्त को दीप्त

१. तेज प्रगटे चित्त में जाके सुनत सुभाय । संयोगिदिटवर्गजुत उडत वर्ने मिलाय ! वीररोद्र वीभत्स ये तीन रसन में वास ।—जनराज, कवितारसविनोद, पृ० १०३

२. सुद्भद चित्त चिन्नि सिवित अगिन भूम विनि नोय। X X X । सो प्रसाद रचना सुद्दम सब रस में छवि देत। सुनत अर्थ प्रगट करें सब को मन इरि सेत। — बही, ८,११

३. द्रव्टन्य-कुलपति रसरहस्य, ६, ६,

४. द्रष्टब्य - जनराज, कवितारसविनोद, ८, १२-१४

१. डॉ॰ भगीरय मिल्र, हिन्दी कान्यशास्त्र का इतिहास पृ० १८६

<sup>4.</sup> भूषन जुत हू काव्य निह, गुन विन रोचक होय। — मुरारिदान, जसवन्तण पृ० ७०

करने वाला गुण कहा है। प्रसाद वह गुण है, जिसके सद्भाव में सहृदय की वृद्धि रचना में शीघ्र प्रविष्ट हो जाती है। मम्मट के प्रसाद-लक्षण से 'शुष्केन्धनारिनवत्' तथा 'स्वच्छ जलवन्' दृष्टान्तों को लेकर कविराजः मुरारिदान ने कहा है:—''जैसे ईं धन में अरिन को शीघ्र व्याप्त कराने वाला गुण ईं धन की शुष्कता है और वस्त्र में जल को शीघ्र व्याप्त करानेवाला गुण वस्त्र की स्वच्छता है वैसे रचना में युद्धि का शीघ्र प्रवेश कराने वाला गुण रचना का प्रसाद है।" मुरारिदान ने प्रसाद गुण को अन्य गुणों की अपेक्षक अधिक इलाधनीय माना है। व

जगन्नाथ प्रसाद भानु कवि

भानु किन के काव्य-प्रवन्ध में रीति आचार्यों की पद्धित पर काव्याङ्कों कार स्वरूप-विश्लेषण किया गया है। इसमें काव्यगुणों का विवेचन नहीं कर भानु किन ने पाठ गुणों पर विचार किया है। उनकी मान्यता है कि नीरस किवता भी सुपाठक के मुख से उच्चरित होने पर श्रोताओं को सरस और ममुर जान पड़ती है। इसके विश्व सरस किवता भी कुपाठक के पढ़ने से नीरस और अप्रिय भासती है। पाठक के छह गुण हैं:—(१) माधुरि या माधुर्य (२) अक्षर-ओज, (३) पदच्छेद, (४) शुद्ध स्वर, (५) धीरज तथा (६) स्वय ।

माधुयं पाठ की मधुरता है। वर्णों के स्पष्ट उच्चारण में अक्षरगत ओज गुण माना गया है। आश्य के अनुरूप पद अथवा वाक्य पर यति का होना पदच्छेद गुण कहा गया है। स्वरगुद्ध गुण में मुक्त कण्ठ से शब्दोच्चारण पर बल दिया गया है। धैयं गुण में पाठ के समय पाठक की घीरता को बाञ्छनीयः माना गया है। लय या घ्वनि का यथार्थ निर्वाह लय गुण है।

इसके विपरीत छह पाठ-दोपों का उल्लेख हुआ है। शी घ्रता में पाठ, राग-युक्त पाठ अर्थात् गाने के समय स्वरोच्चार के साथ पाठ, सिर हिलाते हुए

१. हे मानुर्य सु सौम्यता, सो पिमनावत चित्त !! ओज दीसि वह तेज युत,

करत जु मन कों मित ।। मुरारिदान, जसवन्तभूषण, २, १

२. वही, पृ० ७०

३. और यह प्रसाद गुण अत्यन्त रताधनीय है, इसलिए इस गुण को इस्ने 'बड़भाग्य' यह विशेषण दिया है।—बही, पृ० ७०

४. जगन्नाय प्रसाद भानु, कान्यप्रयन्य, पृ० १६

१. माम्बरि, अक्षर ओज, अरु, पदच्छेद स्वर शुद्ध । चीरज, लय ये पट गुणनि, कह पाठक गुण बुद्ध ।।— वही, पृ० १६

रिकया जानेवाला पाठ, केवल पाठ, अर्थ समझे बिना किया जाने वाला पाठ, अन्द स्वर का पाठ—ये पाठक के दोध हैं।

आनुकवि ने उनत पाठ-गुणों को काव्य में रस से भी अधिक महत्त्व प्रदान न्कर दिया है। काव्य का सुन्दर या असुन्दर होना केवल रस के भाव या अभाव 'पर निर्भर नहीं, वह पाठक के पढ़ने की सफलता-असफलता पर निर्भर है। इस िसद्धान्त से सहमत होना कठिन है। नीरस कविता को सुन्दर पाठ भी सरस नहीं बना सकता। इसके विपरीत सरस काव्य सुन्दर पाठ के अभाव में भी मधुर लगता है। सुन्दर पाठ का न हो सकना शारीरिक असमर्थता का फल भी हो सकता है, किन्तु यह नहीं कहा जा सकता कि जो व्यक्ति शारीरिक न्सीमा के कारण कविता का सुन्दर पाठ करने में असमर्थ है, वह उसे पढ़कर उसके रस की मध्रिमा को भी नहीं समझ सकता। यदि भानुकवि की यह मान्यता हो कि पाठक का सदोब पाठ श्रोता के रस-भक्त का हेतू होता है तो उनके पाठ-दोषों में से 'अनर्थंज्ञ' दोष श्रोता की दृष्टि से अनुपपन्न हो जाता है। पाठक यदि अर्थ समझे बिना भी कविता का पाठ करता हो तो श्रोता के रसबोध में कोई वाधा नहीं आती। कोई संगीतज्ञ जब किसी रसिद्ध किव की भावगर्भ कविता को सुन्दर रागिणी में गा देता है तो श्रोता भावमग्न हो जाते हैं। वे यह नहीं पूछने जाते कि गायक अर्थ समझ कर गान कर रहा था या विना अर्थ समझे। वस्तुतः, काव्य की सरसता का निणंय न तो केवल श्रोता की दृष्टि से होना चाहिए न केवल पाठक की दृष्टि से । भावक श्रोता भी हो सकता है और पाठक भी। अतः भानुकवि की उक्त पाठ-गुण-घारणा अपूर्ण है।

हेमचन्द्र ने संस्कृत काव्यशास्त्र में प्रचलित ओज, प्रसाद, माधुर्य, साम्य प्रवं औदार्य के सम्बन्ध में पाठ-गुणत्व की घारणा का खण्डन किया है। क् आनु किव की ओज, माधुर्य आदि की घारणा संस्कृत आचार्यों की तत्सम्बन्धी ध्वारणा से अभिन्न है। अतः, हेमचन्द्र की युक्ति से ही प्रस्तुत मत का खण्डन हो जाता है।

हिन्दी-रीति-शास्त्र के आचार्यों की गुण-धारणा के इस विवेचन से स्पष्ट हिं कि हिन्दी के अधिकांश आचार्यों ने घ्वनि-वादी आचार्यों के मतानुसार माधुर्य आदि तीन रसगत गुणों की ही सत्ता स्वीकार की है। वे गुणों के

१. शोत्र, रागयुत, शिर इसिंह, केवल पठन चल्लेख । अनर्भं इ स्वरमन्द पट्, अवगूण पाठक लेख ।।—भानु कवि,काव्यप्रवन्य, पृ० १६ -२. ह्रस्टब्य, हेमचन्द्र, काव्यानुशासन, व्याख्या, पृ० २४०

स्वरूप-निर्धारण में संस्कृत के घ्वितवादी आचायों—विशेषतः मम्मद के गुण-सिद्धान्त से प्रभावित हैं। केवल आचार्य देव ने अंशतः भरत, दण्डी आदि प्राचीनः
आचार्यों की विचार-सरणि का अनुसरण करते हुए बारह शब्दार्थगत गुणः
स्वीकार किये हैं। सोमनाथ, जनराज, मुरारिदान आदि आचार्यों ने रसगतः
तीन गुणों का ही विवेचन किया है। चिन्तामणि, कुलपित मिश्र, कुमारमणि
शास्त्री तथा भिखारी दास ने माधुर्यादि तीन गुणों में ही प्राचीन आचार्यों के
स्लेष आदि दस गुणों का अन्तर्भाव माना है। भिखारी दास ने दस शब्दार्थगतः
गुणों का सविस्तर विवरण देने पर भी उनकी माधुर्यादि तीन गुणों से स्वतन्त्रः
सत्ता स्वीकार नहीं की है। जगन्नाथ प्रसाद भानुकिव ने केवल पाठगुणों का
उल्लेख किया है। संस्कृत में भी कुछ आचार्यों ने पाठ-गुणों की कल्पना की थी;
किन्तु पाठ-गुण की सत्ता बहुमान्य नहीं हो पायी।

कुलपित, सोमनाथ, जनराज आदि आचार्य मूलतः मम्मट की गुण-घारणा से सहमत होने पर भी तत्तद्वसों में गुण की मात्रा का तारतम्य मानने में उनसे असहमत हैं। उदाहरणार्थ जनराज शान्त करण और शुक्तार में माधुर्य की तथार वीर, रीद्र और वीभत्स में ओज की समान मात्रा स्वीकार करते हैं। कुलपितः मिश्र और सोमनाथ बीभत्स में ओज की सर्वाधिक मात्रा मानते हैं, जबकि मम्मट ने बीभत्स की अपेक्षा रौद्र में ओज का आधिक्य माना है। आनन्दवर्ध कीर अभिनवगुष्त ने तो बीभत्स को ओज का विषय ही नहीं माना था। हम यह देख चुके हैं कि पण्डितराज जगन्नाथ ने विभिन्न रसों में गुणों की मात्राः के सम्बन्ध में तीन मतों का उल्लेख किया है। इससे यह सिद्ध है कि संस्कृतः के आचार्यों में भी इस विषय में मतैक्य नहीं था। रसों में गुण के मात्रा-विषयक इस थोड़े-से भेद के होने पर भी उक्त आचार्यों को गुण-घारणा मम्मट की घारणा के समान मानी जा सकती है। निष्कर्ष यह कि देव के सिवा प्रायः सभी हिन्दी-रीति-शास्त्र के आचार्य मम्मट की गुण-धारणा से प्रभावित हैं।

आधुनिक विचारकों का गुणविवेचन :

हिन्दी के रीतिकालीन आचार्यों की कृतियों में काव्य-गुण-विषयक कोईः स्वतन्त्र स्थापना नहीं हो सकी। उक्त विषय के चितंतचर्वण में ही उनके कृतित्व की सीमा है। प्राचीन मान्यताओं को ही अपनी मौलिक उद्भावनाः सिद्ध करने के लिए कुछ आचार्यों ने उन्हें नवीनता के सुचवेप में उपस्थापित

किया। कुछ गुणों के नवीन स्वरूप की कल्पना प्राचीन आचार्यों की ति द्विपयक आरणा को समझ सकने की अक्षमता के कारण ही हो गयी। रीति-आचार्यों की दिस गतानुगतिकता के उपरान्त आधुनिक काल के कुछ समीक्षकों के द्वारा नवीन वृष्टि से काव्य-गुण-सम्बन्धी पुरातन सिद्धान्त के मूल्याङ्कन तथा निर्भ्रान्त तत्त्व-र्गनरूपण का प्रयास हुआ है। आधुनिक काव्य-तत्त्व-समीक्षा को मनोविज्ञान के अध्ययन ने कुछ व्यापक परिश्रे हथ प्रदान किया है। काव्य के गुणों का मनोभाव से अविच्छेद्य सम्बन्ध माना गया है। गुणों को शब्दार्थंगत मानने वाले आचार्य भरत ने भी परम्परया भाव या रस से उन्हें सम्बद्ध स्वीकार किया था। काव्य-शास्त्र के रस-ध्वनि-प्रस्थान में तो गुण को रस-धमं ही स्वीकार किया गया। काव्य-शास्त्र के रस-ध्वनि-प्रस्थान में तो गुण को रस-धमं ही स्वीकार किया गया। काव्य-शास्त्र के रस-ध्वनि-प्रस्थान में तो गुण को रस-धमं ही स्वीकार किया गया। काव्य-शास्त्र के रस को आतमा की तरह निर्गुण मानने वाले पण्डितराज जगन्नाथ को भी रस की उपाधि रित आदि हृद्गत भावों से गुण का सम्बन्ध मानने में कोई आपत्ति नहीं हुई। मनोभावों से सम्पृक्त गुण-जैसे काव्य-तत्त्व के स्वरूप-निर्धारण में आधुनिक समीक्षकों का मनोविज्ञान का अध्ययन विशेष रूप से स्वहायक सिद्ध हुआ है।

ंगुण-विवेचन की दृष्टि से आधूनिक आलोचकों के दो वर्ग माने जा सकते है-प्रथम वर्ग में प्राचीन आचार्यों की गुण-विषयक मान्यताओं का स्वस्थ आलोचनात्मक अध्ययन प्रस्तुत कर उनमें से सर्वमान्य सिद्धान्त की प्रतिष्ठा का आयास करने वाले आलोचक माने जायेंगे। उनका प्रधान लक्ष्य विषय का स्पष्टीकरण रहा है। रीतिकालीन आचार्यों की तरह मीलिक उद्धावना अथवा आचीन मत पर स्वमत के मिध्यारोप का आयास उनमें नहीं पाया जाता । -साहित्य-शास्त्र की सुदीर्घ परम्परा में होने वाले काव्यगुण-सम्बन्धी ऊहापोह के र्विश्वद विवेचन एवं पूर्वाप्रह-मूक्त मूल्याकून में ही उनके श्रम की सार्थकता है। ंद्वितीय वर्ग में प्राच्य एवं प्रतीच्य समीक्षा-सिद्धान्तों के सार-समवाय से निर्मित आधुनिक आलोचना के नये मृत्यमान के अनुरूप प्राचीन गुण-धारणा का परीक्षण तथा मनोवैज्ञानिक दृष्टि से उस क्षेत्र में कुछ निर्ञ्जान्त तत्त्व-निरूपण का रलाघनीय प्रयास करने वाले विचारक आते हैं। प्रथम वर्ग के आलोचकों में आचार्य रामदहित मिश्र, सेठ कन्है यालाल पोद्दार, अर्जु न दास केडिया, पण्डित विश्वनाथ प्रसाद मिश्र, डॉ॰ लक्ष्मीनारायण 'सुघांशु', बावू गुलाव राय, आचायं न्देवेन्द्रनाथ शर्मा आदि के नाम उल्लेक्य हैं। मिश्रवन्यूओं को भी गुण-विवेचन की दृष्टि से इन्हीं समीक्षकों की पंक्ति में परिगणित किया जा सकता है। वितीय वर्ग के आलोचकों में आचार्य रामचन्द्र शुक्ल, श्यामसुन्दर दास तथा

डो॰ नगेन्द्र अप्रगण्य हैं। कुछ आधुनिक लेखकों ने भी रीतिकालीन आचार्यों की पढित का अनुसरण करते हुए साहित्य-सिद्धान्त-विषयक स्वतन्त्र रीति-प्रनथ की रचना की है। जगन्नाथ प्रसाद 'भानु' कृत काव्यप्रशन्य तथा विहारीलाल भट्टकृत साहित्यसागर इसके निदर्शन हैं।

मिश्रवन्ध

साहित्य-पारिजात में मिश्रवन्धुओं ने आचार्य भिन्नारी दास की गुण-विषयक मान्यता को स्वीकार कर गुणों का स्वरूप-विवेचन किया है। आचार्य रामदहिन मिश्र

काव्यदर्गण में आवार्य रामदिहन मिश्र ने स्वस्थ समालीवना के लिए अपेक्षित उदार दुष्टिकोण का परिचय दिया है। काव्यालोचन के मानदण्ड-निर्घारण में वे बाघूनिक भाषाओं की प्रकृति पर भी विचार करना आवश्यक मानते हैं। काव्यगुणों के स्वरूप-विवेचन में भी उन्होंने यह मान्यता प्रकट की है कि हिन्दी-काव्यशास्त्र में गुणों के स्वरूप का विधान आधुनिक रचनाओं के वैशिष्ट्य को ध्यान में रखकर किया जाना चाहिए। संस्कृत की कृतियों को दिष्टिगत रखते हुए प्राचीन आचार्यों ने काव्यगणों की जिस प्रकृति का विवरण दिया था, उसके आधार पर आधुनिक साहित्य में प्रयुक्त उक्तियों का परीक्षण सर्वथा समीचीन नहीं। उन्हीं के शब्दों में-'गुण तथा रीति का विचार हिन्दी की आधुनिक रचनाओं के विचार से होना चाहिए। संस्कृत की ये रूढियाँ नियमत: नहीं, सामान्यत: ही लागू हो सकती हैं।' सैद्धान्तिक रूप से इस कथन के औचित्य पर किशी प्रकार की आपत्ति नहीं की जा सकती। लक्ष्य ग्रन्थों के विकास के अनुरूप लक्षण में संशोधन-संवर्धन की उदारता आलोचकों में रहनी ही चाहिए। किन्तु, गुण-विवेचन के क्षेत्र में मिश्र जी ने कोई नृतन उद्भावना नहीं की है। उन्होंने आचार्य मम्मट की गुण-विषयक मान्यता को ही स्वीकार किया है। मम्मट के मत का अनुसरण करते हुए वे माधूर्य आदि तीन रसगत गुणों में ही प्राचीन आचार्यों के शब्दार्थगत दस गुणों का अन्तर्भाव मानते हैं। काव्यदर्गण में माधुर्य, ओज और प्रसाद गुणों का लक्षण-निरूपण मम्मट के मतानुसार ही किया गया है। हमने रसगत तीन गुणों के साथ श्लेष आदि शब्दार्यनिष्ठ दस गुणों की भी उपादेयता पर विचार कर तीन गुणों में शेष सभी गुणों के अन्तर्भावन के प्रयास को दूराग्रहपूर्ण सिद्ध किया है। आचार्य

१. रामदहिन मिश्र, कान्य दर्पण, पृ० ४१४

१. वही, पृ ० ४०१

रामदहिन मिध्र की गुण-मीमांसा की शक्ति संस्कृत काव्य-शास्त्र के प्रायः सभी समर्थ मनीषियों की रचनाओं का अध्ययन कर गुण-घारणा के विशद विवेचन में ही है।

सेठ कन्हैया लाल पोदार

पोहार जी ने रसमञ्जरी में काव्यगुणों का विवेचन किया है। वे मम्मट के गुण-सिद्धान्त के अनुयायी थे। गुणों के स्वरूप, उनकी संख्या तथा गुण और अलङ्कार के भेद-निरूपण की दृष्टि से उनकी कोई नवीन स्थापना नहीं । मम्मट की एतद्विषयक मान्यता को ही उन्होंने द्विन्दी गद्य में विवेचित किया है। काव्यग्णों के उदाहरणमात्र नवीन दिये गये हैं, लक्षण में कोई नवीनता नहीं। रीतिकालीन आचायों की कृतियों से रसमञ्जरी का केवल इतना ही भेद है कि इसमें प्रौढ गद्य में विषय का स्पष्ट विवेचन हुआ है। माध्यं, ओज एवं प्रसाद गुणों की परिभाषा काव्यप्रकाश के आधार पर दी गयी है। स्पष्टतः पोहार जी के गुणविवेचन का वैशिष्ट्य मौलिकता में नहीं, स्पष्टता और प्रौढता में ही है।

वर्ज् न दास केडिया

भारती भूषण में केडिया जी का प्रतिपाद्य अलङ्कार है। अनुप्रास अलङ्कार के सन्दर्भ में उन्होंने वृत्तियों का विवरण दिया है, जो प्रकारान्तर से काव्यगुण से सम्बद्ध हैं। इस विवेचन में उनकी गुण-विषयक मान्यता भी स्पष्ट हो जाती है। उन्होंने तीन वृत्तियों को ऋमशः तीन गुणों से सम्बद्ध माना है। उपनागरिका में चित्तद्रावक वर्णों में रचना रहती है। इसमें माधुर्य गुण के व्यञ्जक वर्ण आते हैं। परुषा या गौणा (गौडी) में ओज-प्रकाशक वर्णों की अधिकता होती है। कोमला या पाञ्चाली में प्रताद-व्यञ्जक रचना लानी चाहिए। उनके इस कथन से स्पष्ट है कि वे मम्मट आदि की तरह काव्य गुणों को चिता की द्रुति आदि अवस्थाओं से सम्बद्ध मानते थे।

पण्डित विश्वनाथ प्रसाद मिश्र

पण्डित विश्वनाथ प्रसाद मिश्र ने वाङ्मय विमर्श में काक्य गुणों का संक्षिप्त; किन्तु स्पब्ट विवेचन-प्रस्तुत किया है। उनका उद्देश्य भारतीय काव्य-शास्त्र की परम्परा में होने वाले काव्य गण-सम्बन्धी चिन्तन-विश्लेषण का समानीचनात्मक अध्ययन प्रस्तुत करना था। काव्यशास्त्रीय चिन्तन में प्रसाद गुण की स्थिति के विवेचन में मिश्र जो की सुक्ष्मेक्षिका का परिचय मिलता है।

१. अर्जु न दास के हिया, भारती भूषण ।

प्रसाद गुण की गणना शब्दार्थनिष्ठ एवं रसनिष्ठ गुणों में समान रूप से हुई है; किन्तु दोनों का स्वरूप परस्पर सर्वथा स्वतन्त्र माना गया है । पाण्डत विश्वनाथ प्रसाद मिश्र ने अग्निपुराण के शब्दार्थोभय-गत प्रसाद एवं व्वनिवादी आचार्यों के सकल-रस-व्यापी प्रसाद की स्थिति में सूक्ष्म अन्त:सम्बन्ध ढूंढ़ निकाला है। अग्निपुराणकार ने प्रसाद को शब्द एवं अयं का सामान्य धर्म मान कर शेष गुणों की अपेक्षा उसका व्यापक स्वरूप स्वीकार किया है। रस-व्वनि-प्रस्थान में भी माधुर्य एवं दीप्त, सभी रसों में प्रसाद की ब्यापक स्थिति स्वीकार की गयी है। इस दृष्टि से निश्र जी का यह कथन सर्वथा निर्भान्त एवं प्रमाण-पुष्ट है कि "अन्तः करण की दो वृत्तियाँ हैं - राग और द्वेष । माधुर्य का सम्बन्ध राग से बीर ओज का सम्बन्ध द्वेष से है। माधुर्य की द्रुति से राग का सम्बन्ध नियत ओज की दीप्ति से द्वेष का सम्बन्ध नियत है; पर प्रसाद का सम्बन्ध न राग से नियत है न द्वेष से । प्रसाद गूण का सम्बन्ध नियत नहीं है, इसीसे इस उभयस्थिति वाले गुण की कल्पना अनिवार्य थी। अग्निपुराण ने प्रसाद को शब्दार्थगुण या उभयगुण कहकर इस स्थिति की ओर सङ्क्रीत कर दिया या। अनियत-वृत्ति होने के कारण ही उसकी व्यापकता का उल्लेख किया गया है।" शब्दार्थगत एवं रसगत प्रसाद में सम्बन्ध के इस सूक्ष्म सूत्र के उद्घाटन में मिश्रजी की मौलिक सूझ स्पष्ट है।

# डॉ॰ लक्ष्मीनारायण 'सुघांणु'

रसवादी आचार्यों की मान्यता के समयंक डाँ॰ 'सुषां शुं ने रस के उत्कर्ष-साधन में ही का ब्य-गुणों की सार्थं कता मानी है। उन्होंने गुण के सम्बन्ध में अपना मन्तव्य प्रकट करते हुए लिखा है कि "रस को स्पष्ट और व्यञ्जक बनाने" के लिए गुणों का विधान किया गया है।" स्पष्ट है कि सुधां शुजी ने रस-गत माधुर्य, ओज एवं प्रसाद गुणों के स्वरूप को दृष्टिगत रखते हुए गुणों को रस-व्यञ्जक कहा है। इलेप आदि दस शब्दार्थं गत गुणों का रस से साक्षात् सम्बन्ध नहीं। आचार्य भरत ने दस गुणों को परम्परया ही रम से सम्बद्ध माना था। सुधां शुजी का उक्त कथन गुण के रसधमंत्व की स्वीकृति पर आधृत है। वे शब्दार्थं गत दस गुणों की पृथक् सत्ता स्वीकार नहीं करते। मम्मट आदि आचार्यों की गुण-धारणा का समर्थन करते हुए उन्होंने लिखा है—"मम्मट

१. विश्वनाथ प्रसाद मिश्र, वाङ्मय विमर्श पृ० २१४

२- बद्मीनारायण सुर्धायु, काव्य में अभिव्यञ्जनावाद, पृ० ७

तया उनके अनुयायियों ने गुणों की संख्या में काफी कतर-व्योत कर मनीवैज्ञानिक प्रणाली पर केवल तीन प्रधान गुण—प्रसाद, क्षोज और माधुर्य की अवस्थिति स्वीकृत की। आजकल ये ही तीन गुण सवंमान्य हैं। मम्मट आदि के गुण-विवेचन की समीक्षा के कम में शब्दार्थगत गुणों की उपादेयता पर विचार किया जा चुका है। प्रसाद, ओज एवं माधुयं; इन तीनों गुणों के सवंमान्य होने में सन्देह नहीं; किन्तु दस शब्दार्थगत गुणों का व्यावतंन कर केवल तीन गुणों के सवंमान्य होने का सिद्धान्त विवाद-मुक्त नहीं। रसगत तीन गुणों के साथ शब्दार्थगत दस गुण भी स्वीकार्य हो सकते हैं। दोनों की अवस्थिति में कोई विरोध नहीं। अस्तु, मम्मट आदि रस-व्वनिवादी आचार्यों की तरह सुधांशु जी को केवल रसगत गुणों की ही सक्ता मान्य है।

## वाबू गुलाव राय

- बाबू गुलांब राय ने रसगत तीन गुणों के महत्त्व को स्वीकार करने पर भी शब्दार्थगत दस गुणों की सत्ता का निपंच नहीं किया है। उनकी मान्यता है कि बामन आदि आचारों के द्वारा प्रतिपादित तत्तद्गुणों का स्वरूप काव्य-शैली के विभिन्न वैशिष्ट्यों का उद्घाटन करता है। अतः, काव्य-शैलियों के स्वरूप-विश्लेषण की दृष्टि से शब्दार्थ-गुणों का महत्त्व अनुपेक्षणीय है। काव्य के भावगत सौन्दर्थ की दृष्टि से माधुर्य आदि रस-गत गुणों का महत्त्व असन्दिष्ध है। र स्पष्ट है कि काव्य-गुणों के सम्बन्ध में भरत, भामह, दण्डी, वामन, आनन्दवर्धन, मम्मट, विश्वनाय आदि के मतों का अध्ययन कर बाबू गुलांब राय ने काव्य के शैलीपक्ष एवं आत्मपक्ष के अध्ययन में सभी मतों को सहायक मानकर उनमें परस्पर तात्विक अविरोध के सिद्धान्त का समर्थन किया है।

## आचार्यं देवेन्द्रनाथ शर्मा

भामहिवरिचित काब्यालंकार की भूमिका में भामह की गुण-घारणा की समीक्षा करते हुए आचार्य देवेन्द्रनाय शर्मा ने काब्य-गुणों के सम्बन्ध में अपना मन्तब्य ब्यक्त किया है। उन्होंने वामन तथा भोज की रचनाओं में काब्यगुणों की संख्या-वृद्धि को अनावस्थक बताते हुए जिल्ला है—"भामह के पूर्ववर्ती भरत ने १० गुण मान थे, उत्तरवर्ती दण्डी ने १०, वामन ने २० और भोज ने

१. बद्वीनारायण सुषांशु, काव्य में अभिव्यञ्जनावाद, प्० ८

२. गुलाब राय, सिद्धान्त और अध्ययन।

४८ । गुणों की यह संख्या-वृद्धि प्रायः याद् च्छिक थी । उसमें तर्क और युक्ति का अभाव था।" शर्मा जी का यह कथन सर्वथा समीचीन है। मैंने प्रस्तुत ग्रन्थ में यह प्रमाणित किया है कि शब्दार्थ-गत गुणों की दसाधिक संस्था मानने में कोई सबल युवित नहीं है। इस दृष्टि से गुण-संख्या-विषयक भरत, दण्डी आदि का मत ही मान्य है। दूसरे सम्प्रदाय में गुणों की तीन संख्या स्वीकृत हुई है। इस सम्प्रदाय में गुण को रस-धर्म मानने वाले सभी ध्वनिवादी आचार्य आते हैं। आचार्य देवेन्द्रनाथ शर्मा की यह मान्यता उचित है कि गुणों की संस्या की दृष्टि से भामह घ्वनिवादी आचार्य आनन्दवर्धन के अग्रगामी ठहरते हैं। यसास की दीर्घता तथा लघुता के आधार पर ओज, प्रसाद आदि के -स्वरूप-निर्धारण के सिद्धान्त को शर्मा जी ने अमान्य सिद्ध किया है। उनकी मान्यता है कि ओज आदि गुणों की व्यञ्जना विशिष्ट वर्णों से हो सकती है, पदों के समास से नहीं। भामह ने गुणों के स्वरूप-विधान में वर्णों का विचार नहीं कर केवल समास पर विचार किया है। फलतः, उनका गुण-लक्षण निर्दोप नहीं हो सका ! उनके ओज गुण के उदाहरण को शर्मा जी वस्तुत: माधुर्य गुण का उदाहरण मानते हैं। काव्यालङ्कार की भूमिका में गुण के अत्यन्त संक्षिप्त विवेचन में भी शर्मा जी के व्यापक अध्ययन तथा तथ्यातथ्यविवेक का परिचय मिलता है। आनन्दवर्धन ने अकाट्य तर्क से गुण के सङ्घटनाश्रयत्व के सिद्धान्त का खण्डन किया है। इस आलोक में भामह की गुण-घारणा की सीमा के सम्बन्ध में आचार्य देवेन्द्रनाथ शर्मा के विचार का औचित्य देखा जा सकता है।

छन्दबद्ध प्रन्थ लिख कर प्राचीन विचार को ही नवीनता के छ्यवेष में प्रस्तुत करने वाले आधुनिक रीतिकारों में जगन्नाय प्रसाद 'मानु' ने काव्य-गुणों का विवेचन नहीं कर केवल पाठ-गुणों का विवरण दिया है। (१) बिहारी लाल मट्ट ने अपने 'साहित्यसागर' में माधुर्य आदि तीन गुणों को स्वीकार कर उन्हीं में दस गुणों को बन्तभुंक्त माना है। गुण-विवेचन में इन रीतिकारों का कोई मौलिक योगदान नहीं।

साहित्य-समीक्षा के नवीन मूल्य-मान के आधार पर काव्य की शैली तथा आत्मा में अवस्थित उत्कर्षाधायक गुणों के मूल्याङ्कन एवं स्वरूप-निर्धारण का आयास करनेवाले आधुनिक आलोचकों की गुण-विषयक-मान्यता का विवेचनात्मक अध्ययन प्रस्तुत किया जाता है—

१. देवेन्द्रनाथ शर्मा, हिन्दी काव्यालक्कार, श्रुमिका पृ० ३६

२. वहीं, पृ० ३६

अचार्य रामचन्द्र शुक्ल

रसवाद के समर्थंक आचार्य रामचन्द्र शुक्ल के लिए काब्यगुण मृह्य विवेच्य नहीं था। उन्होंने काब्य की शैली के विवेचन-कम में प्रसङ्गात् काब्यगुण के सम्बन्ध में अपना विचार ब्यक्त किया है। यद्यपि उन्होंने साहित्य-शास्त्र में प्रयुक्त किसी गुण के ब्यपदेश का उल्लेख नहीं किया है; तथापि काब्य-भापा के तत्त्वों के सम्बन्ध में उनकी मान्यता के आधार पर उनकी काब्य-गुण-विपयक धारणासमझी जा सकती है। शुक्लजी ने काब्य-भापा के चार मूल तत्त्व स्वीकार किये हैं—(१) गोचर रूप विधान करने वाले अर्थात् वर्ण्य वस्तु या ब्यापार को मूर्तरूप में प्रस्तुत करने वाले शब्द, (२) सामान्य या जाति का सङ्केत करने वाले नहीं, वरन् विशेष रूप-व्यापार-सूचक शब्द, (३) वर्ण-विन्यास अर्थात् ध्रुतिकटु वर्णों का त्याग, अन्त्यानुप्रास आदि नाद-धीन्दर्थ के साधन, तथा (४) सामित्राय विशेषण।

डाँ० नगेन्द्र ने इनमें से प्रथम तत्त्व की—मूर्त रूप का विधान करने वाले शब्द-प्रयोग को—दण्डी के समाधि गुण से अभिन्न सिद्ध किया है। दण्डी की समाधि की तरह गोचर रूप-विधान करनेवाली शब्दावली भी लाक्षणिक प्रयोग पर अवलम्बित है। उन्होंने द्वितीय एवं चतुर्थं तत्त्वों को—विशेष रूप-व्यापार-सूचक शब्द-प्रयोग और सामिप्राय विशेषण-प्रयोग को वामन के अर्थं-गुण ओज की अर्थ-प्रोढि भेद से अपृथक् माना है। उनकी मान्यता है कि अर्थ-प्रौढि में कभी विशेष को उभारने के लिए व्यास और समास-पद्धतियों का प्रहण किया जाता है, और कभी सामिप्राय विशेषणों का प्रयोग होता है। स्पष्टतः, शुक्लजी ने उक्त द्वितीय एवं चतुर्थं काव्य-भाषा-तत्त्वों में वामन की अर्थ-प्रौढि के समान धारणा व्यक्त की है। काव्य-भाषा के तृतीय तत्त्व का अन्तर्भाव भी प्राचीन आचारों के शब्दगत माधुर्यं, उदारता, कान्ति आदि गुणों में सम्भव है। अतः डाँ० नगेन्द्र ने निष्कषं रूप में कहा है—'इस प्रकार शुक्लजी के शैली-तत्त्व रीतिवादियों के रीति-तत्त्वों से भिन्न नहीं हैं—यद्यपि उनका दृष्टिकोण सर्वथा विपरीत रहा है।' स्पष्ट है कि शुक्लजी रसवादी होने पर भी शब्द एवं अर्थ में उत्कर्ष का आधान करने वाले काव्यगुणों को उपक्षणीय नहीं मानते थे।

## श्यामसुन्दर दास

काव्य की शैली के स्वरूप-प्रतिपादन के सन्दर्भ में स्यामसुन्दर दास ने गुण, रीति एवं वृत्ति का पारस्परिक सम्बन्ध निरूपित किया है। माधुर्य, ओज एवं प्रसाद गुणों का सम्बन्ध उन्होंने क्रमशः मधुरा, परुषा तथा प्रौढा वृत्तियों से माना है। माधुर्य गुण के लिए मधुरा वृत्ति तथा वैदर्भी रीति, ओज गुण के लिए परुषा वृत्ति और गीडी रीति तथा प्रसाद गुण के लिए प्रोढा वृत्ति एवं पाञ्चाली रीति आवश्यक मानी गयी है। गुण, रीति तथा वृत्ति का यह पार-स्परिक सम्बन्ध-निरूपण कुछ नवीन रूप में किया गया है। रीतिवादी आचारों ने गुण और रीति का अविभाज्य सम्बन्ध माना था; किन्तु उन्होंने शब्दार्थंगत दस गुणों को दृष्टि में रख कर वैदर्भी, गौडी आदि रीतियों से उनका सम्बन्ध-निर्धारण किया था।

श्यामसुन्दर दास की रचना में वामन की समग्रगुणा वैदर्भी केवल माध्यंगुण-सम्पन्ना वन गयी । उनकी माधुय सौकुमार्य-विशिष्टा पाञ्चाली केवल प्रसाद-गुणमयी रीति के रूप में स्वीकृत हुई। माधुर्य आदि तीन गुणों के ऋमशः वैदर्भी आदि रोतियों में नियत निवास की कल्पना नवीन है। गुणों का वृत्तियौं के साथ सम्बन्ध-निरूपण मम्मट के काव्यप्रकाश में किया जा चुका था; किन्तु श्यामसुन्दर दास ने गुण-वृत्ति-सम्बन्धी मम्मट की मान्यता का भी पूर्णतः अनु-सरण नहीं किया है। उन्होंने इस विचार में भी कुछ नवीनता लाने का प्रयास किया है। मम्मट ने उपनागरिका, कोमला आदि वृत्तियों का उल्लेख किया था। श्यामसुन्दर दास ने मम्मट की उपनागरिका; के स्थान पर मधुरा और कोमला के स्थान पर प्रौढा नामक वृत्ति का उल्लेख किया है। मम्मट की उपनागरिका माधुर्य-गुण-विशिष्ट वृत्ति थी। श्यामसुन्दर दास की माधुर्य-गुण-विशिष्ट मधुरा वृत्ति का स्वरूप उससे अभिन्न है। इसी प्रकार श्यामसुन्दर दास की प्रसाद-गुणमयी प्रौढा वृत्ति की प्रकृति मम्मट की कोमला के समान है। मधरा एवं प्रौढा वृत्तियों के व्यपदेश नवीन नहीं हैं। रुद्रट के काव्यालङ्कार में परिगणित पाँच वृत्तियों में उक्त दो वृत्तियों का भी उल्लेख है। वहीं से मधुरा एवं प्रौढा व्यपदेश स्यामसुन्दर दास ने ग्रहण किये; किन्तु उन्होंने इन वृत्तियों के रुद्रट-प्रदत्त लक्षण को स्वीकार नहीं किया। रुद्रट ने काव्यगुण को शिति या बत्ति का विधायक नहीं माना था। इयामसुन्दर दास ने मम्मट के सिद्धान्त का अनुसरण करते हुए गुण और वृत्ति का नियत सम्बन्ध स्वीकार किया है। उन्होंने रुद्रट से मधुरा की संज्ञा तथा मम्मट से उपनागरिका की परिभाषा लेकर दोनों को सम्बद्ध कर दिया और उनके (खद्रट के) प्रौढा अभिघान के साथ मम्मट के कोमला-लक्षण को मिला दिया।

इस विवेचन से स्पष्ट है कि श्यामसुन्दर दास ने वामन, रुद्रट तथा मम्मट की गुण-रीति-वृत्ति-धारणा को मिला कर समन्वयात्मक दृष्टि से शैली के स्वरूप का विवेचन किया है। वे रीतिवादी नहीं थे। उन्होंने काग्य में साव, करूपना एवं विचार को मुस्य माना है; फिर भी शैली को उपेक्षणीय नहीं माना है। काव्य की शैली का काव्य-गुण से अविच्छेद्य सम्बन्ध है। गुण शैली के विघायक ही हैं; खतः गुण-रहित काव्य-शैली की करूपना नहीं की जा सकती। स्यामसुन्दर दास ने गुण, वृत्ति, शब्दशिवत तथा वाक्य-रचना को शैली का आघार माना है। मम्मट आदि के मतानुसार उन्होंने तीन ही गुण स्वीकार किये हैं। वामन ने जहाँ दस गुणों को रीति का विघायक माना था, वहाँ दास जी ने तीन गुणों को ही तीन रीतियों का विघायक स्वीकार किया है। मम्मट की माध्यं-विधिष्टा वृत्ति के लिए उपनागरिका के स्थान पर मधुरा संज्ञा ही अधिक उपयुक्त जान पड़ती है। निष्कर्ष यह कि स्यामसुन्दर दास ने प्राचीन आचार्यों की गुण-धारणा का नवीन दृष्टि से विवेचन कर आधुनिक मनीषियों के द्वारा मान्य काव्य-शैली के स्वरूप-विधान में काव्य-गुणों का महत्त्व प्रतिपादित किया है।

#### डॉ॰ नगेन्द्र

डॉ॰ नगेन्द्र रसवाद के समर्थं व्याख्याता तथा सवल समर्थंक हैं। अतः, रस-व्वितवादी आचार्यों की गुण-विषयक मान्यता का उनके द्वारा अनुमोदन स्वामाविक था। फिर भी, उन्होंने किसी सिद्धान्त का अन्यानुसरण नहीं कर पूर्वाग्रह-मुक्त उदार दृष्टि से विभिन्न सम्प्रदाय के आचार्यों की गुण-घारणा का सार ग्रहण किया है। उन्हें काव्य की आत्मा रस के उत्कर्षाधायक माध्यें आदि गुणों की उपादेयता तो स्वीकार्य है ही, काव्य के बाह्य व्यक्तित्व शब्द-अर्थ में उत्कर्ष लानेवाले क्लेष बादि गुणों की भी उपयोगिता मान्य है। उन्होंने व्वितवादी बाचायों की तरह गुण को चित्तवृत्ति-रूप भी माना है तथा रीतिवादी बाचायों की तरह शब्दार्थ का धर्म भी-"गण, रस और शब्दार्थ दोनों का ही घमं है। रस का घमं होने के नाते वह चित्तवत्ति-रूप है और शब्दार्थ का घमं होने के नाते उसे वर्णगुम्फ और शब्दगुम्फ पर आश्रित भी मानना पढेगा। गुण के स्वरूप-निरूपण में वर्ण, समास आदि का अनिवार्य आधार मानना इसका प्रमाण है। यह मान्यतां सर्वेषा समीचीन है। हमने यह सिद्ध किया है कि व्यनिवादी आचार्यों के रसगत गुणों की सत्ता रीतिवादी आचार्यों के शब्दार्थ-गत गुणों के अस्तित्व का अपलाप नहीं कर सकती। रसगत एवं शब्दार्थगत गणों का समन्वित सद्भाव स्वीकार कर ही काव्य के समग्र बाह्याभ्य तर उत्कर्षं का परीक्षण सम्भव है।

गुण-विमशं में डॉ॰ नगेन्द्र का सर्वाधिक महत्त्रपूर्ण योगदान गुण की मनी-वैज्ञानिक स्थिति के निर्घारण में है। घ्वनिवादी आचार्यों ने काव्य के गुणों को भावक की चित्त तियों से सम्बद्ध माना था। डॉ॰ नगेन्द्र ने आधुनिक मनो-विज्ञान के चिन्तन के आलोक में उन चित्तवृत्ति-रूप रस-निष्ठ गुणों के स्वरूप एवं उनकी मनोबैज्ञानिक स्थिति के स्पष्टीकरण का स्तुत्य प्रयास किया है। काव्यास्वाद में गुण और रस-धर्म और धर्मी - के कार्य में अत्यन्त सूक्ष्म भेद की बोर निर्देश कर उन्होंने एक कठिन समस्या का समाधान प्रस्तुत किया है। ध्वनिवादी आचायों की गुण-धारणा के विवेचन-क्रम में हम देख चुके हैं कि आनन्दवर्धन से लेकर पण्डितराज जगन्नाथ तक गुण, रस तथा वितवृत्ति के पारस्परिक सम्बन्ध के विषय में अनेक प्रकार की मान्यताएँ व्यक्त की गयी हैं। कुछ आचार्यों ने गुण को द्रति, दीप्ति आदि चितवृत्ति का रूप माना या तो कुछ ने चित्त की द्रति आदि का हेतु। जगकाय आदि ने गुण को द्रति आदि चित्त-वृत्ति का प्रयोजक स्वीकार किया था। डॉ॰ नगेन्द्र ने गुण, चित्तवृत्ति तथा रस का पारस्परिक सम्बन्ध-निरूपण करने वाले उक्त मतों की समीक्षां की है। वे अभिनव गप्त की मान्यता का इस अंश में तो समर्थन कर सकते हैं कि गुण चित्तवत्ति-स्वरूप हैं: किन्तु रस और गण में कारण-कार्य-सम्बन्ध उन्हें अमान्य है। वे गण को चित्तवृत्ति का कारण मानने वाले मम्मट के सिद्धान्त से भी सहमत नहीं। गण, चित्तवृत्ति तथा रस; तीनों को अभिन्न मान लेने वाले विश्वनाय की स्थापना को भी वे युक्तिसङ्गत नहीं मानते । गुण और रस एक दुसरे के पर्याय नहीं । दोनों की पृथक् सत्ता स्वीकार की जानी जाहिए । चित्त-वत्ति और गण में प्रयोज्य-प्रयोजक सम्बन्ध स्वीकार कर प्रयोजकता-सम्बन्ध से दोनों को अभिन्न भी कह देने वाले पण्डितराज के मत को डॉ॰ नगेन्द्र ने सदोष माना है। उनका आक्षेप है कि "एक ओर तो पण्डितराज गुण को वस्तु इप में ही रस और शब्दार्थ, दोनों का घर्म मानते हैं और दूसरी और प्रयोजक-प्रयोज्य सम्बन्ध से उसे चित्तवृत्ति-रूप भी मानते हैं। रस-धर्म होने के नाते तो यह गुण चित्तवृत्तिरूप अवश्य हो सकता है; परन्तु शब्दार्थ का धर्म होने के नारी यह सम्भव नहीं है; क्योंकि द्रति आदि चित्तवृत्तियों की बाह्नाद-रूप रस में तो स्थिति सम्भव है; परन्तु शब्द और अर्थ में उनकी अवस्थिति कैसे मानी जा सकती है ?"१

मेरी विनम्न मान्यता है कि आपाततः पण्डितराज के मत में जितनी असङ्गति प्रतीत होती है उतनी तत्त्वतः नहीं है। वे वस्तुतः गुण और चित्तवृत्ति

१. नगेन्द्र, भारतीय काव्यशास्त्र की भूमिका, भाग २ पृष्ठ ६३

को अभिन्न नहीं मानते। दोनों की सत्ता पृथक्-पृथक् है। उन दोनों में प्रयोजयप्रयोजक सम्बन्ध है। प्रयोज्य से प्रयोजक की स्वतन्त्र सत्ता अवस्य रहती है,
फिर भी व्यवहार में कभी-कभी प्रयोजक और प्रयोज्य को एक कह दिया जाता
है। आयुर्वेद में वाजिगन्धा को उष्णता का प्रयोजक माना गया है; किन्तु
व्यवहार में 'वाजिगन्धा उष्णा' (अर्थात् वाजिगन्धा उष्ण होती है) का प्रयोग
होता है। वस्तुतः वाजिगन्धा उष्ण नहीं होती, उष्णता का प्रयोजकमात्र होती
है, फिर भी जिस प्रकार उसे उष्ण कहा जाता है उसी प्रकार द्रुति आदि वित्तः
वृत्तियों के प्रयोजक माधुयं आदि गुणों को चितवृत्तिरूप कहा जा सकता है।
कोमल-कठोर वणं भी चित्तवृत्ति के प्रयोजक होते हैं; अतः उन्हें भी व्यवहार में
प्रयोजकता सम्बन्ध से चितवृत्तिरूप कह देने में कोई अनुपरित्त पण्डितराज को
नहीं जान पड़ी होगी; तात्विक दृष्टि से तो वे गुणों को चित्तवृत्ति रूप मानते
भी नहीं।

डॉ॰ नगेन्द्र की मान्यता है कि रस और गुण; दोनों ही मनःस्थितियाँ हैं। दोनों में भेद यह है कि रस प्रमाता की अखण्ड आनन्दात्मक चित्त-स्पिति है. जिसमें सभी वृत्तियाँ अन्वित हो जाती हैं; किन्तु गुण चित्त के द्रवीभाव, दीप्तत्व तथा ब्यापकत्व की वृत्ति है। विशेष प्रकार के शब्दों से भी चित्त में द्रति, दीप्त आदि विकार सम्भव होते हैं; किन्तु इन विकारों को पूर्णतः आह्लादरूप नहीं कहा जा सकता । ये मनः स्थितियाँ चित्त के वैशद्य या रस-परिपाक की ठीक पूर्ववर्तिनी होती हैं, जिनका वस्तु-तत्त्व नि:शेष नहीं हुआ रहता। इसमें चित्तवृत्तियाँ उत्तेजित होकर अन्विति की ओर बढ़ती हैं। भट्टनायक ने चित्त की द्रुति, दीप्ति तथा विकास अवस्थाओं को भोजकत्व व्यापार या रसास्वाद की पूरोगामिनी कहा था। वे इसे भावकत्व की उत्तरवर्ती तथा भोज-कत्व की प्रारम्भिक स्थिति मानते थे। भट्टनायक के मत को स्वीकार करते हए डॉ॰ नगेन्द्र ने निष्कषंरूप में कहा है-"गुण को अनिवार्यतः आह्नादरूप न मानकर केवल बित्त की एक दशा ही माना जाय, तो उसे सरलता से रस-परिपाक की प्रक्रिया में रस-दशा से ठीक पहली स्थिति माना जा सकता है जहां हमारी चित्तवृत्तियां पिषलकर, दीप्त होकर, या परिज्याप्त होकर अन्वित के लिए तैयार हो जाती हैं।"

निश्चय ही डॉ॰ नगेन्द्र का यह विवेचन तर्क-पुष्ट एवं प्रौढ़ है। गुण को चित्तवृत्तिक्प, चित्तवृत्ति का कारण, अथवा उसका प्रयोजक मानने में मत-

१. डॉ॰ नगेन्द्र, भारतीय कान्यशास्त्र की भूमिका, भाग २ पृ॰ ६४

वैभिन्य हो सकता है; किन्तु उसे रसानुभूति के लिए मनोभूमि तैयार करने में सहायक मानने में किसी को आपित नहीं हो सकता। डॉ॰ नगेन्द्र की उकत स्थापना में प्रायः सभी व्वनिवादी आचायों के गुण-सिद्धान्त का सार समन्वित है। गुण को रस का उत्कर्षकारक थमं स्वीकार कर आनन्दवर्धन, मम्मट तथा विक्वनाय आदि ने उसे रस-परिपाक में अर्थात् चित्त की आनन्दमन्नता में सहायक स्वीकार किया था। पण्डितराज जगन्नाथ ने काव्य की आत्मा रस को निगुण मानकर उसके उपाधिभूत भावों में ही गुण का सद्भाव स्वीकार किया है। इससे स्पष्ट है कि उन्होंने भाव में, जो रस-परिपाक की पूर्ववर्ती अवस्था में रहते हैं, गुण की अवस्थिति स्वीकार कर उसे (गुण को) चित्त की असण्ड आनन्दात्मक स्थिति का पुरोगामी तथा चित्तवैद्यद्य में सहायक स्वीकार किया है।

बाधूनिक आलोचकों की गुण-मीमांसा के इस विवेचन से स्पष्ट है कि आधुनिक काल में काव्यगुणों की संख्या, संज्ञा तथा परिभाषा की दृष्टि से किसी नवीन सिद्धान्त की स्थापना का प्रयास आवश्यक नहीं समझा गया । संस्कृत-आचार्यों ने गुण के नाम-रूप के सम्बन्ध में जितने ऊहापोह किये थे, उन्हें तटस्य आलोचक-बुद्धि से समन्वित कर एक स्वस्थ गुण-सिद्धान्त की प्रतिष्ठा की आवश्यकता थी। संस्कृत काव्यशास्त्र के विभिन्न सम्प्रदाय के आचार्यों ने अपने सम्प्रदाय की काव्य-विषयक मान्यता का पूर्वाग्रह लेकर काव्य-तत्त्वों का निरूपण किया था। फलतः, उनमें किसी काव्य-तत्व के सम्बन्ध में मतैक्य का अभाव था। काव्यगुण के विषय में भी यही बात सत्य है। गुणों की संख्या तथा प्रकृति, उसके आधारतत्त्व आदि के सम्बन्ध में भरत, दण्डी, भामह, वामन, भोज, अग्निपूराणकार, कृत्तक, आनन्दवर्धन मम्मट तथा जगन्नाथ आदि की स्वतन्त्र मान्यताएँ इसका प्रमाण हैं। रीतिकालीन हिन्दी-आचार्यों ने इस मतवैभिन्य में समन्वयं की स्थापना का प्रयास नहीं कर तत्तत चिन्तनपद्धतियों के अनुसरण में ही अपने आचार्यत्व की सफलता मान ली। कुछ बाचार्यों ने दण्डी, वामन आदि की तरह दस शब्दार्थगुणों का लक्षण-निरूपण किया; कुछ ने गम्मट आदि के मतानुसार मामुर्य आदि तीन रसगत गुणों की परिभाषा दी तथा अन्य आचार्यों ने अपने कत्तंब्य-निर्वाह के लिए दस शब्दार्यंगत एवं तीन रसगत गुणों का पूर्वाचार्यों की मान्यता के अनुसार स्वरूप-निर्धारण कर दिया। आधुनिक आलोचकों ने सभी सिद्धान्तों का समीक्षात्मक अध्ययन कर समग्र भारतीय का० शा० वि०-१६

वाङ्मय के लक्ष्य ग्रन्थों को दृष्टि में रखते हुए काव्यगुण के व्यापक स्वरूप की कल्पना की आवश्यकता समझी। विभिन्न सम्प्रदाय के संस्कृत आचार्यों की गुण-घारणा में काव्यगुण के बहुत व्यापक स्वरूप की सम्भावना निहित थी। उन आचार्यों के गुण-सिद्धान्त का सार ग्रहण कर काव्यगुण के सर्वाङ्गोण स्वरूप की कल्पना में ही आधुनिक आलोचकों के श्रम की सार्थकता है। आधुनिक गुण में काव्य में भाव, कल्पना, विचार आदि के साथ शैली का महत्त्व भी निर्विवाद रूप से स्वीकृत है। अतः, भाव या रस में उत्कर्ण का आधान करने वाले रसगत गुण भी ग्राह्य हैं और श्रंती के उत्कर्णधायक शब्दगत गुण भी स्वीकार्य हैं। शब्दाशंगत गुणों के व्यापक स्वरूप का निर्धारण विभिन्न आचार्यों की गुण-परिभाषा के सारतत्त्व से सम्भव है।

संस्कृत तथा हिन्दी काव्यशास्त्र के विकास के स्थूल रूप से उकत तीन काल-खण्डों में गुण-विवेचन के क्षेत्र में तीन प्रकार की प्रवृत्तियाँ स्पब्ट हैं। संस्कृत-भाषा-काल में भरत से लेकर पण्डितराज जगन्नाथ तक गुण-विषयक स्वतन्त्र उद्भावनाएँ होती रहीं। काव्यगुणों के नवीन-नवीन स्वरूपों की कल्पना होती रही और खण्डन-मण्डन की पद्धति पर स्वयत की स्थापना का प्रयास चलता रहा । हिन्दी के रीति-काल में गुण-घारणा का पिष्टपेषण होता रहा । प्राचीन मान्यता को नवीन परिधान में प्रस्तुत कर उसपर स्वमत के मिथ्यारोप का प्रयास चलता रहा। कहीं कहीं तो प्राचीनों के कुछ गुण-लक्षण को नहीं समझ सकने के कारण उसे विकृत रूप में प्रस्तुत कर दिया गया। हाँ, इस वात के लिए रीतिकालीन आचार्य अवश्य श्रेय के अधिकारी हैं कि उन्होंने हिन्दी में गुण के लक्षण-उदाहरण देकर उसे अधिकाधिक पाठकों के लिए सुबोध बनाया। उन्हें विषय को भाषावद्ध करने मात्र का श्रेय है, मीलिकता का नहीं। आधुनिक काल में किसी विशेष आचार्य के मतानुसार गुण के स्वरूप को गद्य की प्रौढ़ शैली में स्पष्ट करने वाले, किसी विशेष आचार्य की गुण-घारणा का आलोचन।त्मकं अध्ययन प्रस्तुत करने वाले तथा गुण-विषयक सभी सिद्धान्तों के समिवत अध्ययन से प्राप्त निष्कर्ष के आधार पर गुण के व्यापक स्वरूप की स्थापना करने वाले आचार्यों ने काव्य-गुण-मीमांसा में महत्त्वपूर्ण योग दिया है।

# काव्य में गुण का स्थान

भारतीय काव्यशास्त्र में व्वित-प्रस्थान की स्थापना के पूर्व काव्य के विभिन्न तत्यों का सापेक्ष मूल्य निर्वारित नहीं हो पाया था। प्रःक्-ध्वनि-प्रस्थानों में काव्य के एक-एक तत्त्व को लेकर उसके महत्त्व की प्रतिष्ठा का प्रयास देखा जाता है। अलङ्कार, रीति, वकोक्ति आदि में से एक-एक के महत्त्व की स्थापना में विशेष आग्रह होने के फलस्वरूप भामह, दण्डी, वामन आदि अ चार्य अलङ्कार-प्रस्थान, रीति-प्रस्थान आदि का प्रवत्तंन कर चुके थे। अलङ्कार-प्रस्थान में काव्य के सौन्दर्य को अलङ्कार कहकर उसे काव्य में सर्वाधिक महत्त्व प्रदान किया गया । रीति प्रस्थान के आचारी ने काव्य की शैली की सुन्दरता पर वल देते हुए पदों की सङ्घटना रीति को ही काव्य की आक्षा स्वोकार कर लिया। ये आनन्दवर्धन ने घ्वन्यालोक में काव्य के सभी तत्त्वों की उपादेयता दिखाकर काव्य में उनका स्थान निरूपित किया। शब्द और अर्थ (वाच्य) काव्य के शरीर माने गये, जैसािक दण्डी ने माना था। रसादि व्वनि उसकी आत्मा के रूप में स्वीकृत हुई। गूण आत्मा के उत्कर्षावायक वमं मान्य हुए तथा रीति को अवयव काः सङ्घटन माना गया । काव्य-सीन्दर्यं के मानदण्ड के सम्बन्ध में इस दृष्टि-भेद के कारण काव्यशास्त्र के विभिन्न प्रस्थानों में काव्य-गुणों के मूल्या कून में मत वैभिन्न्य का होना स्वाभाविक ही है। प्रस्तुत अध्याय में काव्य के अलङ्कार,. रीति, औ चत्य, लक्षण आदि तत्त्वों के साय गुण के सम्दन्य का परीक्षण एकं काव्य में उसकी उपादेयता का निरूपण किया जायगा।

गुण और अलङ्कार

काव्यशःस्त्र में गुण और अलङ्कार का बहुत घनिष्ठ सम्बन्ध रहा है। आनन्दवर्धन से पूर्व गुण और अलङ्कार के आश्रय की मिन्नता का स्पष्ट निरूपण नहीं हो पाया था। वामन के पूर्व तो किसी आचार्य ने गुण एवंट्र

१. सौन्दर्वमलङ्कारः ।- वामन, कान्यालङ्कार सूत्र १, १, २

२. 'रीतिरात्मा काव्यस्य ।''- वही० १, २. ६

अलङ्कार के स्वरूप के पार्थंक्य-प्रतिपादन का प्रयास भी नहीं किया था। भरत की गुण-घारणा की विवेचना के कम में हम देख चुके हैं कि भरत ने गुण की कोई परिभाषा नहीं दी और न अलङ्कार से उसका भेद ही स्पष्ट किया। उन्होंने प्रकारान्तर से गुण तथा अलङ्कार के समानाश्रयत्व का समर्थन ही . किया है। समता गुण की एक परिभाषा में भरत ने गुण और अलङ्कार के परस्पर विभूषण होने पर बल दिया है। है हेमचन्द्र का कथन है कि दण्डी इससे सहमत नहीं। उनके अनुसार गुण और अलच्छार के आश्रय भिन्न-भिन्न 🥞 । अतः, एक का दूसरे को विभूषित करना सम्भव नहीं । वस्तुतः हेमचन्द्र ने अपनी मान्यता पर दण्डी के नाम की मुहर लगाकर उसे यहाँ प्रस्तुत किया है। दण्ही ने स्वयं गुण एवं बाल इद्वार के आश्रय का भेद स्पच्ट नहीं किया है। आनन्दवर्षन के अनुयायी होने के कारण हेमचन्द्र गुण को रस पर आश्रित तथा अलङ्कार को शब्द एवं अर्थ पर आधित मानते हैं। भरत और दण्डी ने यद्यपि गुण के आश्रय का स्पष्टीकरण नहीं किया तथापि यह देखा जा सकता है कि उनके कुछ गुण शब्दगत हैं, कुछ अर्थगत एवं कुछ उभयगत। वासन ने दसो गुणों को शब्दगत भी माना और अर्थ-गत भी। अलङ्कार भी शब्द-गत एवं अर्थगत माने गये हैं। दोनों के आश्रय के भेद की अस्पष्टता का परिणाम यह हुआ कि प्राचीन आचार्यों के कुछ गुण पीछे चल कर अलङ्कार के रूप में स्वीकार कर लिये गये। उनके कुछ अलङ्कारों को भी परवर्ती आचायों ने गुण के इप में परिगणित कर लिया। वामन के अर्थगत अर्थव्यक्ति गुण को मम्मट ने स्वभावीवित अलङ्कार में अन्तभूत कर लिया तथा अर्थगत कान्ति को रसवदलङ्कार या गुणीभूत व्यङ्ग्य से अभिन्न मान लिया । इ दूसरी ओर भोज ने दण्डी आदि आचार्यों के प्रेय, ऊर्जस्वी तथा भाविक अलङ्कारों की गुण के रूप में प्रहुण कर लिया है। दण्डी ने अनुप्रास का उल्लेख गुण के प्रसङ्घ में किया है। श्रत्यनुत्रास माधुर्य उनके अनुसार वैदर्भ मार्ग का गुण है,

१. अन्योन्यसहराा यत्र तथा सन्योन्यभूपणाः । अलङ्कारा गुणारचेव समाः स्युः समता'मताः ॥— भरत, ना०शा० १६, १०१

२. भिन्नाधिकरणा हि गुणालक्कारास्तत्कथमन्योन् भूषयेयुरिति दण्डी ।

<sup>-</sup> हेमचन्द्र, कान्यानुशासन, न्याख्या, पृ० २३१

३. अभिवास्यमानस्वभावोक्त्यर्वकारेण रसध्वनिगुणीभूतन्यङ्ग्याभ्यां च वस्तुस्वभाव-स्फुटत्वरूपा अर्थेन्यक्तिः दीप्तरसत्वरूपा कान्तिश्च स्वीकृताः।

<sup>—</sup>मम्मट कान्यप्रकाश ८ पृ० १६१

४. द्रव्टन्य भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण, प्रथम परिच्छेद

जबिक गीड वर्णानुप्रास में रुचि रखते हैं। यह वर्णानुप्रास अलङ्कार के हप में स्वीकृत है। श्रुत्यनुप्रास भी अन्य आचारों के द्वारा शलङ्कार के रूप में ही मान्य है। अतः गुण और अलङ्कार का पारस्परिक सम्बन्ध दो दृष्टियों से विचारणीय है—(क) सामान्य रूप से गुण और अलङ्कार के स्वरूप के अन्योन्यः सम्बन्ध की दृष्टि से तथा (ख) कुछ विशेष गुणों और विशेष अलङ्कारों के प्रस्पर सम्बन्ध की दृष्टि से। जिन गुणों एवं अलङ्कारों के गुणत्व याः अलङ्कारत्व का निणंय सन्दिग्ध या विवादास्पद है उनपर गुण और अलङ्कारः के स्वरूप का निर्धारण कर लेने के उपरान्त विचार करना उचित होगा। अतः, पहले हम गुण एवं अलङ्कार के स्वभाव के सम्बन्ध में आचारों की मान्यताओं का आलोचनात्मक अध्ययन प्रस्तुत करते हैं।

दण्डी के पूर्व गुण और अलङ्कार के भेद-निरूपण का प्रयास नहीं पाया जाता। भरत ने गुण और अलङ्कार के सामान्य स्वरूप की न तो कोई, परिभाषा दी और न उनके पारस्परिक स्वरूप-भेद की ओर ही सङ्कृत किया। उनके अनुसार गुण, अलङ्कार आदि सभी तत्त्वों की उपादेयता वाचिक अभिनया की श्री-वृद्धि में है। ये दोनों शब्द एवं अर्थ के वैभव को बढ़ाने वाले घमं हैं। भरत की गृणालङ्कार-घारणा के आधार पर दोनों का स्वरूपगत भेद निर्धारित नहीं किया जा सकता।

भामह के कान्याल क्कार में माधुयं बोज एवं प्रसाद गुणों का उल्लेख हुआ है किन्तु उन्हें कहीं भी गुण-संज्ञा से अभिहित नहीं किया गया है। कान्याल क्कार में गुण का कोई सामान्य लक्षण नहीं दिया गया है। गुग शब्द का प्रयोग भामह ने जिस सन्दर्भ में किया है उसमें उसका अर्थ उन्हें अल क्कार अभिमत था। भाविक को उन्होंने प्रवन्थ-गुण कहा है। उसे वे वस्तुतः अल क्कार मानते थे कि इसीलिए उसका उल्लेख अल क्कार दर्णन के प्रसङ्ग में हुआ है। दण्डी आदि परवर्ती आचारों ने भी भाविक का उल्लेख अल क्कार-वर्णन के प्रसङ्ग में ही किया है। स्पष्टतः, भामह ने गुण और अल क्कार के बीच भेद प्रदिश्त करने का प्रयास नहीं किया। यह महीं कहा जा सकता कि भामह माधुर्य, ओज और प्रसाद को उपमा आदि अल क्कार से अभिन्न मानते थे; किन्तु इसमें सन्देह नहीं कि

३. इतीर नादृतं गोडेरनुप्रासस्तु तिस्त्रयः ।-दण्डी, कान्यादर्श, २, १४

४. भाविकत्वमिति प्रातुः प्रवन्धविषयं गुणम् ।--भामह, काञ्याल० ३, १३

उनके माधुयं आदि गुण उनके अलङ्कारों से सादृश्य रखते हैं। काव्य में दोनों के कार्य प्रायः समान हैं। भामह ने माधुर्याद का विवेचन 'काव्यालङ्कार' के पृथक् परिच्छेद में नहीं कर अलङ्कार-विश्लेषण के ठीक पूर्व किया है। इसके आधार पर डाँ० एस० के० डे ने यह निष्कर्ष निकाला है कि भामह गुणों को अलङ्कार से मिन्न मानते थे, किन्तु दोनों का सादृश्य भी उन्हें मान्य था। गुण भी काव्य को अलङ्कात करते हैं। अतः भामह के अनुसार उन्हें भी अलङ्कार कहा जा सकता है। दण्डी ने भी आगे चलकर गुण आदि तत्त्वों को वृहत अर्थ में अलङ्कार कहा है किन्तु दण्डो की घारणा से भामह की मान्यता का भेद इस बात में है कि जहाँ दण्डी गुणों को मार्ग-विभाजक या असाघारण अलङ्कार कहकर मार्ग द्वयगत या साघारण उपमा आदि अलङ्कारों से उनका भेद स्पष्ट कर देते हैं वहाँ मामह गुण और अलङ्कार में सैद्धान्तिक रूप में कोई मेद नहीं करते। '

दण्डी

भारतीय काव्यशास्त्र में गुण एवं अ लङ्कार का भेद निरूपण सर्वप्रथम आचार्य दण्डी के काव्यादर्श में दिखाई पड़ता है। दण्डी ने काव्य में शोभा का आधान करने वाले सभी तत्त्वों को सामान्यतः अलङ्कार कह दिया है। इस प्रकार उनके अनुसार गुण, अलङ्कार, वृत्ति आदि काव्य के सभी तत्त्व अलङ्कार हैं। गुण को अलङ्कार कहने पर भी दण्डी दोनों को अभिन्न नहीं मानते थे। काव्यादर्श में उनके पारस्परिक भेद की ओर सङ्कोत किया गया है, जिसकी व्याख्या करते हुए टांकाकारों ने गुण और अलङ्कार के स्वरूप का भेद स्पष्ट किया है। दण्डी की व्यापक अलङ्कार-घारणा को दृष्टि में रखते हुए डां॰ पी॰ ह्वी॰ काणे ने यह मान लिया कि दण्डी ने गुण और अलङ्कार का भेद-निरूपण नहीं किया है। उं काणे की इस मान्यता को युक्तसङ्कार नहीं माना जा

<sup>2.</sup> Bhamaha would not hesitate to take them in the wider acceptation of an Alamkara as that which embellishes just in the same way as Dandin does (2. 1.-3). But he cannot be concerned with Dandin's distinction between sadharana (or Marga-dvaya-gata) and visesa (or Ekamarga-gata) Alamkara....
— (S. K. Pe Some Prob. of skt. Poetics ye to

२. कान्यशोभाकरान् धर्मानलं कारान् प्रचक्षते ।- दण्डी, कान्यादर्श २, १

<sup>3. &</sup>quot;Dandin's work... makes no distinction between the gunas and the Alamkaras." Dr. P. V. kane. Hist. of Sanskrit Poetics 90 343

सकता। दण्डी काव्यगुणों को काव्य के सीन्दर्य का हेतु होने के कारण अल ङ्कार तो मानते हैं; किन्तू उपमा आदि अल द्धारों को वे गुण नहीं मानते । स्पष्ट है कि दण्डी गुण की अलच्छार से पृथक् सत्ता स्वीकार करते हैं। यहाँ दण्डी के मतानुसार गुण और अलङ्कार का भेद-निरूपण अभीष्ट है। दण्डी अलङ्कार के ब्यापक अर्थ में गूण को भी अलङ्कार कहते हैं, किन्तु वे गुण को गागं-विभाजक बनाधारण धर्म मानते है और अलङ्कार को साधारण धर्म। काव्यादर्श के प्रथम परिच्छेद में दण्डी ने वैदर्भ एवं गौड मार्गों का उल्लेख करते हुए दोनों का विभाजन गुणों के आधार पर किया है। इलेप आदि दस गुण वैदर्भ मार्ग के प्राण हैं और गौड मार्ग में प्राय: इन गुणों का विपर्यय रहा करता है। इस कथन के औचित्य की परीक्षा की जा चुकी है। विदर्भ मार्ग के सभी गुणों का विषयंय गीड मार्ग में नहीं पाया जाता। कुछ गुणों को दण्डी ने स्वयं दोनों मार्गों के गुण स्वीकार किये हैं। काव्य-सर्वस्व समाधि गुग तथा उदारता आदि गुण इसके निदर्शन हैं। इसी लिए दण्डी ने विपर्यंय के साय 'प्रायः' शब्द का प्रयोग किया है। प्रथम परिच्छेद में दलेष आदि दस गुणों का विवेचन कर लेने के उपरान्त दण्डी ने द्वितीय परिच्छेद में कहा है कि पहले 'माग'-विभाजक' अलङ्किया का वर्णन किया गय। है और अब साधारण अल द्धारों का वर्णन किया जाता है। व यहाँ पूर्ववर्णित मार्ग-विभाजक अलङ्किया से दण्डी का अभिप्राय श्लेष आदि गुणों का है। टीकाकार तरण वाचस्पति ने इसे स्पष्ट करते हुए लिखा है कि शोभाकर होना अलङ्कार का लक्षण है। इलेष आदि गुण भी काव्य के शोमाकर धर्म हैं। अतः, उन्हें भी अलङ्कार कहा जाता है। इस घारणा के अनुसार दण्डी का अभिमत यह है कि रूपकादि अलङ्कार मार्गद्वयगत हैं, जबकि श्लेष आदि गुण केवल वैदर्भ-मार्गगत हैं। गुण वैदर्भ मार्ग के विशिष्ट अल द्धार हैं, पर रूपक आदि दोनों मार्गों के सामान्य अलङ्कार हैं।

रे. ... इति बैदर्भमार्गस्य प्राणाः दश गुणा स्मृता । एवां विपर्ययः प्रायो दृश्यते नीडवर्त्मीन ।।— दण्डी, कान्याः सं १, ४२

२. द्रव्टब्य प्रस्तुत पुस्तक पृ० २

३. कारिचन्मार्गं विभागार्थमुक्ताः प्रागप्यलङ्क्रियाः । साधारणमलङ्कारजातमन्यत् प्रदश्येते ।।—दण्डी, कान्याद्शं २, ३

४. शोभाकरत्वे हि अर्बकारलक्षणम्, तरलक्षणयोगात् तेऽपि (श्लेषादयो दश गुणाअपि) अलंकाराः .... गुणा अलंकारा एव इत्याचार्याः ।

<sup>-</sup>कान्यादर्श २,३ पर तरुण वाचस्पित को टीका

कुछ टीकाकार मार्ग-विभाजक 'अलङ किया' का अर्थ 'गुण' नहीं मानकर 'अलङ्कार' ही मानना चाहते हैं। उनकी मान्यता है कि दण्डी के कुछ अलङ्कार मार्गविभाजक या एक-मार्ग-गत हैं तथा शेष मार्गद्वयगत । पण्डित रङ्गाचार्य शास्त्री ने काव्यादशं की प्रभा टीका में दण्डी के कथन की व्याख्या करते हुए लिखा है कि श्रत्यनुप्रास, वृत्त्यनुप्रास तथा यमक आदि शब्दालङ्कार मार्ग-विभाजक है। उनके आधार पर गीड एवं वैदर्भ मार्गी का भेद स्पष्ट होता है। वैदमं मार्ग में श्रुत्यनुप्रास स्वीकृत होता है; किन्तु गीड मार्ग के कवि वृत्यनुप्रास में रुचि रखते हैं। अतः, अनुप्राप्त वैदर्भ मार्ग का गीड मार्ग से भेद प्रतिपादित करने वाला अलङ्कार है। रङ्गाचार्य की प्रस्तृत व्याख्या बहुत सङ्कीर्ण दृष्टि का परिचय देती है। दण्डी के अनुसार खुत्यनुप्रास माधुर्य गुण का अङ्ग है। अत: माधुर्य को वैदर्भ मार्ग का वैशिष्ट्य न मानकर उसके अङ्ग श्रुत्वनुप्रास को उसमें वैशिष्ट्य लाने वाला धर्म मानना उचित नही । दण्डी ने श्रुत्यनुप्रास एवं वृत्त्यनुप्रास अलङ्कारों के आधार पर मार्ग-विभाजन नहीं किया है। उन्होंने स्पष्टतः श्लेष आदि गुणों को वैदर्भ का प्राण कहा है। अतः वे गुणों के बाधार पर मार्ग का विमाजन करते थे. इसमें सन्देह के लिए अवकाश नहीं।

दण्डी के 'खलिंड् कया' शब्द के व्यापक अर्थ पर विचार नहीं करने के कारण ही सम्भवतः पण्डित रङ्गाचार्य ने उसका सङ्कृचित अर्थ अनुप्रास आदि अलङ्कार मान लिया है। दण्डी गुण को भी एक अर्थ में अलङ्कार मानते थे; इसका एक प्रमाण यह भी है कि वे कुछ दोवों के परिहार को गुण मानने पर भी अलङ्कार कह देते हैं। ससंशय दोप के वर्णन के प्रसङ्घ में दण्डी ने यह मान्यता प्रकट की है कि वहाँ संशय उत्पन्न करने के उद्देश से ही किव सन्देहयुक्त वाक्य का प्रयोग करता है, वहाँ ससंशय दोप न होकर अणङ्कार वन जाता हैं। पुनरुक्त दोप को भी अतिशय अनुकम्पा आदि की विवक्षा होने पर अलङ्कि क्रया स्वीकार

१. "काश्चित् अत्यनुप्रास वृत्यनुप्रासयमकादयः। अर्लं कियाः शन्दालंकाराः। मार्ग-विभागार्थम् गौडवेदर्ममार्गयोवे सादृश्यद्योतनार्थम्। प्रागपि प्रथमपरिच्छेदे। उक्ताः। " तत्प्रयोजनं तु अत्यनुप्रासो वेदमे रङ्गीकृतः न गौडीयेरित्यादिनाः मार्ग-भेदकथनम्।"—कान्यादर्शं, प्रभा, टीका पृ० ११४

२. ईदर्शं संश्वायैव यदि जातु प्रयुज्यते । स्यादलक्कार प्वासी न दोपस्तत्र तत्वथा ।।—दण्डी काव्यादर्श ३, १४१

किया गया है । र उक्त स्थलों में 'अलङ्कार' अथवा 'अलङ्किया' का प्रयोग गुण के पर्याय के रूप में हुआ है; क्योंकि दण्डी काव्य-दोपों को स्थिति-विशेष में काध्य के गुण मानते हैं। देश, काल, कला, आगम अदि के विरोध-रूप दोषों के स्वरूप वर्णन के अनन्तर उन्होंने कहा है कि ये सभी विरोध कवि-कौशल से दोप-मुक्त होकर गुण को सीमा में आ जाते हैं। इससे यह सिद्ध है कि दोप-विपर्यय को गुण मानकर भी दण्डी कहीं-कहीं उसे अलङ्कार कहते हैं। गुण को अलङ्कार कहने में दण्डी के मतानुसार कोई अनुपपत्ति नहीं; क्योंकि उनके अनुसार गूण भी एक अर्थ में अलङ्कार ही हैं। दण्डी की इस धारणा को समझ नेने पर रङ्गाचार्य की व्याख्या की अपूर्णता स्पष्ट हो जाती है। निष्कर्ष-रूप में कहा जा सकता है कि रलेपादि गुण को दण्डी मार्ग-विभावक अलङ्काद मानते थे तथा रूपक आदि अलङ्कार को मार्गद्वयगत साधारण अलङ्कार । दोनों में दूसरा भेद यह है कि गुण को वैदर्भ मार्ग का आवश्यक अङ्ग स्वीकार किया गया है; पर अलङ्कार (रूपक आदि मार्गद्वयगत अलङ्कार) को काव्य का आवश्यक तत्त्व नहीं माना गया है। रूपक आदि अलङ्कार दोनों मागों में रह भी सकते हैं और नहीं भी; किन्तु दस गुणों के अभाव में वैदर्भ माग की सत्ता नहीं रह सकती। वैदर्भ मार्ग से श्ण्डी का अभिप्राय उत्तम शैली के काव्य का है। श्री एस॰ पी॰ भट्टाचार्य की यह धारणा उचित ही जान पड़ती है कि दण्डी ने वैदर्भ मार्ग का प्रयोग उपलक्षण के रूप में किया है। वह सभी सुन्दर शैलियों के लिए प्रयुक्त है। अतः, यह कहना अनुचित नहीं होगा कि दण्डी गुण को उत्तम काव्य का आवश्यक धर्म मानते थे। उनकी दृष्टि में अलङ्कार का उतना महत्त्व नहीं है, जितना गुण का। वामन ने भी गुण को काव्य का आवश्यक तत्त्व माना है। डॉ॰ सुशील कुमार डे ने इस तब्य की स्वष्ट किया है कि यद्यपि दण्डी ने गुण और अलङ्कार का भेद सैद्धान्तिक रूप से स्पष्ट नहीं किया है, तथापि रीति-सम्प्रदाय में दोनों के भेद की जी विवेचना

१. अनुकम्पाचितशयो यदि कश्चिदिबस्यते । न दोपः पुनक्कोऽपि प्रत्युतेयपलङ्किया ।। —दण्डी, का यादशै, ३, १३७

२. विरोधः सकलोप्पेप कदाचित् कविकौशलात् । उत्कम्य दोपगणनां गुणवीयी विगाहते ।!—वहो, ३, १७६

হু. ডাঁ॰ সম্থান্য The Gaudi riti in Theory and Practice
—I. H. Q Vol. III पुर ३७६

हुई है उसका मार्ग उन्होंने ही प्रशस्त कर दिया था। भेरी मान्यता है कि दण्डी काव्य में गुण को सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण तत्त्व मानते थे। उन्होंने गुण को काव्य की आत्मा के रूप में स्वीकृति दी है। काव्यादर्श में इष्ट अर्थ से युक्त पदावली को काव्य शरीर माना गया है। इस काव्य-शरीर की आत्मा का स्वष्ट कथन नहीं हुआ है। काव्य के दो मार्गों में से वैदर्भ मार्ग के प्राण के रूप में श्लेप आदि दस गुणों का उल्लेख हुआ है। इनमें कुछ गुण गौड मार्ग के भी प्राण-भूत हैं। ओज गुण को दोनों मार्गों के गद्य का प्राण माना गया है। समाधि गुण को काव्य-सर्वस्व कहा गया है जो दोनों मार्गों के किवयों द्वारा काव्य की आत्मा के रूप में समादृत होता है। इससे स्वष्ट है कि दण्डी ने काव्यगुणों को काव्य के आत्मतत्त्व के रूप में प्रतिध्ठित कर दिया है।

प्रश्न यह उठता है कि जब दण्डी ने समाधि, ओज आदि गुणों को मार्गद्वयगत या साधारण अलङ्कार मान लिया तो उन्हें मार्गविभाजक कैसे माना जा सकता है? यदि वे मार्ग-विभाजक नहीं हैं तो रूपक आदि मार्ग-द्वय-साधारण अलङ्कारों से उनकी भिन्नता का आधार क्या है?

दण्डी की समीक्षा-पद्धति पर विचार करने से प्रथम प्रश्न का समाधान मिल सकता है। संस्कृत-समालोचना में पीछे चलकर जिस प्रकार एक-एक शब्द के औचित्य पर विचार कर उसके प्रयोग की प्रवृत्ति पायी जाती है उस प्रकार का प्रयत्न काव्यादशं में नहीं पाया जाता। जहाँ दण्डी ने कुछ असावधानी से यह कह दिया है कि श्लेष आदि दसो गुण वैदमं मार्ग के प्राण हैं तथा गौड मार्ग में प्राय: इनका विपर्यय रहा करता है, वहाँ सिद्धान्त-वाक्य के अर्थ की अनिश्चयात्मकता स्पष्ट है। न तो दसो गुण वैदमं काव्य के प्राण ही माने जा

E. "Dandin practically foreshadows, if he does not theoretically develop the rigid differentiation between the guna and the Alamkara of the riti school." —Dr. De. Hist. of skt. Poetics Vol II 90

२. शरीरं ताबहिष्टार्धेन्यविच्छन्ना पदावली ।- दण्डी, कान्यादर्श १, १०

३. ओजः समासभूयस्त्वमेतद्गबस्य जीवतम् । - वही, १,८०

४ तदेतत् काव्यसर्वस्यं समाधिनीम यो ग्रणः । कविसार्थः समग्रोऽपि तमेनमनुगच्छति ॥— वही, १ १००

सकते आर न उनके विपर्यय को गौड मार्ग की आत्मा के रूप में ही स्वीकार किया जा सकता। 'विपर्यय' शब्द का अर्थ भी विवादास्पद है। इस विषय पर गुण और रीति के सम्बन्ध विवेचन के कम में विस्तार से विचार किया गया है। प्रस्तुत सन्दर्भ में इतना ही विचारणीय है कि दण्डी के कुछ वाक्यों के अर्थ अनिश्चित हैं और उनके अर्थ-निर्धारण के लिए 'काब्यादर्श' में इतस्तत: व्यक्त उनके सिद्धान्तों का सहारा छेना आवश्यक है। अर्थ के अनिश्चय का कारण सम्भवतः पुस्तक का पद्य-बद्ध होना है। आलोचना की भाषा गद्य में जितनी प्रौढ हो सकती है उतनी पद्य में नहीं। इस विचार का उद्देश्य गुण को मार्ग-विभाजक या एक्मार्ग गत मानने वाले मत के औचित्य का परीक्षण है। दण्डी के दस गुणों में से क्लेप, प्रसाद, समता, कान्ति एवं सुकुमारता केवल वैदमें मार्ग के गुण हैं। इन्हें मार्ग-विभाजक मानने में विवाद का अवकाश नहीं। बोज वैदर्भ मार्ग के केवल गद्य में गुण माना जाता है, पद्य में नहीं; जबिक गौड पद्य में भी इसे गुण-रूप में स्वीकार करते हैं। अत: इसमें भी अशिक मार्ग-विभाजकत्व माना जा सकता है। माधुर्य का श्रुत्यनुवास भेद भी एकमार्गगत है। शेव गुण दोनों मार्गों में साधारण हैं। इस प्रकार गुण को मार्ग-विभाजक कहने का आधार प्राचान्य-मात्र है। अधिकांश गुण एकमार्ग-गत हैं। उन्हीं के आवार पर दोनों मार्गों का विमाजन होता है। अतः, गुणों को सामान्यतः दण्डी ने मार्ग-विभाजक अलङ्क्रिया कह दिया है।

दूसरा प्रश्न मार्गद्वय-साधारण गुणों के सम्बन्ध में है। रूपक आदि अलङ्कार भी साधारण हैं और अर्थं व्यक्ति, उदार तथा समाधि गुण भी। दोनों दण्डी के अनुसार काव्य के अलङ्करण हैं। अतः, दोनों को अभिन्न क्यों नहीं माना जाय? दण्डी सम्भवतः इस शङ्का के प्रति सजग थे। अतः, उन्होंने इन साधारण गुणों के लक्षण में साधारण अलङ्कारों से भेद का सङ्केत कर दिया है। उन्होंने किसी भी साधारण अलङ्कार को काव्य का आवश्यक अङ्ग नहीं कहा है। किसी अलङ्कार के अभाव में काव्यत्व की हानि नहीं होती; किन्तु इन साधारण गुणों के अभाव में काव्यत्व ही नष्ट हो जाता है। समाधि को काव्य-सर्वस्व वह कर काव्य में उसकी अनिवार्य सत्ता की स्थापना की गयी है। उदारता गुण से काव्य-पद्धति सनाय होती है। ये अतः, वह भी दण्डी

१. तदेतत्कान्यसर्वस्व समाधिनीम यो ग्णः ।- दण्डी, कान्यादर्श १, १००

२. तदुदाराह्व तेन सनाथा कान्यपद्धतिः ।। – वही, १, ७६

के अनुमार काव्य का आवश्यक घर्म है। अर्थव्यक्ति गुण नेयत्व दोष का अभाव है। इसके अभाव में नेयत्व दोष के कारण काव्यत्व की हानि होती है। अतः अर्थेव्यक्ति भी काध्य का नित्य घमं है। माधुर्य गुण के अग्राम्यता भेद के विश्लेपण-प्रसङ्ग में दण्डी ने अलङ्कार के अनित्य-काव्य-धर्मत्व तथा अग्राम्यता माधुयं के नित्य काव्य-धर्मत्व का स्पष्ट निर्देश किया है। उनकी मान्यता है कि सभी बन्दार्थगत अलङ्कार अपने आश्रयभूत अर्थ में स्थित रस की व्यञ्जकता में उत्कर्ष का बाघान करते हैं; किन्तु अग्राम्यतः का रसोत्कर्ष में अलङ्कार की अपेक्षा अधिक योग रहता है। रस शब्द का प्रयोग यहाँ सामान्य अर्थ में हुआ है, पारिभाषिक अर्थ में नहीं। स्पष्ट है कि दण्डी काव्य में अलक्कार की अपेक्षा गुण को अधिक महत्त्वपूर्ण मानते थे। दण्डी के उक्त कथन पर टिप्पणी देते हुए पण्डित रङ्गाचार्य ने स्वब्ट किया है कि अलङ्कार रस का कुछ पोषण अवस्य करत हैं; पर अग्राम्यता वह कार्य बाहुल्य से करती है। अलक्कार के अमाव में भी शब्दार्थ में रसपोषकता देखी नाती है। इस विवेचन से यह निष्कषं प्राप्त होता है कि दण्डी गुण और अलङ्कार में निम्न-लिखित भेद मानते थे :-

- (१) गुण भी काव्य के शोभाकर घर्म होने के कारण अलङ्कार कहे जा सकते हैं; पर वे मुख्यतः वैदर्भ मार्ग में रहते है जबिक अलङ्कार दोनों मार्गी में साधारणतया रह सकते हैं। गुण के आधार पर मार्ग में वैशिष्ट्य आता है। अतः, वे मार्ग-विभाजक विशिष्ट अलङ्कार हैं, पर अलङ्कार काव्य के सामान्य धर्म हैं।
- (२) कुछ गुण भी मार्गद्वय-साधारण हैं। उनका अल द्धार से भेद यह है कि वे काव्य के अनिवार्य घर्म हैं; पर अलङ्कार का उसकी अपेक्षा वम महत्त्व है। अनक्कार के बभाव में काव्यत्व की हानि नहीं होती; पर उन गुणों के अभाव में काव्यत्व नष्ट हो जाता है।

१. नहि प्रतीतिः सुभगा शब्दन्यायविल ह्निनी ।। — दण्डी, कान्यादर्श, १, ७१

२. कामं सर्वो प्यलङ्कारो रसमधे निषञ्चति ।

तथाध्ययाम्यतेवेनं भारं वहति भूयसा !!—वही, १, ६२ 3. अर्लंकाराः यथाकशं चहरूं परिपोषयन्ति । अयाम्यता तु तदेव बाहुरयेनातु-तिष्ठति । द्रयते हि निरलंकारयोरिप विशुद्धयोः शब्दार्थयोः रसपरिपोपकता । - कान्याद्श, प्रभा-टीका, पृ० ६७

(३) दोनों अपने आश्रयभूत अर्थ में स्थित रस का पोषण करते हैं; पर अग्राम्यता माधुर्य गुण यह कार्य अधिक करता है। अतः वह अलङ्कार से अधिक महत्त्व का भागी है।

उद्भट

गुण और अलङ्कार के सम्बन्ध-निरूपण को दृष्टि से उद्भट की स्थापना सर्वथा गोलिक है, यद्यपि यह सिद्धान्त किसी भी उत्तरवर्ती आचार्य के द्वारा स्वीकृत नहीं हुआ है। उद्भट ने नवीन दृष्टि से दोनों का अभेद सिद्ध करने का प्रयास किया है। अपने मत की पुष्टि के लिए, सम्भव है, उद्भट ने और भी युक्तियां दी हों; पर वे उपलब्ध नहीं हैं। वे गुण को सङ्घटना पर आश्रित मानते थे तथा गुण और अलङ्कार को समवाय सम्बन्ध से काव्य में स्थित मानकर दोनों के भेद-निक्षण को ब्यर्थ समझते थे। उनकी मान्यता को उद्धृत कर अनन्दवर्धन ने उसका खण्डन किया है। अभिनव गुप्त ने भी व्वन्यालोक-लोचन में उस मत को उद्धृत किया है। काव्यप्रकाश में मम्मट ने उक्त मत का खण्डन किया है। माणिक्यचन्द ने काव्यप्रकाश में उद्घत उस मत को उद्भट का मत स्वीकार किया है। है हमचन्द्र भी उसे उद्भट का ही मत मानते हैं। उद्भट ने अपने 'काव्यालक्षारसारसङ्ग्रह' में गुणों का उल्लेख नहीं किया है। उन्होंने अपनी गुणालङ्कार-घारणा भामह की रचना पर 'भामह-विवरण' नामक टीका लिखने के कम में व्यक्त की है, जो उत्तरवर्ती आचायाँ के द्वारा पूर्वपक्ष के रूप में उद्भुत है। ध्वन्यालीक, लीचन तथा काव्यप्रकाश आदि में उद्भुत भामह-विवरण के बंश में उद्भुट की स्थापना मूलता यह है कि गुण और अलङ्कार, दोनों काव्य के शोभाकारक धर्म हैं। अतः, दोनों में कोई भेद नहीं। उद्भट ने अपने पूर्ववर्ती आचार्यों के गुण-अलक्कार के भेद के आधार को अस्वीकार किया है। उनके अनुसार लीकिक उदाहरण के आधार पर जो गुण और अलङ्कार का भेद प्रतिपादित होता रहा है, उसमें आचायों

सङ्बटनाया धर्मी गुणा इति भट्टोद्भटादय, धर्मीरच धर्म्यां अता इति प्रसिद्धो
मार्गः । — अभिनव, लोचन, २ पृ० ३१०-११

२. शब्दार्थालक्काराणां गुणवत्समवायेन स्थितिरिति भामहवृत्तौ भट्टोद्भटेन भणनमसत्। —काव्यप्रकाश, माणिक्यचन्द्र-कृत-टीका मैसूर-संस्करण, पृ० २८६

३. इह तु उभवेषां समवायेन स्थितिरिःत अभिषाय 'तस्मात् गब्बरिकामवाहेण गुणालङ्कारभेद' इति भामह-विवरणे यद् भट्टोद्भटोऽभ्यषात्, तन्निरस्तम् ।

<sup>-</sup> देम॰ कान्यानुशासन न्याख्या, पु॰ २०

की गतानुगतिकता मात्र है, मीलिक चिन्तन नहीं। जो बात लोक में सत्य हो, वही काव्य में भी सत्य हो; यह आवश्यक नहीं। लोक में यह देखा जाता है कि शूरता आदि गुण का व्यक्ति के साथ समवाय-सम्बन्ध रहता है। व्यक्ति से अलग कर शूरता को नहीं रखा जा सकता। दूसरे शब्दों में, गुण का व्यक्ति के साथ अविभाज्य सम्बन्ध रहता है; किन्तु अलङ्कार व्यक्ति के शरीर पर संयोग-सम्बन्ध से रहा करते हैं। हार आदि अल द्धार की, जो संयोग-सम्बन्ध से व्यक्ति के नरीर पर रहते हैं, शरीर से अलग किया जा सकता है। अर्थात् लोक में गुण नित्य एवं अलङ्कार अनित्य शोभाकर तत्व हैं। इसी के साद्य पर आचार्यों ने यह कल्पना कर ली है कि काव्य के गुण भी उसमें समवाय सम्बन्ध से रहते हैं और अलङ्कार संयोग-सम्बन्ध से । अर्थात काव्य-गण काव्य के नित्य शोभाहेतु हैं और काव्यालङ्कार अनित्य शोभा-हेतु । उद्भट की मान्यता है कि लौकिक गुण शूरता आदि का व्यक्ति से समवाय-सम्बन्ध तथा हार आदि का संयोग-सम्बन्ध अवन्य है और इसीलिए शूरता आदि गुण हार बादि अलङ्कार से भिन्न हैं; किन्तु काव्य में गुण की तरह अलङ्कार भी समवाय सम्बन्ध से ही रहा करते हैं। बत:, गुण और अलङ्कार में भेद मानने का कोई आधार नहीं। एक बार किसी आचार्य ने शरीर के साथ गुण और अलक्कार के नित्य और अनित्य सम्बन्ध के सादृ इय के आधार पर काव्यगुणों को नित्य एवं काव्यालङ्कारों को अनित्य मानने की भूल कर दी और अन्य आचार्य मेष-प्रवाह की तरह बिना बिचारे उनी मार्ग पर चलते रहे। बस्तुतः, गण और अलङ्कार दोनों काव्य में समवाय वृत्ति से ही रहा करते हैं। वतः उद्भट के द्वारा गुण और अलब्हार में अभेद मानने के दो आधार हैं-(क) दोनों ही काव्य के शोभाकर धर्म हैं तथा (ख) दोनों की काव्य में समवाय-वृत्ति से स्थिति रहा करती है।

उद्भट की उक्त स्थापना का खण्डन व्वनि-प्रस्थान के आचायों ने जिन युक्तियों से किया है उनपर आगे विचार किया जायगा। उद्भट गुण और अलङ्कार के आश्रय का भेद निरूपित नहीं कर सके थे। अतः, उनकी दृष्टि में दोनों का स्वरूपगत भेद नहीं आ सका। व्वनि-प्रस्थान में गुण का आश्रय रस तथा अलङ्कार का आश्रय शब्दार्थ निर्णीत हो जाने पर दोनों का भेद स्पष्ट हो

१. एवं च- "समवायवृत्त्या शौर्व्यादयः संबोगवृत्त्या तु हारादय इत्यस्तु गुणा-लङ्काराणां भदः, आजःप्रभृतोनामनुप्रसोपमादीनां चोभयेपाम प समवायवृत्त्या स्थितिरिति गड्डरिकाप्रवाहेणैवेषां भेदः । — काब्यप्रकाश में च्छृत, ८ पृ० १८१

गया। उद्भट ने मानव शरीर से अलङ्कार के संयोग-सम्बन्ध तथा काव्य-शरीर से अलङ्कार के समवाय सम्बन्ध के भेद की जो कल्पना की है वह युक्तिसङ्कृत ही है। ध्वनिवादी आचार्य भी अलङ्कार को काव्य का अनित्य तत्त्व सिद्ध करने के लिए काव्यालङ्कार की उपमा हार आदि लीकिक अलङ्कार से देते हैं। यह उचित नहीं जान पड़ता। प्रश्न यह है कि जैसे मानव-शरीर पर पंयोग-सम्बन्ध से रहने वाले हार आदि अलङ्कार को स्वेच्छा से उतार कर रख दिया जाता है और अवसर पर उन्हें स्वेच्छा स धारण कर लिया जाता है, क्या उसी प्रकार काव्य से उपमा, रूपक आदि को स्वेच्छा के हटाया या जोड़ा जा सकता है ? इस बदन पर विस्तृत विवेचन अपेक्षित है। ध्वनिवादी आचारों की गुणालङ्कार-धारणा को समीक्षा के ऋम में इस विषय पर सविस्तर विचार किया जायगा।

भरत, भामह एवं दण्डी की गुणालक्कार-घारणा के विवेचन से स्पष्ट है कि उन्होंने दोनों के भेद-निरूपण का आयास नहीं किया। दण्डी में गुण और अलक्कार के भेद का सक्कोत अवश्य मिल जाता है, पर संद्धान्तिक रूप में उन्होंने दोनों के पारस्परिक भेद का उल्लेख नहीं किया है। उद्भट ने दोनों में अभेद सिद्ध करने का जो प्रयास किया है और उनके स्वरूप में भेद मानने वाले जिस सिद्धान्त को उन्होंने उद्धृत किया है उससे स्पष्ट है कि उनके पूर्व भी अनेक आचारों ने गुण को अलब्कार की अपेक्षा अधिक महत्त्वपूर्ण काव्य-धर्म स्वीकार किया था। वे गुण को काव्य का नित्य धर्म मानते थे तथा अलक्कार को अनित्य धर्म। किन्तु उद्घट ने यह स्पष्ट नहीं किया कि गुण को समवाय-वृत्या काव्य से मम्बद्ध तथा अलक्कार को उससे संय ग-वृत्या सम्बद्ध मानने वाले कीन-कीन आचार्य थे। उद्घट के पूर्ववर्ती आचार्यों को उपलब्ध रचनाओं में इस प्रकार के सिद्धान्त की स्थापना का प्रयास नहीं पाया जाता।

#### वामन

सर्वप्रथम वामन ने गुण और अलङ्कार का तात्तिक भेद स्पष्ट किया।
वे उद्भट के समकालीन थे। डॉ॰ ह्वा॰ राघवन की मान्यता है कि वामन
ने उद्भट के सिद्धान्त के खण्डन के लिए गुण और अलङ्कार में भेद प्रदर्शित
किया। डॉ॰ राघवन की इस मान्यता का आधार स्पष्ट नहीं। आनन्दवर्धन,
मम्मट आदि आचार्यों ने जिप प्रकार उद्भट के सिद्धान्त को उद्धृत कर युक्तियों
से उसका खण्डन किया है, उस प्रकार का प्रयत्न वामन ने नहीं किया। यदि

१ हाँ इ। राघवन, Bhoja's Sringara Pakasa, पृ० ३०१

उद्भट के मत का खण्डन जन्हें अभिन्न ते होता तो पूर्वपक्ष के रूप में उसे वे अवस्य उपस्थित करते। उद्भट के द्वारा निर्विष्ट गुण और अलङ्कार के बीच भेद मानने वाले सिद्धान्त को दृष्टि में रखते हुए यह मानना अधिक युक्तिसङ्गत होगा कि वामन के बहुत पूर्व से गुण और अलङ्कार के बीच भेद-निरूपण का प्रयास चल रहा था। वामन ने उस विचार को सुसम्बद्ध रूप देकर अपने 'काव्यालङ्कार सूत्र' में प्रस्तुत किया। उद्भट के पूर्व दण्डी भी प्रकारान्तर से गुण और अलङ्कार का भेद दिखा चुके थे। वामन में दण्डी के मत का भी पल्लवन हुआ।

वामन ने अलङ्कार शब्द का प्रयोग दो अर्थों में किया है। सामान्य अर्थ में काव्य का सीन्दर्य अलङ्कार है। अलङ्कार के इस व्यापक अर्थ में काव्य-सीन्दर्य के सभी उपादान अलङ्कार हैं। अतः इस दृष्टि से गुण भी धलङ्कार हैं। अलङ्कार की सत्ता से ही काव्य प्राह्म होता है। इस कथन में अलङ्कार सीन्दर्य का पर्याय है। वामन ने कहा है कि काव्य में दोष-हान तथा गुण एवं अलङ्कार के आदान से वह अलङ्कार सम्पन्न होता है। यहाँ एक अलङ्कार का प्रयोग सामान्य अर्थ में तथा दूसरे का विशेष अर्थ में हुआ है। विशेष अर्थ में उपमा, रूपक आदि काव्य के अलङ्कार हैं, जो उसे अलङ्कृत कर उसकी शोभा की वृद्धि करते हैं। इस विशेष अर्थ में ही प्रयुक्त अल ज्ञार का गुण से भेद निरूपण सम्भव है। वामन के गुण और अलङ्कार के लक्षण पर विचार करने से दोनों का पार्थवय स्पष्ट हो जाता है। वामन के अनुसार काव्य की शोभा के हेतुभूत घर्म गुण हैं। ४ अलङ्कार काव्य की शोभा की वृद्धि करने वाले धर्म हैं। " स्नष्ट है कि गुण के अभाव में काव्य में सीन्दर्य नहीं रह सकता। अलङ्कार काव्य में सीन्दर्य की सुब्टि नहीं कर सकते। वे काव्य में शोभा के रहने पर उसकी वृद्धि मात्र कर सकते हैं। काव्य में सौन्दर्य के नहीं रहने पर अलङ्कार व्यथं हैं। गुण से काव्य में सीन्दयं आता है और अलङ्कार उसे अभिवद्ध करते हैं। अतः गुण के रहने पर ही काव्य में अलक्कार की उपादेयता है। काब्य-सीन्दर्य के लिए गुण अनिवार्य हैं। अतः वे काब्य के नित्य धर्म हैं। अलकार के बभाव में भी काव्य में सीन्दर्य रह सकता है। अत: अलकार

१. 'सीन्दर्यमखङ्कारः।'-वामन, कान्यालंकारसूत्र १, १, २

२. 'कान्य प्राह्मम् अलङ्कारात् ।'- वही १, १, १

३. स दोषपुणालक्कारहानादानाभ्याम् । - वही, १, १, ३

४. काव्यशोभायाः कत्तीरो धर्मा गुणाः !- वही, ३: १, १,

५. तदतिशयक्षेतवस्त्वल्ह्याराः ।—वही, ३, ३, २

५. पूर्वे नित्याः । थही, ३, १,३ पूर्वे गुणा नित्याः । तैर्विना कान्यशोभानुपपत्तेः । — नही, वृत्ति पृ० ११८

काव्य के अनित्य धर्म हैं। अपनी इस मान्यता की पुष्टि के लिए वामन ने बोकिक सीन्दर्य की उपमा दी है। जिस प्रकार युवती का सहज सीन्दर्य अलङ्कार के अशव में भी मन में आङ्काद उत्पन्न करता है, और वह गुण-युक्त रूप अलङ्कात होने पर भी चित्त को आङ्कादित करता है, उसी प्रकार गुणयुक्त काव्य अलङ्कार के भाव एवं अभाव, दोनों ही अवस्थाओं में मनोज होता है। किन्तु, स्वाभाविक लावण्य से जून्य स्त्री के घरीर पर जिस प्रकार अलङ्कार भ दे लगते हैं, उसी प्रकार काव्य के घरीर में भी गुण-जिनत सीन्दर्य का अभाव रहने पर उपमा आदि अलङ्कार असुन्दर जान पड़ते हैं। र

उक्त विवेचन के आधार पर वामन के मतानुसार गुण और अलङ्कार की प्रारमित स्थित इस प्रकार स्पष्ट की जा सकती है। दोनों में इस दृष्टि से साम्य है कि दोनों ही शब्दार्थ के धर्म है तथा दोनों ही काब्य में उत्कर्ष का आधान करते हैं। दोनों में वैषम्य यह है कि—(क) काब्य में शोभा गुण के कारण आती है. जविक अलङ्कार से शोभा का अतिशय होता है। (स) गुण शब्द एवं अर्थ के नित्य धर्म हैं; पर अलङ्कार अनित्य। काब्य-सीन्दर्य का हेतु होने के कारण गुण की काब्य में अनिवार्य सत्ता रहती है; किन्तु अलङ्कार की सार्वत्रिक सत्ता आवश्यक नहीं। (ग) केवल अलङ्कार काब्य की शोभा की मृष्टि नहीं कर सकते। गुण के रहने पर ही वे सौन्दर्यातिशय के लिए उपादेय होते हैं; पर अलङ्कार के अभाव में भी गुण के सद्भाव से काब्य में सौन्दर्य की मृष्टि हो जाती है। अतः, उद्भट की मान्यता के विरुद्ध यह कहा जा सकता है कि गुण काब्य में समवाय सम्बन्ध से रहते हैं तथा अलङ्कार संयोग सम्बन्ध से। वामन काब्य में अलङ्कार की अपेक्षा गुण को अधिक महत्त्वपूर्ण मानते हैं। उनके अनुसार गुण और अलङ्कार अभिन्न नहीं। डाँ० नगेन्द्र ने लिखा है कि 'वामन

युवतेरिव रूपमङ्ग कान्यं,
स्वदते शुद्धगुणं तद्यतिव ।
विद्यत्ययं निरन्तराभिः ।।
सदलक्कारविकलपकलपनाभिः,
यदि भवतिवचश्च्युतं गुणेभ्यो,
वपुरिव यौवनवन्ध्यमङ्गनायाः ।
अपि जनद्यितानि दुर्भगत्वं,

नियतमलङ्कार।णि संश्रयन्ते ।।—वामन, काश्यालङ्कारस्त्र, पृ० ११७ का॰ शा॰ वि॰—१७

का यह पार्थक्य प्रदर्शन उनके अपने सिद्धान्त के अनुसार सर्वया साष्ट और निर्म्मान्त है।'' उनका यह कथन उचित ही है।

## **मित्रारेन्द्रराज**

उद्भट के काव्याल द्वारसारसङ्ग्रह के टीकाकार प्रतिहारेन्दुराज ने गुणबलद्वार के पार्थ गय का विवेचन वामन की धारणा के अनुख्य किया है। उनके
अनुसार गुण के अभाव में काव्य की सत्ता सम्भव नहीं। गुण के अभाव में
अलद्वार भी असुन्दर लगने लगते हैं। गुण जब काव्य में घोभा का आधान कर
देते हैं तब अलद्वार उस घोभा की वृद्धि करते हैं। गुण-रहित काव्य में उपमा
आदि अलद्वार की योजना वृद्धा के घारीर पर धारण किये हुए हार आदि
आभूषण की तरह भद्दी जान पड़ती है। प्रतिहारेन्दुराज ने गुण और अलद्वार
के भेद-निक्ष्पण-कम में वामन के क्लोक को उद्धृत किया है। स्वष्टतः, वामन
की तरह प्रतिहारेन्दुराज भी गुण को काव्य का नित्य एवं अलद्वार को अनित्य
धमं मानते हैं। किन्तु, यह नहीं मान लिया जाना चाहिए कि अनित्य धमं होने
के कारण काव्य में अलद्वार की कोई उपादेयता नहीं। प्रतिहारेन्दु ने इस
तथ्य को स्वष्ट किया है कि जिस प्रकार हार आदि लीकिक अलद्वार गुणवान
धरीर की घोभा-वृद्धि में उपयोगी होते हैं, उसी प्रकार रूपक आदि
काव्याल द्वार भी काव्य के सीन्दर्य को बढ़ाने के कारण उपादेय हैं। द

गुण और अलङ्कार के भेद को स्पष्ट करने के लिए प्रतिहारेन्द्रराज ने बामन का सूत्र उद्धृत किया है तथा अमक्शत क से एक क्लोक उद्धृत कर यह दिखाया है कि अलङ्कार के अभाव में भी गुण के सद्भाव से काव्यत्व की सिद्धि हो जाती है। प्रतिहारेन्द्र के द्वारा उद्धृत अमक के क्लोक में कोई अलङ्कार

१. इ.प्टब्य-डॉ॰ नगेन्द्र, हिन्दी का॰यालङ्कार सूत्र की भू मका, पृ० १८

२ यथे विमिदानीं गुणरेव कृतकृत्यस्वात् कान्यस्य अलङ्कारःणां तत्र निर्पयोगता प्राप्नोति । नैवम् । गुणादितशोभे कान्ये अलङ्काराणां शोभातिशयिवद्यायत्व त् लौकिकालङ्कारवत् । × × म खलु निर्गृणे कान्ये निवध्यमानानामलङ्काराणां जरखोपिदलङ्कारवत् शोमाविधायित्वं दृश्यते । × × दथा कान्यालङ्काराणा-मिप निर्गेणे कान्ये निवध्यमानानां कान्य-शोभाहे तुरवाभावः स्वशोभाहानि भवति । यदबोचन् भट्टवामनः "युवतेरिव + सदलङ्कारिवव्ययक्षयनाभिः ।। यदि भवति वपुश्च्युतं गुणेभ्यः + दुर्भंगावं नियतमलङ्काराणि संअयन्ते । × × × अत यवालङ्काराणामनित्यता गुणरिहतं हि कान्यमकान्यमेव भवति, न त्वलङ्काररिहतम् । अलङ्काराणां गुणोपजनितशोभे कान्ये शोभातिशयविधा-यित्वात् । — प्रतिहारेन्द्र, राधवन Sr. Pr. में उद्धृत पृ० ३०६

नहीं है, फिर भी उसमें माधुर्य और ओज से पुष्ट प्रसाद गुण की सत्ता होने कं कारण उसे अकाव्य नहीं कहा जा सकता।

प्रतिहारेन्द्राज के अनुवार गुण काव्य का सबसे महत्त्वपूर्ण धर्ष है। अपनी इस धारणा के अनुरूप उन्होंने काव्य की परिभाषा देते हुए शब्दार्थ-रूप शरीर के गूण-संस्कृत होने में काव्यत्व माना है। 3 अलङ्कार अधि भी काव्य के शरीर बब्द एवं अर्थ का संस्कार करते हैं; किन्तु मुख्य वृत्ति से गुण ही उसका संस्कार करते हैं। अत:, गूण से संस्कृत शब्दार्थ-शरीर ही काव्य है। माधूर्य ओज और प्रसाद गुण काव्य के राव्दार्थ-रूप गरीर में रहते हैं, आत्मभूत रस में नहीं। यह शरीरस्य माध्यं और ओज से पुष्ट प्रसाद रस की अभिव्यक्ति में सहायकः होता है। गूण को भी रस की तरह काव्य का नित्य धर्म माना गया है। भेद केवल इतना है कि गूण शब्दार्थ का धर्म है, जिसकी आत्मा रस है। उक्त विवेचन से स्पब्ट है कि गुणों की संख्या एवं उन हे लक्षण की धारणा में वामन से असहमत होने पर भी प्रतिहारेन्द्रराज गुण-अलङ्कार के भेद-निरूपण में उनके अनुयायी हैं; पर गुणों की संख्या में आनन्दवर्धन से सहमत होने पर भी गुण को रसाश्रित एवं अलङ्कार को शब्दार्थ पर आश्रित मानकर दोनों के भेद-शिरूपण की उनकी पद्धति का अनुगमन नहीं करते। भोज

गुण और अलङ्कार की पारस्परिक स्थिति के सम्बन्ध में भोज की धारणा वामन की घारणा से मिलती-जुलती है। 'सरस्वतीकण्ठाभरण' में भोज ने रसः के बवियोग की तरह गुण के योग को काव्य में नित्य माना है; किन्तु अलङ्कार-पोग अनित्य माना गया है। <sup>व</sup> उनकी मान्यता है कि गुणवत् काव्य में हो अलङ्कार रहता है। अतः, काव्य में जहाँ-कहीं अलङ्कार की सत्ता रहेगी, वहाँ गुण के साथ उसका सञ्चर अवश्य रहेगा । र गुण नित्य होने के कारण प्रत्येक अलङ्कृत या अनलङ्कृत कान्य में अनिवार्यतः रहता है।

१. बच्चे च अबंकाररिहतम पे केवजगुनसंहित्रधमाणराव्दार्थरारीर कान्यं दृश्यते, यथा अमहकस्य कवेः अनिवद्धशृङ्गाररसस्यन्दो श्लोकः 'कथनपि कृतप्रत्यासची' -प्रतिहारेन्द्र, राधवन Bhoja's Sr. Pr. में टढ्र त, पृ० ३०६

२ कान्य खलु गुगसंस्कृतसन्दार्थं सरी (त्वात् । — वही पृ०, ३०७ ३. नित्यो हि कान्ये गुणयोग इव रसादियोगः ! — भोज, स० क० आ० १ पृ० ७६१ 'कदाचिदलंकारयोगोऽपि त्यज्यते, न तु त्सावियोगः गुखयोगश्च व्यभिचरित-सम्बन्धाविति । - बही, १ पू० ७७१

४ गणबत्येव वाक्येऽल कारयोगः ।-वहो, १ पृ० १९.११

उनके अनुसार कुछ अलङ्कार गुणों से ही बनते हैं। अतः, उनमें कार्य-कारण सम्बन्ध रहता है। उदाहरणार्थं, रीति नामक शब्दालङ्कार रलेप आदि गुणों पर ही आधृत हैं।

वामन की तरह भोज ने भी गुण को काव्य का अनिवार्य अङ्ग मानकर उसे अलङ्कार से अधिक महत्त्व प्रदान किया है। ग्ण-हीन काव्य अलङ्कृत होने पर भी सुन्दर नहीं होता । अतः, काव्य में अलङ्कार-योग की अपेक्षा गुण योग की प्रधानता है। र शुङ्गारप्रकाश में भी भीज ने यह घारणा व्यवत की है कि काव्य में गुण की योजना अनिवार्य है; पर अलङ्कार-योजना कवि की इच्छा पर निर्भर है। कवि स्वेच्छा से अलङ्कार का त्याग कर भी सुन्दर काव्य की रचना कर सकता है; किन्तु गुण का त्याग कर काव्य-रचना सम्भव नहीं। यही गुण और अलङ्कार का भेद है। । भोज वामन के इस सिद्धान्त से सहमत हैं कि गुण से उत्पन्न शोभा की ही वृद्धि अलङ्कार से होती है। अलङ्कार स्वयं काव्य-सीन्दर्य की सृष्टि नहीं करते। इस मत की पुष्टि के लिए वामन के उनत दो क्लोकों को तो 'सरस्वतीकण्ठाभरण' में उद्धृत किया ही गया है; एक नवीन दलोक की भी रचना की गयी है। भोज का कहना है कि सभी अलकूरण सीन्दर्य की वृद्धि करते हैं, सुष्टि नहीं। अञ्जन रमणी के दीर्घ अपाङ्ग वाले नेत्र की ही श्रीवृद्धि करता है, हार उसके उन्नत उरोज की शोभा बढाता है, तन्बङ्गी की क्षीण कटि पर ही चोली की छटा निखरती है तथा गुरु नितम्ब पर काञ्ची की कान्ति दीख पड़ती है। है स्पष्ट है कि भोज अलङ्कार की

१. गुणैहिं गुणभूतैरेव अर्थकाराः प्राय आर ध्वन्ते । तवया—अस्पृष्टा दोषमात्राभि------शुँकार प्रकाश पृ०६२२-२३; उढृत Bhoja's Sr. Pr. पृ० ३०८

२. ''अलक् कृतमि अवर्थ न का॰ गुणवर्जितम् । गृणयोगस्तयोमु हियो गुणालंकारयोगयोः ॥''—भोज, सरस्वतीकण्ठा० १,८६

३. "तत्र गुणोपादान-अलंकारयोगयोः गुणोपादानं गरीयः। अयमेव गुणालंकार-योविशेषः यदगणोपादाने नियमः अलंकारयोगे तु कामाचार इति । —भोज, शृ० प्र०, टॉ॰ राघवन द्वारा च्छृत Bhoja's Sr. Prakas Vol. І प्०३०६

४. दीर्घापाङ्ग नयनयुगलं म प्यत्यञ्जनश्रीः तुङ्गाभोगी प्रभवति कुचावर्चितु हारयिष्टः । मध्ये सामे वप्षि लभते (लगति) स्थान कूर्यासलच्मीः श्रोणीविस्वे गुरुणि रशनादाम शोभां विभति ।

<sup>—</sup>भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण, १ पृ० १३६

को भातिशयमात्र का हेतु मानते हैं। निस्तेज एवं छोटी-छोटी आँखों की शोभा अञ्जन क्या बढायगा? गलित वक्ष पर रखा हुआ हार उसकी शोभा तो क्या बढायगा—स्वयं भी कान्तिहीन हो जायगा। गुण-हीन काव्य में प्रयुक्त अलङ्कार को भी वही दशा होगी।

सरस्वतीकण्ठाभरण के टीकाकार रत्नेदवर की घारणा है कि भोज न तो कश्मीरी आचार्यों की तरह रसाश्चित तीन गुण मानते हैं और न वामन की तरह गुण को काव्य का सीन्दर्यहेतु और अलङ्कार को सीन्दर्यातिघयहेतु । उनके अनुसार भोज आनन्दवर्धन के मत को अंदातः स्वोकार करते हैं और तीन गुणों को तीन रसों से सम्बद्ध मानते हैं । रत्नेदवर की यह मान्यता युक्ति-सङ्गत नहीं जान पड़ती । भोज की गुणालङ्कार-घारणा के विवेचन से यह स्पष्ट है कि वे वामन की तरह गुण को काव्य का नित्य एवं अलङ्कार को अनित्य घमं मानते हैं । सरस्वतीकण्ठाभरण में यह मान्यता स्पष्ट है कि अलङ्कार घोमाजनक नहीं, द्योभावर्षक मात्र हैं । अतः, मुझे डाँ० राघवन की यह मान्यता तर्कसङ्गत जान पड़ती है कि भोज ने गुण को मुख्य एवं अलङ्कार को अमुख्य कहकर वामन के मत को ही स्वीकार किया है। य

सरस्वतीकण्ठाभरण के टीकाकार रत्नेश्वर ने भोज की धारणा के अनुरूप
गुण को काव्य का मुख्य शोभाहेतु तथा अलङ्कार को अमुख्य शोभाहेतु कहा
है। जैसा कि भोज की गुणालङ्कार-घारणा के विवेचन-कम में देखा जा चुका
है, रत्नेश्वर घ्वनिवादी आचार्यों की इस स्थापना को अनुचित बताते हैं कि
गुण रस के धमं हैं तथा अलङ्कार शब्दार्थ के धमं। उनकी युक्ति यह है कि
रस की काव्य में सार्वत्रिक स्थिति नहीं होती; किन्तु गुण काब्य में सर्वत्र
रहते हैं। यदि गुण को रस का धमं मान लिया जाय तो वह भी रस की
तरह काव्य का अनित्य धमं हो जायगा। गुण को रसावलम्बी या रस का

१. रसालम्बिनो गुणाः, शब्दार्शलम्बिन्धनःतु अलङ्कारा इति काश्मीरकाः। तदगमकन् । तथा हि । यदि काव्यस्य रसप्रधानात्मकतामा अत्यायं विभागः। अलंकारा अपि ति तत्य प्रवाण प्रवा । अथ नायन्नियमो यत् सर्वत्र रसः प्रधानमिति तदा अत्र गुणेषु अपि कर्यं तदालम्बननियमः॥ × काव्यशोभायाः कर्तारो धर्मा गुणास्तदतिशयश्चे तबस्तु अलङ्कारा इत्यन्ये । तदिप न । अस्य रसादिवद्व्याप्तेः । × × — सरस्वतीकण्ठाभरण, रत्नेश्वरकृत टीका १ पृ० ४६ २. डॉ० राघवन, Bhoja's Sr. Pr. प्० ३०८-६

उद्बोधक कहकर भी अलङ्कार से उसका पार्थंक्य सिद्ध नहीं किया जा सकता, क्योंकि अलङ्कार भी वस को उद्युद्ध करते हैं और इसलिए उन्हें भी रसावलम्बी कहा जाना चाहिए। रत्नेक्वर ने वामन की गुण-अलङ्कार-सम्बन्धी मान्यता के खण्डन का भी प्रयास किया है। वे गुण को काव्य का शोभा-हेतु तथा अलङ्कार को शोभातिशय-हेतु नहीं मानते। उनके अनुसार दोनों ही काव्य के शोभाकर धर्म हैं। उनकी मान्यता है कि दोनों के शोमाकर धर्म होने के कारण ही भोज ने गुण को अलङ्कार भी माना है। रत्नेक्वर का सिद्धान्त भोज के मत से इस अंश में साम्य रखता है कि वे भी गुण को काव्य का मुख्य एवं अक्ष्कार को अमुख्य धर्म मानते हैं। गुण और अलङ्कार में रत्नेक्वर के अनुसार काव्य के युक्य और अमुख्य धर्मत्व-मात्र का भेद है।

# अग्निपुराणकार

अग्निपुराण के अलङ्कार-खण्ड में गुण और अलङ्कार की पारस्परिक स्थिति के सम्बन्ध में भोज से मिलती-जुलती धारणा व्यक्त की गयी है। गुण को अलङ्कार की अपेक्षा अधिक महरव प्रदान किया गया है। गुण की सत्ता रहने पर ही काव्य में अलङ्कार उपादेय होते हैं, अन्यथा वे व्यथं हैं। अग्निपुराणकार का मत है कि गुण को दोषाभाव-मात्र कहकर उतके महत्त्व की उपेक्षा नहीं की जा सकती। गुण भावारम्क हैं, अभावारमक नहीं। 2

#### विद्यानाथ

प्रतापरुद्रयशोमूपण में विद्यानाथ ने गुण और अलङ्कार का पारस्परिक भेद दिखाया है। गुण-घारणा में भोज के सिद्धान्त से बहुलांश में प्रभावित होने पर भी विद्यानाथ ने अर्थ-गुण का सद्भाव नहीं माना है। वे गुण को शब्द या सङ्घटना पर आश्रित मानते हैं। अलङ्कार शब्दार्थ पर आश्रित रहते हैं; अतः उनके अनुसार आश्रय भेद से गुण और अलङ्कार का भेद स्पष्ट है। उन्होंने गुण और

१. उद्भूतगुणं तु स्फुटालक्कारहीनमिष चमत्कारमावहत्येव । XX यतो गुणयोगो मुख्यः ततः प्रथममुहिब्दो लक्षितश्च ।
—सरश्वतीकण्ठाभरण, रत्नेश्वरकृत टीका प्० ४६,१०

२. अग्निपुराण, अध्याय ३४६, रलोक संख्या २,२

१. एतेपां गुणानामर्थं गतत्वमिष केचिदिच्छन्ति । प्राचामाचार्याणां मतेन सङ्घटनाश्रय-त्वमेव गुणानाम् । तदुक्तमर्खं कारसर्वं स्वे 'सङ्घटनाधर्मत्वेन शब्दार्थं धर्मत्वेन गुणाचं काराणां व्यवस्थानम्' इति । अनवैव भङ्ग्या गुणाचं काराणां निरूपितः, स्वरूपमेदः । —िवद्यानाय, प्रतापद्यशोभूषण, पर् १३४

अलङ्कार; दोनों को काव्य का जोभाकर धर्म माना है। इस प्रकार विद्यानाथ के अनुसार गुण और अलङ्कार में साम्य यह है कि दोनों काव्य के शोभाकर वमं हैं; पर दोनों में वैपम्य यह है कि एक सङ्घटना पर आधित है भीर दूसरा शब्दार्थं पर । विद्यानाथ आनन्दवर्धन की तरह गुण को रसधमं नहीं मानते । उन्होंने आनन्दवर्धन के तीन गुणों को स्वीकार नहीं कर प्राचीन आचार्यों के क्लेपादि गुणों को पान्यता प्रदान की है; किन्तु एक जगह उन्होंने अलङ्कार को हार आदि की तरह तथा गुण को शीय आदि की तरह कहा है. जिसमें आनन्दवर्धन की गुणालङ्कार-धारणा की स्पष्ट प्रतिब्दिन है। इस कथन के आधार पर टीकाकार कुमारस्वामी ने यह माना है कि विद्यानाथ प्राचीन आचार्यों के गुण-सिद्धान्त के अनुयायी होने पर भी हृदय से आनन्दवर्धन की मान्यता के पक्षपाती थे। उनके श्लेपादि गुणों का परस्पर अन्तर्भाव हो सकता है और उनकी संख्या तीन की जा सकती है। इस प्रकार उन तीन गुणों का रमधर्मत्व प्रतिपादित किया जा सकता है। अतः, यह कहा जा सकता है कि विद्यानाय आनन्दवर्धन की तरह गुण को रसवर्म एवं अलङ्कार को गव्दार्थ-धर्म मानकर दोनों का भेद स्वीकार करते थे। वस्तुतः, विद्यानाथ में विचार की एक रूपता का अभाव है। वे स्पष्टतः गुण को सङ्घटनाश्रित तथा अलङ्कार को शब्दार्थाश्रित कहते हैं; पर प्रकारान्तर से गुण का रसधमंत्व भी स्वीकार कर लेते हैं। हाँ, इतना अवश्य है कि वे दोनों दशाओं में गुण और अल द्धार में पार्थक्य मानते हैं।

#### केशव मिश्र

अलङ्कारशेखर में केशव निश्व ने गुण और अतङ्कार के पार्थंक्य-निरूपण
में भोज की घारणा 'का अनुसरण किया है। काव्य में अलङ्कार की अपेक्षा गुण
का अधिक महत्त्व है। उनका स्पष्ट कथन है कि यदि काव्य में गुण नहीं रहे तो
अलङ्कारों की कोई उपयोगिता नहीं होती। द इस कथन से यह निष्कर्ष निकाला
जा सकता है कि केशव मिश्र काव्य का शोभाहेतु गुण को ही मानते हैं।

१. वस्तुतस्तु × × अन्तर्भावे श्लेषादिगुणानां रसधमेश्वन् । अलङ्काराणां तु शब्दार्थधर्मत्वमिति विद्यत एव स्वरूपभेद इति रहश्यम् । अत्वर्धस्यमेशोक्तवान् काव्यप्रकरणे — हारादिवदलङ्काराः तत्र स्युरूपम दयः । श्लेषादयो गुनास्तत्र शौर्यादय इव स्थिताः ।। आत्मोत्कर्षवहा, — वही पृ० ३१४

२. गुणयोगस्त्योसु हियो गुणालक्कारयोगयोः । और-अलक्कारसहस्र किं गुणो यदि न विवते ।-केशव, अलक्कार शेखर ३, १

अलक्कार काव्य में सौन्दर्य का आधान नहीं कर सकते, वे शोभा की केवल वृद्धि कर सकते हैं। आनन्दवर्धन

आनन्दवर्धन के पूर्व गुण और अलङ्कार की पारस्परिक स्थिति तथा काव्य में उनके सापेक्ष महत्त्व का विवेचन स्पष्ट नहीं हो पाया था। उद्भट आदि आचार्य गुणाल द्वार को काव्य-शरीर से समवाय-वृत्त्या सम्बद्ध मानकर दोनों का अभेद सिद्ध करने का प्रयास कर चके थे। विद्यानाथ ने उद्भट की ही तरह गुण को सङ्घटनाश्रित तया अलङ्कार को शब्दार्थ पर आश्रित माना। बामन आदि आचार्य गुण को शोभाहेतु तथा अलङ्कार को शोमातिशय-हेतु कहकर दोनों में भेद स्वीकार करते थे; किन्तू दोनों का आश्रय शब्द और अर्थ को ही मानते थे। आश्रय के भेद का निर्णय नहीं हो पाने के कारण गुणालक्कार के स्वरूप का भेद पूर्णतः स्पष्ट नहीं हो पाया था। अ:नन्दवर्धन ने सर्वप्रथम काव्य के गण, अलकार आदि अवयवों का स्थान निर्णीत किया तथा उनके सापेक्ष महत्त्व का निर्घारण किया । उन्होंने घ्वन्यालोक में यह प्रतिपादित किया कि असंलक्ष्यक्रमच्यङ्ख व्यक्ति अर्थात् रसादिरूप अर्थ काव्य की आत्मा है। शब्द और अर्थ उसके शरीर हैं। आत्मा और शरीर के भेद-निरूपण के उपरान्त आनन्दवर्धन के लिए गुण और अलङ्कार का पार्थक्य-विवेचन सरल हो गया। उनके अनुसार गुण बात्मा के धर्म हैं। वे काव्य के आत्मभूत रसादि हप वर्थ में रहकर उसका उत्कर्ष-साधन करते हैं। अलङ्कार मानव-गरीर के कटक-कुण्डल आदि आभूपण की तरह हैं। वे काव्य के शरीर शब्द और अर्थ को आम्पित करते हैं। इस कथन के आधार पर आनन्दवर्धन की गूण एवं अलङ्कार सम्बन्धी मान्यता की समझा जा सकता है। लोक में आभूषण व्यक्ति के शरीर को विभूषित कर अन्तर के भाव को उद्बुद्ध करने में सहायक होते हैं। वे शरीर की शोभा बढ़ाते है। यदि शरीर सहज मुन्दर हो वो अलक्टार की कोई आवश्यकता नहीं रहती। हृदय में भाव के रहने पर अलक्टार उसकी व्यञ्जना में सहायक होते हैं। किन्तु अन्तर के भावशून्य होने पर अलङ्कार व्यर्थ सिद्ध होते हैं; यदि अन्तर भावपूर्ण हो तो अलङ्कार के अभाव में भी भाव की आभा कान्ति की बढ़ा देती है। भाव के एकान्त अभाव तथा उसके प्राच्यं की दशा में अलक्कार की व्यथंता स्पष्ट है। कृष्णकर्णामृत में

१. तमर्थमवलम्बन्ते येऽक्रिनं ते गणाः स्मृताः । अक्राश्रितास्त्वलक्कारा मन्तश्याः कटकादिवत् ।।—अ।नन्द, ध्वन्यालोक, २,६

इसी दशा को लक्ष्य कर यह कहा गया है कि प्रिय के अनुरक्त रहने पर तथा उसके विरक्त रहने पर नारी का आभूपण निरथं क है। यदि प्रिय का उस पर अनुराग है तो उसके अलङ्कार घारण नहीं करने पर भी उसके राग को अभिव्यक्ति होगी हो और यदि वह विरक्त है तो उत्तमोत्तम आमूषण भी उसके अन्तर में भाव नहीं जगा सकता। कभी-कभी तो भावाभि व्यक्ति में वाथक होने के कारण अलङ्कार अग्राह्य हो जाते हैं। कामकेलि के समय कान्ता के आभूपण अग्राह्म हो जाते हैं। हनुमन्नाटक में कवि ने अलङ्कार की व्यर्थता की ओर सङ्क्षेत किया है। विरह की दशा में राम कहते हैं कि मैं प्रिया से विक्लेप के भय से पहले गले में हार भी नहीं डालता था। अलङ्कार के भार से कभी-कभी शरीर का सहज सौन्दर्य भी दब जाता है। आवश्यकता से आंवक अलङ्कार शरीर के सीन्दर्य की वृद्धि करने के स्थान पर उसकी सहज कान्ति को ही मलिन कर देते हैं। विहारी ने नायिका के स्वभाव-सुन्दर शरीर पर अलङ्कार को शीशे के मूरचे के समान अवाञ्छनीय बताया है। स्पष्ट है कि आनन्दवर्धन के अनुसार अलङ्कार काव्य के आवश्यक धर्म नहीं हैं। काव्य के शब्दार्थ- रूप शरीर की आमु वित कर उसके माध्यम से काव्य की प्रधान वस्तु रस के उपकार करने में ही उसकी सार्थ कता है। रस के नहीं रहने पर वे व्यर्थ सिद्ध होते हैं। यह आवश्यक नहीं कि वे सदा रस का उपकार ही करते हों। कभी-कभी वे भाव के बाधक भी हो जाते हैं। बत:, ऐसे स्थल में अलङ्कार अग्राह्य हैं।

अतङ्कार को कहीं-कही अनुपादेय, यहाँ तक कि अग्राह्म मानने पर भी आनन्दवर्धन ने उसे सर्वत्र निन्य नहीं माना है। वे असङ्कार की उपादेयता समझते थे। उनकी यह मान्यता उचित ही है कि जहाँ किव काव्य की मुख्य बस्तु रस के परिपाक को भूलकर अलङ्कार-योजना में अलग से श्रम करने लगता है, वहाँ पृथग्यत्ननिर्वं असङ्कार काव्य के सौन्दर्य की वृद्धि करने में अक्षम होते हैं; किन्तु रससिद्ध प्रतिभावान किव जब काव्य-रचना में प्रवृत्त होता है तो अनेक अलङ्कार स्वतः उसकी काव्यस्थ्ट में समाविष्ट हो जाते हैं।

१. रक्ते विरक्ते च वरे बधूनां।

निरर्थकः कुंकुमपत्रभन्नः ।। लीलाशुक, कृष्णकर्णामृत, २,१००

२. 'हारो नारोपितः कण्ठे मया विश्लेपभीरुणा ।'- इनुमन्नाटक, १,२१

किव को अलङ्कार-योजना के लिए अतिरिक्त श्रम नहीं करना पड़ता। ऐसा लगता है, जैसे प्रतिमा-सम्पन्न किव की कृति में स्थान पाने के लिए अलङ्कारों में होड़-सी लग गयी हो। अनायास अलङ्कारों की योजना काव्य में होती जाती है। ये अपृथ्ययत्निर्नरंश अलङ्कार वाव्य-वैभव की वृद्धि करते हैं। ऐसे अलङ्कार रस के व्यञ्जक वाव्य-वावक के सीन्दर्थ को बढ़ाकर रस का उपकार करते हैं। उसीमें उनकी उगादेयता है। स्वष्ट है कि आनन्दवर्धन रूपकादि अलङ्कार की सफल योजना के लिए किव की सहज प्रतिभा को आवश्यक मानते हैं।

बानन्दवर्धन ने काव्यालक्कार को सामान्यतः कुण्डल आदि आभूषण के समान कह दिया है; पर वे सभी अलक्कारों को लोकिक आभूषण की तरह बहिरक्क नहीं मानते। रसाक्षिप्त या अपृथ्ययक्ष्मिनवर्ध अलक्कार बहिरक्क नहीं। वे वैसे अलक्कारों को हाब, भाव आदि नाथिका-अलक्कारों के समान ही माना जाना चाहिए। इतना ही नहीं, आनन्दवर्धन के अनुसार अलक्कार कभी-कभी घरीरो या काव्य की आत्मा भी बन जाते हैं। अलक्कार के बाच्य होने पर उन्हें काव्य के शरीर से सम्बद्ध माना जाता है; पर जहाँ वे वाच्य न होकर व्यक्ति होते हैं वर्शं घरीरी बन जाते हैं। आनन्दवर्धन व्यक्ति को काव्य की आत्मा मानते हैं। काव्य में वस्तु, अलक्कार तथा रस-भाव आदि की व्यक्ति होती है। जहाँ स्वतःसम्भवी, कविश्रीढोक्तिसिद्ध अथवा किविनबद्धशैढोक्ति-सिद्ध वस्तु से या अलक्कार से अलक्कार व्यक्ति होता है, वहाँ व्यक्ति अलक्कार काव्य का प्राण होता है।

अलङ्कार की योजना में औचित्य का होना आवश्यक है। आनन्दवर्घन ने अनीचित्य को रम-भङ्ग का एकमात्र कारण माना है। काव्य में अलङ्कार्य

१. अलङ्कारान्तराणि हि निरूप्यमानदुर्धटान्यपि रससमाहितचेतसः प्रतिभानवतः कवेः अर्धपूर्विकया परापत न्त । × × ४ युक्त चेतत् । यतो रता वाच्यविशेषेरेव आक्षेप्तन्याः, तत्प्रतिपादकेश्च शब्देः, तत्प्रतिपादिनो वाच्यविशेषा एव रूपकादयोऽलङ्काराः । — आनन्द० ध्वन्यालोक, पृ० १३१-३२

२. तस्मान तेषां वहिरङ्गरु (साभिन्यक्ती। - वही, पू० १३२

<sup>3.</sup> शरीरीकरणं येपां बाच्यत्वेन न्यवस्थितम् । तेऽलक्काराः परां झायां यान्ति ध्वन्यक्षतां गताः ॥—वही,२, ११ पृ० २१४

४. अनी चत्याब्ते नान्यत् रसभन्नस्य कारणम् । - वही, ३, पृ० ३०२

रस है। अतः, उसके सद्भाव में ही अलङ्कार की सार्थं कता है। विकर्षतः, आनन्दवर्धन की यह मान्यता है कि सरस काव्य में अलङ्कार की उचित योजना होने पर ही वह शोभावर्धक होता है। रस, भाव आदि काव्य के मुख्य तत्व का उपकारक अलङ्कार ही ग्राह्म होता है। व्यवहार में भी आभूषण को घारण करना या उसे उतार कर रख देना विशेष प्रकार के मानसिक भाव का सूचक होता है। सामान्यतः, शोक-दशा में लोग अलङ्कार घारण नहीं करते। सुन्दर वस्त्र और आभूषण मनुष्य के मन के उल्लास की व्यञ्जना करते हैं। इसी प्रकार काव्य के अलङ्कार को भी भाव की व्यञ्जना में सहायक होना चाहिए। रस, भाव आदि की व्यञ्जना के लिए जहां अलङ्कार की योजना हो, वहीं वे सच्चे अर्थ में अलङ्कार हैं। अलङ्कार-योजना के विषय में आनन्दवर्धन का मूल सिद्धान्त यह है कि काव्यालङ्कार को रसव्यञ्जक होना चाहिए, वह किंव रस-व्यवित-यत्न के साथ उत्पन्न हो, उसकी योजना स्वाभाविक और सरल हो तथा उसकी योजना में किंव का अतिरिक्त श्रम न लगे। इस प्रकार की अलङ्कार-योजना काव्य की शीव दि करती है।

काव्य के गुण को मनुष्य के शौर्य आदि के समान काव्य की आत्मा रस का धमं कहा गया है। जूरता, वीरता आदि गुण आत्मा में रहते हैं। काव्य गुण भी काव्य के अज़ी रस का अवलम्बन लेकर रहते हैं। शब्द आदि को मधुर कहना आनन्दवधंन के अनुसार उपचार मात्र है। माधुर्य वस्तुतः श्रुङ्गार एवं करुण रसों का धमं है। बहुधा माधुर्य की व्यञ्जना कोमल वर्णों से होती है। अतः, उपचार से माधुर्य-व्यञ्जक वर्णों को ही मधुर कह दिया जाता है। इसी प्रकार ओज के रोद्र आदि रस के धमं होने पर भी उपचार से लोज-व्यञ्जक वर्ण-योजना को ओजस्वी कहा जाता है। इस प्रकार गुण को शब्दगत कहने पर भी अनुप्रास आदि शब्दालङ्कार से मिन्न और व्यापक माना गया है। गुण क्यं से सम्बद्ध रह कर रस पर आश्रित

१- ध्वन्यातमभूते शृक्षारे सभीक्य वि'नवेशितः। रूपकादिरलङ्कारवर्गे शति यथार्थतःम् ॥— आनन्द० ध्वन्या०, २,१८ पृ० ११४

२ रसभावादितात्पर्यमाश्रित्य विनिवेशनम् । असंकृतीनां सर्वासामसङ्कारत्वसाधनम् ।.—वही, २,६ ८० १०५

१. रसाक्षिप्ततथा यस्य वन्धः शक्यक्रियो भवेत् । अपृथग्गरननिर्वस्थः सोऽर्जंक रो ध्वनौ मतः ॥—वही, २, ११०

रहता है। अतः, उसे उपचार से ही शब्दगत माना जाता है, जैसे आहमा के ममं, शोयं आदि को उपचार से शरीर-धमं मान सिया जाता है। इस प्रकार आनन्दवर्धन ने अलङ्कार को शब्दार्थं पर आश्चित तथा गुण को रस पर आश्चित मानकर दोनों का पार्थंक्य स्पष्ट कर दिया। उन्होंने उद्भट एवं विद्यानाय आदि के इस सिद्धान्त का खण्डन किया है कि गुण सङ्घटना पर आश्चित रहते हैं। इस विषय पर आनन्दवर्धन की गुण और सङ्घटना-विषयक धारणा के विवेचन-क्रम में विस्तार से विचार किया जायगा।

वामन बादि आचार्य गुण और अलङ्कार के आश्रय-भेद को स्पष्ट नहीं कर पाये थे। आनन्दवर्धन ही इस श्रेय के अधिकारी हैं कि उन्होंने दोनों की आश्रयगत भिन्नता का निरूपण कर उनका पारस्परिक भेद निर्श्नान्त रूप से प्रतिपादित कर दिया। अभिनव गुप्त

ब्वन्यालोक-लोचन में अभिनव गुप्त ने आनन्दवर्धन की घारणा को स्पष्ट किया है। उनके अनुसार काव्य में रसाक्षिप्त, सुविलष्ट या अपृथ्ययत्निर्वर्त्य अलङ्कार शरीर पर लगाये हुए कुं कुमलेप के समान होता है। अलङ्कार का प्रयोजन रस का उपकार करने में सिद्ध होता है। यदि काव्य में रस का अभाव हो तो वह निष्प्राण होता है। उस स्थिति में अलङ्कार की कोई उपयोगिता नहीं। जिस प्रकार मनुष्य के निष्प्राण शरीर पर कटक, कुण्डल आदि अलङ्कार व्यथं होते हैं, उसी प्रकार रस-हीन काव्य में अलङ्कार निरर्थक सिद्ध होते हैं। वस्तुतः, आत्मा ही अलङ्कार्य है, शरीर नहीं। अतः, अलङ्कार्य के अभाव में अलङ्कार शरीर की शोभा नहीं बढ़ा सकते। काव्य की शोभावृद्धि के लिए अलङ्कार-योजना में औचित्य का होना आवश्यक है। अनौचित्य से अलङ्कार हास्यास्पद हो जाते हैं। संन्यासी के शरीर का अलङ्कारण अनुचित

अथवा भवन्तु राष्ट्राश्रया एव गुणाः । न चैपामनुप्रासादिनुस्यस्यम् । यस्मादनुष्रा-सादयोऽनपेक्षितार्थं विस्ताराः शब्दधर्मा एव । शब्दधर्मत्वं चैपाम् अन्याश्रयत्वेऽपि शरीराश्रयत्विमव शौर्यादीनाम् ।—आनन्दवर्धन, ध्वन्यालोक, ३ पृ० २६२

२. पतदुक्तं भवति—सुकविः विद्ग्षपुरन्त्रीवत् भूपण यद्यपि रिलप्टं योजयित तथापि शरीरतापत्तिरेवास्य कष्टसंपाद्या, कुंकुमपीतिकाया इव । आत्मतायास्तु का संभावना । प्वंभूता चेथं व्यंग्यता, पदप्रधानभूतापि वाच्यमात्रार्वकारेभ्यः उत्कवं-मखंकाराणां वितरित । वालकीडायामपि राजस्वमिवेत्यमुमर्थं मनसि कृत्वाइ— तत्रे ति ।—अभिनव, खोचन, पृ० ११७-१८

स्थान पर होने के कारण हास्यास्पद होता है। अभिनव ने इस तथ्य को स्पष्ट किया है कि अलङ्कारं घ्विनक्ष्य आत्मा ही है। उपमा वाच्य अर्थ को अवह्य अलङ्कुत करती है; किन्तु उसका अलङ्कारत्व इस बात में है कि यह वाच्य को व्यङ्ग्य अर्थ की व्यञ्जना में समर्थ बनाती है। केयूर आदि लौकिक अलङ्कार भी शरीर को अलङ्कृत कर उसके माध्यम से विशेष मनोभाव को सूचित करते हुए आत्मा को ही अलङ्कृत करते हैं। अभिनव ने आनन्दवर्धन की इस मान्यता को स्पष्ट किया है कि अलङ्कार अङ्गभूत शब्द एवं अर्थ पर आश्रित रहते हैं तथा गुण अङ्गीभूत रस पर। अतः, दोनों परस्पर भिन्न हैं। वस्तुतः माधुर्य आदि गुण रस के ही धमं हैं। उन्हें उपचार से ही शब्दगत मानकर शब्द के लिए मधुर आदि का प्रयोग होता है। अतः, श्रुङ्गार मधुर होता है और उस मधुर रस को अभिव्यक्त करने की शब्दार्थ की शक्ति माधुर्य है। अभिनव गुप्त की मान्यता के इस विवेचन से स्पष्ट है कि उन्होंने गुण और अलङ्कार के पार्थक्य के सम्बन्ध में किसी नवीन सिद्धान्त की स्थापना नहीं की है। आतन्दवर्धन की तत्सम्बन्धी धारणा का स्पष्टीकरण ही उनका उद्देश्य रहा है। मम्मट

अनन्दवर्धन के उपरान्त आचार्य मम्मट ने काव्यप्रकाश में गुण और अलङ्कार का भेद निरूपित किया है। उन्होंने मूलतः आनन्दवर्धन के तद्विपयक सिद्धान्त को ही स्वीकार किया है, फिर भी सिद्धान्त-स्थापना की यौक्तिक पद्धित में उनकी मौलिकता स्पष्ट है और यही उनके श्रेय का कारण है। उन्होंने पूर्ववर्ती आचार्य उद्भट आदि की मान्यता का खण्डन किया है।

मम्मट ने गुण और अलङ्कार के स्वरूप का विवेचन करने के कम में उनके भेदक तत्त्वों पर भी प्रकाश डाला है। वे दोनों को काव्य का घर्म स्वीकार

१. तथा हि अचेतनं शवशरीरं कुण्डलाख् पेतमपि न भाति, अलंकार्यस्याभावात् । यतिशरीरं कटकादियुक्तं हास्यावहं भवति अलंकार्यस्य अनौचित्यात् ।

२. उपमया यद्यपि वाच्योऽषोंऽलं क्रियते, तथापि तस्य तदेवालंकरणम्, यद् व्यक् र्या-र्याभिव्यञ्जनसामध्योधानमिति । वस्तुतो ध्वन्यात्मैव अलंकार्यः । कटककेयूरा-दिभिरपि हि शरीरसमवायिभिः आत्मैव तत्तिचत्तवृत्तिविशेषौचित्यस्चनात्मतया अलङ्कियते ।—वही, पृ० ७४-७४

३. गुणालंकारभ्यवहाररच गुणिन्यर्लंकार्ये च सति । स च अस्मत्पक्ष प्रवोपपत्र इत्यभिप्रायेणाह ।—वही, पृ० ७⊏

४. पतदुक्तं भवति—वस्तुतो माधुर्वं नाम गृङ्गारादेः रसस्यैव गुणः। तन्मधुराभि-व्यञ्जक्योः शन्दार्थयोश्पचरितम्। मधरगृङ्गार-रसाभिव्यक्तिसमयता शब्दार्थ-योर्माधुर्वमिति हि तस्त्रक्षणम्।—वही, पृष् ७६

करते हैं; िकन्तु गुण की तरह अलङ्कार को उसका आवश्यक धर्म नहीं मानते। उनके काव्य-लक्षण में भी उनका यह अभिमत स्पष्ट है। वे दोपरिहत, गुण-सिहत तथा प्रायः सालङ्कार; िकन्तु कभी-कभी अलङ्काररिहत शब्दार्थ को काव्य कहते हैं। स्पष्टतः, उन्होंने काव्य में अलङ्कार की अनिवार्यता का निपंघ किया है, साथ ही गुण के नियत काव्य-धर्मत्व की स्थापना भी की है। वे अलङ्कार-हीन शब्दार्थ को भी काव्य कहते हैं; पर काव्य-पद की प्राप्ति के लिए शब्दार्थ का सगुण होना आवश्यक समझते हैं।

मन्मट के मतानुसार गुण एवं अल द्धार के स्वरूप को समझने तथा उनके भेदक तस्वों को जानने के लिए छनकी परिभाषाओं पर विचार करना वाञ्छनीय होगा। काव्यप्रकाश में गुण की परिभाषा में कहा गया है कि व्यक्ति की आत्मा में अचल भाव से रहकर उसका उत्कर्प-साधन करनेवाले शौर्य आदि धर्म की तरह जो धर्म काव्य के अङ्गी रस में अविचल भाव से रहते हुए उसमें उत्कर्ष का आधान करते हैं, वे गूण कहे जाते हैं। अपनी वित्त में मम्मट ने इस घारणा को और भी स्पष्ट किया है। जिस प्रकार शूरता-वीरता आदि धर्म आत्मा में ही निवास करते हैं, उन्हें शरीर का धर्म नहीं माना जा सकता, उसी प्रकार माधूर्य आदि गुण रस के ही धर्म हैं, उन्हें काव्य के शरीर शब्द और अर्थ का घम मानना उचित नहीं। व्यवहार में यह देखा जाता है कि लोग किसी व्यक्ति के सुरुष्ट शरीर को देखकर उसे 'शूर' मान लेते हैं, इसके विपरीत किसी की क्षीण देह को देखकर उसे 'अशूर' समझ लेते हैं। यह प्रश्न किया जा सकता है कि जब शीर्य आदि का निर्णय शरीर धर्म के रूप में हो सकता है तो मायुर्व आदि को भी शब्दार्थ का धर्म क्यों नहीं माना जाय? मम्मट ने इस शक्का का समाधान इस यूनित से किया है कि शारी कि पृष्टता और क्षीणता के आधार पर व्यक्ति में बीरता के शद्भाव तथा अभाव के निर्णय का लोक-व्यवहार निर्ञान्त नहीं । क्षीण काय में शूरता के सद्भाव तथा पुष्ट घारीप में उसके अभाव के भी असंस्य उदाहरण लोक में पाये जाते हैं। काव्य-जगत में भी यही सत्य है। कोमल वर्णों में भी ओज-जैसे दीव्त गुण का सन्द्राव पाया जा सकता है तथा कहीं-कहीं कठोर पदों से माध्यं बादि की व्यञ्जना के भी खदाहरण देखे जा सकते हैं। लोक में सुप्ष्ट शरीर के लिए शूर तथा काव्य

१. 'तददोपी शब्दार्थी सग्णाबनलैकृती पुनः क्वापि ।'

<sup>—</sup>मम्मर, कान्यम० १, ४ प० ४

२. ये रसस्याङ्गिनो धर्मी शौर्यादय इवात्मनः । उत्कर्षद्वेतवस्ते स्यूरचलस्थितयो गुणाः ।। -वही, ८, ६६ पू० १८७-८८

में कोमल वर्णों के लिए मधूर आदि व्यवहार अकारण नहीं है। उसके कारण पर गम्मट ने विचार किया है। लोक में बहुधा यह देखा जाता है कि हप्ट-पृष्ट शरीर में शर आत्मा का निवास रहता है। इसके विपरीत क्षीण शरीर में रहने वाली आत्मा में प्राय: शीर्य आदि गुणों का अभाव रहता है। इस आधार पर लोग शोयं आदि को शरीर का ही वर्म मान लेते हैं। इसीलिए लोग पष्ट शरीर वाले घर के सादश्य के आधार पर पष्ट शरीर वाले अच्र को भी शर मान बैठते हैं। इसी प्रकार काव्य में भी वहचा माध्यें की व्यञ्जना कोमल वर्णों से होती है। अत:, कोमल वर्णों को ही माध्ये गुण-युक्त मान लिया जाता है। यह पद्धति यौक्तिक नहीं। तर्क-शास्त्र में कु अ उदाहरणों के सादश्य के आधार पर निष्कृषं रूप में किसी सिद्धान्त की स्थापना को दीप माना जाता है। मम्मट ने कुछ हुण्ट-पुष्ट शरीर वाले वीर के साद्ध्य पर अन्य हृष्ट-पृष्ट शरीर वालों को भी वीर समझ लेने वाले लोगों को अदूरदर्शी माना है। उनके अनुसार रसाभिव्यक्ति के मर्म को नहीं समझ सकने वाले असहृदय ही माध्यं के व्यञ्जक कोमल वर्णों को मधूर, तथा ओज-व्यञ्जक कठोर वर्णों को ओजस्वी कहते हैं। जो सहृदय रसाभिन्यिकत की प्रक्रिया को समझते हैं, वे यह जानते हैं कि वस्तुत: माव्यं, ओज आदि शृङ्गार, रौद्र आदि रसों में रहते हैं और प्रायः उनकी व्यञ्जना कोमल एवं कठोर आदि वर्णों से होती है। कोमल वर्णों से माध्यं की व्यञ्जना का तथा कठोर वर्णों से ओज की व्यञ्जना का नियम सार्वत्रिक नहीं । माधर्यादि गुणों को वर्ण-धर्म मानने बाले सिद्धान्त में व्यभिचार दोष होता है। अतः, वह सिद्धान्त मान्य नहीं।

आनन्दवर्धन ने गुणों को रक्षधर्म मानकर माधुर्य आदि के व्यञ्जक वर्णों के लिए मधुर आदि व्यवहार को औरच।रिक प्रयोग स्वीकार किया था। मम्मट ने उसे विवेकशून्य व्यक्ति का शान्त प्रयोग-मात्र माना। काव्यप्रदीप में पण्डित गोविन्द ठक्कूर ने मम्मट की मान्यता पर टिप्पणी लिखते हुए यह विचार

१. आत्मन एव हि यथा शीर्यादयो नाकारस्य तथा रसस्यैव माधुर्यादयो गुणा न वर्णानाम् । वर्षानित् शीर्यादिसमृचितस्याकारमहत्त्वादेवंशनात्, 'आकार एवास्य शुरः' इत्यादेव्यवहारादन्यत्राशूरेऽपि वितताकृतित्वमात्रेण 'शूर' इति ववापि शुरेऽपि मृतिवाघवमात्रेण 'अशरः' इति अविश्रान्तप्रतीतयो यथा व्यवहरन्ति तद्मपुरादिव्यञ्जकमुकुमारादिवर्णानां मृशुरादिव्यवहारप्रवृत्तेरमधुरादिरसाङ्गानां वर्णानां सीकुमार्यादिमात्रेण माधुर्यादिम्भुरादिरसोपकरणानां तेपामसीकुमार्यादेर-माधुर्याद रसपर्यन्तविश्रान्तप्रतीतिवन्ध्या व्यवहरन्ति । अत एव माधुर्यादयो रसधर्माः सनुचितवर्णाव्यवन्ते न तु वर्णमात्राश्रयाः ।

—मन्मट, काव्यवस्यकारा, ८, ए० १८८

प्रकट किया है कि अविवेकी कुछ हुण्ट-पुष्ट शरीर वाले वीर व्यक्तियों के सावृश्य पर, दूसरे वस्तुतः वीरतारहित व्यक्ति को भी केवल पुष्ट शरीर के आधार पर वीर कहने की भ्रान्ति कर दिया करते हैं। इसी प्रकार वे क्षीण-काय व्यक्ति को सदा श्रूरतारहित समझ बैठने का भी भ्रम किया करते हैं; किन्तु गुण को आत्मा का धर्म समझने वाले विवेकी व्यक्ति भी उपचार से उसे शरीरगत कहते हैं। इस प्रकार जिस शरीर की आत्मा में वीरता का निवास हो, उस शरीर को भी उपचार से बीर कहा जाता है। अतः, गोविन्द ठक्कुर के अनुसार जहाँ वस्तुतः माधुर्य आदि गुण नहीं हों, वहाँ केवल कोमल वर्णों को देखकर यदि उसे मधुर कहा जाय तो उसे मम्मट विवेक-शून्य व्यक्ति की भ्रन्त धारणा मानेंगे; किन्तु मधुर रस के रहने पर उसके व्यञ्जक कोमल वर्णों को यदि मधुर कहा जाय तो उसे औपचारिक प्रयोग माना जायगा।

काव्यप्रकाश के टीकाकार चण्डी दास की मान्यता है कि मम्मट के अनुसार रस का धमं होना मात्र गुण का लक्षण है। उनके अनुसार मम्मट यह मानते थे कि जो रस का धमं हो वह गुण है। उन्होंने अपनी कारिका में जो 'उत्कर्ष हेतु' कहा है वह गुण के लक्षण का अङ्ग नहीं, उसकी प्रवृत्ति का द्योतक है। गोविन्द ठक्कुर ने इस मत का खण्डन किया है। उनकी युक्ति है कि यदि उत्कर्ष-हेतु होना गुण का लक्षण नहीं माना जाय और रस के धमंत्व को ही अविशेष रूप से गुण का लक्षण मान लिया जाय तो केवल माधुयं आदि तीन गुणों तक ही परिभाषा की व्याप्ति नहीं रह जायगी, सभी रसों के धमों तक उसकी अतिव्याप्ति हो जायगी। श्रुङ्गारत्व श्रुङ्गार रस का धमं है। अतः, रस-धमं होने से श्रुङ्गारत्व भी गुण में परिगणित होने लगेगा। इसी प्रकार करण बीर आदि रसों के धमें करणत्व, वीरत्व आदि भी गुण वन जायेगे। भम्मट

१. वविच्छूरव्यवहारविषये वितताकृतिदर्शनादाकार व्वास्य शूर इत्यौपचारिकव्यवहाराच्चाभियुक्तानामाकार एवेतावृशः शूरपदवाच्य इति विपर्यासाददूरदर्शिनस्तथा व्यवहरन्ति । तत्वज्ञास्तु वविचदुपचारत इति वक्तव्यम् । हन्तैवं ममुरादिरसयोगिनि सुकुमारादिवण्युक्ते मधुरादिव्यवहाराद्यण एवार्यं मधुरादिरिश्योपचारिकव्यपदेशाच्चाभियुक्तानां वर्णं एवेतावृशो माधुर्यभागिति विषययाद्रसपर्यन्तावगाहिद्वद्विविधुरा व्यवहरन्ति तत्त्वालोचिनस्तु ववचिद्वपचारादिति तुल्यमेतत् ।

— गोविन्द ठवकूर, काव्यप्रदीप, १ पुर २७४

२. चण्डीदासस्तु रसमममात्रं लक्षणं, उत्कर्षहेतुत्वं गुणरान्द्मवृत्तिवीजम्' इत्यादः । तदयुक्तम् । मृङ्गारत्वादौ धर्मेंऽतिव्याप्तेः ।"—वही ८ ए० २७४

को यह अभीष्ट नहीं था। अतः, उन्होंने रसवमंत्व के साथ रस का उत्कर्ष-हेतुत्व भी गुण-लक्षण में आवश्यक माना। माधुयं आदि से श्रृङ्गारत्व आदि को भिन्न करने वाला विशेषण उत्कर्षहेतुत्व ही है। दोनों रस के धमं हैं, किन्तु एक रस के उत्कर्ष का हेतु है; अतः वह काब्य का गुण कहा जाता है। दूसरा रस का उत्कर्षाधायक नहीं होने के कारण गुण नहीं माना जाता।

मम्मट की गुण-परिभाषा के उक्त विवेचन से गुण की निम्नलिखित तीन

विशेषताएँ मानी जा सकती हैं :-

(१) गुण काव्य के अङ्गी रस के वर्म हैं,

(२) वे रस के उत्कर्ष के हेतु हैं तथा

(३) रस के साथ उनकी अचल या अनिवार्य स्थिति रहती है।

गुण को रस का धमं मान लेने मात्र से रस के साथ उसकी अव्यक्तिचारी स्थिति स्पष्ट हो जाती है। गुण धमं है और रस धर्मी। धर्मी से पृथक् धमं नहीं रह सकता; अत: गुण सदा रस के ही साथ रहते हैं। रस के अभाव में गुण के सद्भाव की कल्पना नहीं की जा सकती। मम्मट ने इसी तथ्य को विशेष रूप से स्पष्ट करने के लिए गुण को रस का 'अचलस्थिति-धमं' कहा है। इस विवेचन से उनका यह अभिमत व्यक्त है कि 'रस की स्थिति रहने पर गुण की मी सत्ता अनिवार्यतः रहती है तथा रस के अभाव में गुण का भी अभाव रहता है। गुण सदा काव्य के अज़ी रस का उत्कर्ष-साधन करते हैं।

मम्मट ने अलङ्कार को काव्य के घारीर मूत शब्द एवं अर्थ का घर्म माना है। काव्य के उपमा, रूपक आदि अलङ्कार लोक के हार आदि अलङ्कार के समान हैं, जो घारीर को अलङ्कृत कर उसमें रहने वाली आत्मा का उपकार करते हैं। अलङ्कार की सामान्य परिभाषा में कहा गया है कि जिस प्रकार हार आदि आभूषण घारीर के माध्यम से आत्मा का उपकार करते हैं, उसी प्रकार काव्य में रस के रहने पर जो शब्दार्थ के माध्यम से उसका यदा-कदा उपकार करते हैं, वे उपमा आदि अलङ्कार हैं। हैं। लौकिक अलङ्कार भी घारीर पर घारण किये जाते हैं और उनसे मनुष्य के घारीर की ही शोभा बढती है; किन्तु इसमें सन्देह नहीं कि अलङ्कार से आत्मा का भी उपकार होता है। इस विषय पर पहले ही विचार किया जा चुका है। नम्मट ने यह माना है कि जित काव्य में रस नहीं रहता उसमें अलङ्कार की योजना से केवल उक्ति-

१. 'उपकुर्रीन्त तं सन्तं येऽङ्गद्वारेण जातुचित् । हारादिवदर्शकारास्तेऽनुप्रासोपमादयः ॥—मम्मट, कान्यप्र० ८, ६७ पृ० १८८-८६ का० शां० वि० – १८

वैवित्र्य की सृष्टि होती है। वित्र काव्य में — जिसे रसवादी आचायों के अधम काव्य कहा है — अलङ्कार केवल उक्ति चमत्कार का सृजन करते हैं। कहीं - कहीं रस के रहने पर भी अलङ्कार उसका उपकार नहीं करते। विश्व मम्मट की उक्त परिभाषा में अलङ्कार के निम्नलिखित तीन वैशिष्ट्य देखे जा सकते हैं:—

- (१) अलङ्कार रस का उपकार करते हैं,
- (२) वे काव्य में रस के रहने पर हो उसका उपकार करते हैं, तथा
- (३) वे यदा-कदा ही रस का उपकार करते हैं।

गुण और अल द्धार के उक्त वैशिष्ट्यों को दृष्टि में रखते हुए उनके भेदक तत्त्वों पर विचार किया जा सकता है। गोविन्द ठक्कुर ने दोनों की शिन्नता पर इस प्रकार विचार किया है—"गुण रस में उत्कर्ष का आधान करते हैं; अतः वे रस के घम हैं। रसघम होने के कारण रस के साथ उनकी अध्यभिचारी या अचल स्थिति है तथा वे अनिवार्यतः रस का उपकार करते हैं; किन्तु अलङ्कार रस से अलग रहकर उसका उपकार करते हैं, रस के साथ उनकी ध्यभिचरित स्थिति है अर्थात् वे रस के सद्भाव-स्थल में रह भी सकते हैं और नहीं भी। वे रस के न रहने पर भी काव्य में रह सकते हैं। उनका रसोपकारक होना भी नियत नहीं। वे कहीं रस का उपकार करते हैं, कहीं न तो उपकार करते हैं, न अपकार; पर कहीं वे रस के अपकारक भी हो जाते हैं।

स्वरट है कि मम्मट के अनुसार काव्य में अलङ्कार की अवेक्षा गुण अधिक महत्त्वपूर्ण तत्त्व है। अलङ्कार रस का उपकार-मात्र करते हैं, जबिक गुण उसमें उत्कर्ण का आधान करते हैं। उपकार केवल बाह्य साहाय्य का द्योतक है; किन्तु उत्कर्ण-साधन आन्तरिक योग का सूचक है। अलङ्कार शब्दार्थ पर आश्रित रहकर रस का उपकार करते हैं; पर गुण रस में ही रह कर उसका उत्कर्ण बढ़ाते हैं।

१. यत्र तु नास्ति रसस्तत्रोक्तिवैचित्र्यमात्रपर्यवसायिनः...। — मम्मट, कान्यप्र० ८ पृ० १८६

२. ... ''ववचित् सन्तमि नोपकुर्वन्ति ।- वही प पृ० १८६

इ. एवं च रसोत्कविद्देतृत्वे सति रसधर्मेश्वं, तथात्वे सति रसाक्यिशचारिश्यितित्वं अयोगव्यवच्छेदेन स्सोपकारकत्वं चेति लक्षणवयं गुणानां द्रष्टब्यम् । × × × पतावता रसावृत्तित्वं चलश्यितित्वं च दशितम् । तथा च रसोपकारकत्वे सति तदवृत्तित्वं, तथात्वे सति रसव्यशिचारित्वं, अन्यमेन रसोपकारकत्वे चेति सामान्यलक्षणवयमञ्जूराणाम् ।" — गोविन्द, काव्यमदीप, ८ ०० २७४-७१

दोनों में दूसरा भेद यह है कि अलङ्कार की रस के साथ अनिवार्य स्थिति नहीं रहती। वे काव्य में रस के रहने पर उसका उपकार करते हैं. अन्यथा उक्तिवैचित्र्य की सृष्टि करते हैं। उनकी रस से स्वतन्त्र सत्ता है; दिन्तु गुण रस के धर्म हैं; अतः उनकी रस से पृथक् सत्ता नहीं रह सकती। दूसरे शब्दों में, रस के साथ अलङ्कार की चल-स्थिति है और गुण की अचल-स्थिति।

दोनों में तीवरा अन्तर यह है कि अलङ्कार रस के साथ रहने पर भी यदा-कदा ही उसका उपकार करते हैं; किन्र गुण के द्वारा रस का उत्कर्ष-साधन सावंत्रिक नियम है। रनमय काब्य में अलङ्कार के रहने पर तीन स्थितियाँ हो सकती हैं-(क) अलङ्कार रस का उपकार कर सकते हैं, (ख) वे तटस्थ रह सकते हैं, अर्थात उनसे रस का न तो उपकार हो सकता है न अपकार और (ग) वे कहीं-कहीं रस के अपकारक हो सकते हैं। आनन्दवर्धन ने भी सभी अल जारों को रसोपकारक नहीं माना है। वे केवल रसाक्षिप्त या अप्रयायत्निनवंत्यं अलङ्कार को ही ग्राह्य मानते हैं। मग्मट ने कई उदाहरणों से इसे स्पष्ट किया है कि कहीं अलकू।र शरीर के माध्यम से रस का उपकार करते है और कहीं रस के साथ रहने पर उनसे रस का उपकार नहीं होता। बब्द लङ्कार वाचक को अलङ्कुन करते हुए रस का उपकार करते हैं तथा अर्थाल कार वाच्यमुखेन उसका उपकार करते हैं। कहीं शब्दाल कार केवल शब्द को तया अर्थाल द्वार केवल अर्थ को अलङ कृत कर विरत हो जाते हैं। उनसे रस का कोई उपकार नहीं होता । यदि मुङ्गार आदि कोमल रस से युक्त क व्य में कठोर वर्णों के अनुप्रास की योजना हो तो उस अलङ्कार से रस का उपकार न होकर वपकार ही होगा। उपमा आदि वलङ्कार में वप्रस्नुत-योजना प्रकृत भाव को उद्दीप्त करने के लिए होनी चाहिए। कहीं-कहीं अप्रस्तूत प्रस्तूत भाव का उत्कर्ष न कर अपकर्ष ही करते हैं। ऐसी स्थिति में उपमा आदि अर्थालकार बाच्य की तो अलङ्कृत करते हैं; किन्तु रस का उन कर करने के स्थान पर उसका अपदान ही करते हैं ' रस के प्रतिकृल वर्णों के अनुप्रास का उदाहरण कप्रंतमञ्जरी से उद्युत किया गया है। विप्रलम्म ग्रुङ्गार के सन्दर्भ में टवर्ग के अनुवास की योजना से रस का अपकर्ष दिखाया गया है। उपमा अलङ्कार के एक उदाहरण में दिखाया गया है कि उपमान प्रकृत भाव का बाधक होने से रस का उपकाद

 <sup>&</sup>quot;चित्ते विहट्टिद ण टुट्टिद सा गुणेसुं सेन्जासु लोट्टिद विसट्टिद दिम्मृहेसुं।
 वोलिम्म बट्टिद पबट्टिद कन्वबन्धे झाणेण टुट्टिद चिरं तहणी तरही।।
 इत्यादी वाचकमेव।"—मम्मट, कान्यप्रकाश, ८ पृ० १९०

नहीं करता। इसके उदाहरण में वियोगी चकवा की दशा का वर्णन करने के कम में यह कल्पना की गयी है कि सूर्य के अस्त हो जाने पर जब कमल वन में शोक छा गया, उस समय प्रिया-वियुक्त चक्रवाक शोक-सन्तप्त होने के कारण विस-लता को न तो खा ही सका और न उसका त्याग ही कर सका। विरह की असह्य वेदना से निकलते हुए प्राण के बन्धन की तरह वह उसे अपने गले में धारण किये रहा । इस उदाहरण में उपमा से केवल वाच्य अर्थ उपकृत होता है, विप्रलम्म मृङ्कार नहीं। विसलता में वान्धने की शक्ति नहीं रहा करती। अतः, उसे प्राण-निरोध के लिए अर्गला के समान मानने में प्रकृत भाव उद्दीप्त नहीं होता। र शब्दालङ्कार एवं अर्थालङ्कार से रस के पोपण के पृथक-पृथक् खदाहरण दिये गये हैं।<sup>२</sup> सत्काव्य में इसके असंस्य खदाहरण देखे जा सकते है। वस्तुतः, महाकवियों की रचना में अलङ्कार की योजना प्रकृत रस के पोषण के लिए ही हुआ करती है। रामचरित मानस के पूष्यवाटिका-प्रसङ्घ में सीता की सिखयों के सामने राम और लक्ष्मण के लताभवन से प्रकट होने के समय जो तुलसी दास ने यह उत्प्रेक्षा की कि मानो जलदपटल के बीच से दो सुन्दर चन्द्रमा एक साथ निकल बाये हों, वह उत्प्रेक्षा सौन्दर्यानुभूति को तीत्र बनाकर प्रकृत म्युङ्गार रस का उपकार करती है। उसी प्रसङ्घ में तुलसी ने श्रुद्धार के अनुरूप कोमल वर्णों के अनुप्रास की योजना की है :-

> कंकन किकिनि नूपुर घुनि सुनि। कहत लखन सन राम हवय गुनि।

यहाँ अनुप्रास शब्दालङ्कार प्रकृत श्रुङ्गार रस का पोषक है। लोक में भी आभूषण भाव-व्यञ्जना के साधक और वाधक—दोनों हुआ करते हैं। उल्लास

१. "मित्रे क्वापि गते सरोरुह्वने वदानने ताम्यति कन्दरसु अमरेषु वीद्य दियतासन्तै पुरः सारसम्। चक्राह्वे न वियोगिना विसलता नास्वादिता नोण्मिता कण्ठे केवलमगैलेव निहिता जीवस्य निर्यञ्चतः।। इत्यादौ वाज्यमेव न तु रसम् अत्र विसलता न ज व रोद्धु क्षमेति प्रकृतान-नुगुणोपमा।"—मम्मट, काब्यप्रकारा, ८ पृ० १६०

२. वही, = पृ० १८६

३. लताभवन तें प्रकट मे, तेहि अवसर दोउ भाइ। निकसे जनु जुग विमल विधु, जलस्पटल विलगाइ।।

<sup>-</sup> तुलसी, रामचरितमानस<sub>्</sub> वालकाण्ड

की मनोदशा में अलङ्करण उत्कर्ष करने वाले होते हैं; किन्तु विपाद की दशा में उनसे मनोभाव की व्यञ्जना में सहायता नहीं मिलती, प्रत्युत् उसमें बाधा ही उत्पन्न होती है। ऐसी मनोदशा में अलङ्कार असुन्दर और त्याज्य होते हैं। काव्य में भी अलङ्कार की यही स्थिति है। रस की अभिव्यक्ति में सहायक अलङ्कार ही प्राह्म हैं, उसमें वाधक अलङ्कार त्याज्य। गुण सावंत्रिक रूप से रस का उत्कर्ष करते हैं; अतः वे सर्वथा प्राह्म हैं। इस प्रकार मम्मट ने गुण एवं अलङ्कार का भेद स्पष्ट कर गुण को अलङ्कार की अपेक्षा अधिक महत्त्व-पूर्ण तत्त्व सिद्ध किया।

अपने सिद्धान्त की स्थापना के उपरान्त मम्मट ने उद्भट, वामन बादि अचार्यों की गुणालङ्कार-सम्बन्धी मान्यताओं की मुटियों की ओर निर्देश किया है। उद्भट की घारणा के विवेचन-क्रम में यह देखा जा चुका है कि वे गुण और अलङ्कार—दोनों का काव्य से समवाय सम्बन्ध मान कर दोनों का अभेद सिद्ध करना चाहते थे। गुण की काव्य के साथ अव्यभिचारी या नित्य स्थिति तथा अलङ्कार की व्यभिचारी या अनित्य स्थिति सिद्ध हो जाने पर उद्भट के सिद्धान्त की निःसारता स्पष्ट हो जाती है। इसलिए मम्मट ने केवल इतना कह दिया कि उद्भट की इस मान्यता में कोई सार नहीं कि गुण और अलङ्कार—दोनों काव्य में समवाय वृत्ति से रहने के कारण परस्पर अभिन्न स्वभाव के हैं।

गुण और अलङ्कार के सम्भन्ध में वामन की घारणा का मम्मट ने खण्ड किया है। वामन ने दोनों के पार्थक्य का प्रतिपादन किया है। मम्मट भी दोनों का पार्थक्य स्वीकार करते हैं; पर वामन ने गुण और अलङ्कार; दोनों को शब्दार्थ पर आश्रित मान लिया है। उन्होंने दोनों का भेद केवल इस आधार पर निरूपित किया है कि गुण काव्य में शोभा की सृष्टि करते हैं; किन्तु अलङ्कार काव्य शोभा की केवल वृद्धि करते हैं। वामन की इस मान्यता को मम्मट ने अमान्य बताया है। वे इस सिद्धान्त को युक्तिसङ्कत नहीं मानते कि

एवं च 'समवायवृत्त्या शीर्यांदयः संयोगवृत्त्या तु हारादय इत्यस्तु गुणालंकाराणां भेदः ओजः वभृतो नामनुष्रासोपमादी नां चोभयेषामपि समवायवृत्त्या स्थितिरिति गञ्जलिकाप्रवाहेणैवेषां भेदः' इत्यभिद्यानमस्त् ।

<sup>-</sup>मम्मट, काव्यप्रकाश, = पृ० १६१

२. कान्यशोभायाः कर्तारो धर्माः गुजाः । तदतिशयहे तबस्त्बलक्काराः ।

<sup>—</sup>वामन, काव्यलङ्कार, ३, १, १-२

गुण काव्य के शोभाकारक धर्म हैं। उनकी युक्ति है कि यदि वामन के अनुसार गुण को काव्य में शोभा का आधान करने वाला धर्म मान लिया जाय तो प्रश्न यह होगा कि क्या प्रत्ये ह गुण अलग-अलग काव्य में सौन्दर्ग-मृष्टि की क्षमता रखता है या सभी गुणों के एक साथ काव्य में रहने से सीन्दर्य का मृजन होता है ? यह नहीं कहा जा सकता कि प्रत्येक गुण अलग-अलग काव्य-सौन्दर्य की सृष्टि कर सकता है। यदि ऐसा होता तो ऐसे सभी वाक्य, जिनमें एक भी गुण पाया जाता, काव्य मान लिये जाते; किन्तु ऐसे उदाहरणों की कमी नहीं जिनमें वामन के एक-दो गुणों की सत्ता पायी जा सकती है; किर भी उन्हें काःय नहीं माना जा सकता। मम्मट ने एक वाक्य उद्धृत कर यह दिखाया है कि उसमें नामन का गाढबन्ध-रूप शब्द ओज वर्त्तमान है; किन्तु वह उसमें शोभा का आधान कर उसे काव्यत्व प्रदान कर सकने में अक्षम है। एक गुण को सीन्दर्य-हेतु मानने पर उक्त वाक्य में भी उसकी अतिब्याप्ति हो जायगी। यदि सभी गुणों के एक साथ रहने पर काव्य में सीन्दर्य-मुजन का सिद्धान्त माना जाय तो उसमें अव्याप्ति दोष होगा। वामन की गीडी रीति काव्य की सीमा से बहिष्कृत हो जायगी। वामन के अनुसार गौडी में ओज और कान्ति; ये दो ही गुण पाये जाते हैं। इस प्रकार समग्र गुणों के अभाव में गौडी रीति को अकाव्य मानना होगा । फलतः, वामन का काव्य-सम्बन्धी मूल सिद्धान्त ही विनष्ट हो जायगा। उन्होंने रोति को काव्य की आत्मा माना है। इस प्रकार उनके अनुपार गौडी रीति भी काव्य की आत्मा है। सकल गुणों की सत्ता में काव्यत्व मानने पर गौडी में उसकी अव्याप्ति हो जाती है। पाञ्चाली में भी माधुयं और सीकुमायं; दो ही गुण रहते हैं। अतः, उमे भी काव्य की आत्मा नहीं माना जा सकेगा । इन यूनितयों से मम्मट ने गुण के सीन्दर्याधायकत्व का खण्डन किया था। अलङ्कार को केवल काव्य-शोभा की वृद्धि करने वाला तत्त्व मानना भी मम्मट उचित नहीं मानते । उनकी मान्यता है कि कहीं-कहीं केवल अलङ्कार भी सीन्दर्य का आधान करते हैं। उन्होंने एक उदाहरण में

१. यद्प्युक्त ''काश्यशोभायाः कर्तारो धर्मा गणास्तद्तिशयह तवस्त्वलङ्काराः'' इति तद्पि न युक्तम् यतः कि समस्ते गुँगैः काव्यव्यवहार उत कतिपयैः। यदि समस्तेः तत्क्यमसमस्तगुणा गौडी पाञ्चाली च रीति काव्यस्थात्मा। अव कतिपयैः ततः—

अद्रावत्र प्रज्वलत्यिनिहरूचैः प्राज्यः शोद्यन्तुंत्लसत्येप धूमः। इत्यादावोजः प्रभृतिषु गुजेषु सत्सु कान्यन्यवहारप्राप्तिः।
—नम्मट, कान्यप्रकारा, प्र १८१

दिखाया है कि गुण के सभाव में भी विशेषोक्ति और व्यतिरेक अलङ्कार के सद्भाव से वह दलोक सुन्दर बनकर काव्य कहलाने का अधिकारी हो गया है। कि वि वे यह वर्णन किया है कि उत्तम नारी की प्राप्ति इसी देह से स्वगं का लाम है। इसके अधर का रि अमृत का भी तिरस्कार करता है। इसमें गुण नहीं। इसका सौन्दर्य अलङ्कारों के कारण है। यहाँ पर प्रश्न हो सकता है। कि यहाँ प्रसाद आदि गुणों की सत्ता तो है ही फिर गुण-निरपेक्ष अलङ्कार को काव्य का शोभा-हेतु कै में माना जा सकता है इसरों आपत्ति यह होगी कि यदि गुणहीन केवल अलङ्कार-मुक्त वाक्य भी काव्य हो सकते हैं तो मस्मय की काव्य-परिभाषा ही असिद्ध हो जायगी, जिसमें सगुण शब्दार्थ को काव्य कहा गया है। मस्मय इसका समाधान यह कहकर करेंगे कि उक्त दलोक में वामन के समग्र गुण नहीं हैं और कुछ गुणों से काव्य-शोभा की सृष्टि मानी ही नहीं जा सकती। अतः, यहाँ काव्यत्व का हेतु अलङ्कार हो है। दे इस प्रकार मस्मय ने यह माना है कि वामन-प्रस्त गुण और अलङ्कार की परिभाषा एवं दोनों में भेद मानने का आधार आन्तिपूणं है।

वामन और मम्मट इस बात में एक्ष्मत हैं कि काव्य में गुण का नित्य एवं अलङ्कार का अनित्य निवास रहता है। मम्मट का वामन से मुख्य मतभेद यह है कि वे गुण को काव्य का शोभाकारक तथा अलङ्कार को शोभातिशयकारक वर्म नहीं मानते। वे वामन की तरह गुण को शब्दार्थ पर आश्रित नहीं मानकर रस पर आश्रित मानते हैं। अलङ्कार शब्दार्थ पर आश्रित रहते हैं।

यहाँ वामन और मम्मट के गुणालङ्कार-विषयक दृष्टि-भेद पर घ्यान दिया जाना चाहिए। मम्मट गुण को रसाश्रित मानते हैं। अतः, रसहीन काव्य में गुण का सत्ता वे स्वीकार नहीं करते; किन्तु वामन के गुण शब्द और अर्थ पर

स्वर्गप्राप्तिरनेनैव देहे न वरवर्णिनी ।
 अस्या रदच्छदरसो न्यक्करोतितरां सुधाम ।।
 इत्यादी विशेषोक्तिक्यतिरेकी गुणनिरपेक्षी कान्यन्यवहारस्य प्रवर्तिको ।
 नम्मट, कान्यप्रकारा, ८ पृ० १६१

२ नन्वत्रापि प्रसादादेव ते मानत्वात्कथम् गुणानपेक्षत्वमस्त्रंकारयोः । कि च निगुणत्वे कथं त्वन्नदेऽ.पं 'कान्यन्यवहारः । सगुणत्विक्षेषणत्वाभावादिति चेत् अस्त्येवात्र गुणः तथा झानं च । परंतु किंचिद गुणवत्वस्य शोभाहे तुत्वेऽति प्रसन्नात् समस्तगुणवत्त्वं तथा वक्तव्यं । न चात्र तत्साम्यम् ।तवा च गुणजन्यां शोभामनपेस्यैवासंकाराभ्यां शोभासंपत्तिरिति तात्पर्यम् ।

<sup>-</sup> गोविन्द, कान्यप्रदीप, पृ० २७८-७६

बाश्रित हैं। वे नी रस काव्य में भी रह सकते हैं। अतः, मम्मट जिस काव्य को गुणरहित समझ कर उनके काव्यत्व का श्रेय अलङ्कार को देते हैं और उसके आधार पर अलङ्कार को धीन्दर्यातिशय मात्र का हेतु मानने वाले वामन के मत का खण्डन करते हैं, उस काव्य में भी वामन के अनुसार किसी-न-किसी शब्दार्यगत गुण की सत्ता मानी जा सकती है और इस प्रकार उस काव्य के सीन्दर्य का हेतु अलङ्कार को न मानकर गुण को माना जा सकता है। उदाहरणार्य, गुण के अभाव में केवल अलङ्कार से काव्यत्व दिखाने के लिए जो इलोक काव्यप्रकाश में उद्घृत है, उसमें वामन की शब्दगत रामता की स्थिति मानी जा सकती है तथा मम्मट का प्रसाद गुण भी वहाँ वर्तमान ही है।

वस्तुतः, गुण को शब्दाथंगत मानने वाला सिद्धान्त नितान्त उपेक्षणीय नहीं। जिस प्रकार आत्मा में माधुयं, ओज आदि गुणों की अपेक्षा रहती है उसी प्रकार भव्य व्यक्तित्व के लिए आकृति में भी मृदुता, तेज आदि गुणों की अपेक्षा होनी है। इस विषय पर अपरत्र विस्तार से विचार किया जायगा। आनन्दवर्धन मम्मट आदि के माधुर्यादि तीन गुण रसाश्रित हैं। अतः उनका शब्दार्थंगत अलङ्कार से भेद स्पष्ट है। वामन ने गुण और अलङ्कार दोनों को शब्दार्थंगत माना है। अतः दोनों के पार्थंक्य-निरूपण के लिए उनका आधार शोभाधायक होना तथा शोभातिश्यकारक होना माना गया है।

## विश्वनाथ

विश्वनाथ ने गुण और अलङ्कार के पारस्परिक भेद की विवेचना में आनन्दवर्धन और मम्मट के ही मत को स्वीकार किया है। उन्होंने गुण, अलङ्कार और रीति; तीनों को काव्य के उत्कर्ष का हेतु कहा है। ये गुण और अलङ्कार—दोनों के काव्योत्कर्षकार्क होने पर भी दोनों में भेद यह है कि गुण काव्य की आत्मा रस के घम हैं। ये अतः, उसमें अविचल भाव से रहते हैं; किन्तु अलङ्कार शब्द और अर्थ के साथ अनित्य रूप से रहा करते हैं। वे काव्य की शोभा की वृद्धि करने वाले घम हैं तथा रस का उपकार करते हैं। है स्पष्ट है कि मम्मट की तरह विश्वनाथ भी गुण को काव्य का नित्य एवं अलङ्कार को

१. उत्कर्षहेत्रवः प्रोका गुणार्वकाररीतयः —विश्वनाय, साहित्यद०१ पृ० २२. २. रसस्याञ्चित्वमासस्य वर्माः शौर्यादयो यथा ।

२. रसस्याङ्गिस्वमाप्तस्य धर्माः शौर्यादयो यथा । गुणाः ..... ।—वही, ८ पृ० ५३४

३. शब्दार्वयोरस्थिरा ये धर्माः शोभातिशायिनः ।
सादीनुपकुर्वन्तोऽसंकारास्तेऽसदादिवत् ॥—वही, १० पृ० ४४७

अनित्य धर्म मानते हैं। गुण को रसाश्चित या आत्मधर्म तथा अल क्कार को शब्दार्थाश्चित या शरीर-धर्म मानने में भी आनन्दवर्धन एवं गम्मट की मान्यता की ही स्वीकृति है। विश्वनाथ ने इस विषय में न तो किसी नवीन सिद्धान्त को स्थापना की और न पूर्व-स्थापित सिद्धान्त की पुष्टि के लिए किसी नवीन युक्ति को ही सृष्टि की। अतः, उनकी मान्यता का यह संक्षिप्त परिचय हो पर्याप्त होगा।

## पण्डितराज जगन्नाथ

रसगङ्गाधर में पण्डितराज ने आनन्दवर्धन, अभिनवगुप्त तथा मम्मट के ही बहुमान्य सिद्धान्तों को बहुलांशतः स्वीकार कर यौक्तिक पद्धति पर उनकी स्थापना की है। काव्य में गुण की स्थिति पर उन्होंने कुछ नवीन दृष्टि से विचार किया है तथा अपनी घारणा की पुष्टि के लिए नव्य न्याय की तार्किक सरणि का अनुसरण किया है। उनकी गुण-सम्बन्धी मान्यता के विवेचन-क्रम में हम देख चुके हैं कि वे गुण को तात्विक दुध्टि से रस का घर्म नहीं मानते। आत्मा की तरह काव्य की आत्मा रस भी निगुण है। रति आदि काव्यात्मभूत रस की उपाधियां हैं और माधुर्य आदि गुण इन्हीं उपाधियों के धर्म हैं। किन्तु, इस में कोई प्रमाण नहीं। दूसरी आपत्ति इस घारणा में यह होगी कि एक गुण में दूसरे गुण की सत्ता मानना भी युक्तिसङ्गत नहीं। न्यायदर्शन में गुण को निगुंण कहा गया है। इसका अभिप्राय यह है कि गुण में दूसरे गुण की सत्ता नहीं मानी जाती है। अतः, यह सिद्धान्त खण्डित हो जाता है। अब प्रश्न यह है कि शुङ्कार में यदि माधुर्य नहीं रहता तो उसे मधूर कैसे कहा जाता है ? इसका उत्तर पण्डितराज ने प्रयोजकता-सम्बन्य के आधार पर दिया है। रस वस्तुतः माधूर्यादि गुण के प्रयोजक हैं। अतः, उन्हें मधूर कह दिया जाता है। यह प्रयोजकत्व शब्द, अर्थ, सङ्घटना और रस में रहता है। यह इतना व्यापक है कि शब्द और अर्थगत गुण के व्यवहार को इसके आघार पर सरलता मे समझा जा सकता है। गुण को शब्दार्थगत कहने में जो उपचार की कल्पना आनन्दवर्धन ने की उसकी आवश्यकता नहीं रह जाती । शब्द, अर्थ, रचना और रस सब मिल कर माधूर्य आदि गुण को उत्पन्न करते हैं, जो चित्त की विशेष अवस्था है। गुण न तो रस के घम हैं, न शब्दार्थ या सङ्घटना के। इस मत के औचित्य पर विचार किया जा चुका है।

१. अय द्रश्याक्षिता होया निर्मुणा निष्क्रिया गुणाः ।
—कारिकावली, मुक्तावली, ८५ पृ० ३३३

हेमचन्द्र

है मचन्द्र घ्वनिषस्यान के आचार्यों के अनुवायी हैं। उन्होंने अपने क व्यानुशासन मे आनन्दवर्धन, अभिनवगुप्त तथा मम्पट की गुणालङ्कार-धारणा की ही स्थापना की है। उन्होंने गुण और अलङ्कार में गुण को अधिक महत्त्वपूर्ण माना है। काव्य की परिभाषा में मम्मट के काव्य-लक्षण को ही शब्द-भेद से उपस्थापित कर हेमचन्द्र ने यह स्पष्ट किया है कि कहीं-कहीं अलङ्काररहित शब्दार्थं भी गुण हो सकते हैं; किन्तु काव्यत्व के लिए शब्दार्थं का दीपमुक्त एवं गुण-युक्त होना आवश्यक है । इसे स्पष्ट करते हुए काव्यानुशासन-व्याख्या में उन्होंने कहा है कि काब्य में गुण की स्थिति अनिवार्य मानी जाती है। क्योंकि, गुण की सत्ता रहने पर अलङ्कार के अभाव में भी काव्य रोचक होता है; किन्तु अलङ्कार के सन्द्राव में भी गुण के न रहने पर काव्य सुन्दर नहीं होता। द काव्य में गुण और अलङ्कार की स्थिति के सम्बन्ध में अपनी मान्यता को और भी स्पष्ट करते हुए उन्होने लिखा है कि अलङ्कार के त्याग और ग्रहण पर बाक्य का अपकर्ष और उत्कर्ष निर्भर नहीं है। अलक्कार के न रहने पर भी काव्य में उत्कर्प रह सकता है और उसके रहने पर भी काब्य में सीन्दर्य का अभाव सम्भव है। किन्तु, काव्य में गुण के त्याग-ग्रहण का प्रवन ही नहीं उठता। ह वह काव्य का आवश्यक लक्षण है। उसके अभाव में काव्यत्व ही सम्भव नहीं। काव्य में गुण की अनिवार्य श्यिति है। अलङ्कार उनका अनित्य धर्म है।

कानन्दवर्षन आदि की तरह दोनों में दूसरा भेद यह माना गया है कि गुण रस के उत्कर्ष के कारण हैं। उन्हें शब्दार्थंगत भी मानना लाक्षणिक प्रयोग मात्र है। अलङ्कार काव्य के अङ्ग शब्द और अर्थ पर आश्रित रहते हैं। इ

अनेन कान्ये गुणानामवश्यंभावमाह—तथा हि अनलंकृतमपि गुणवहृत्तं (वहवः १) स्वदते । यथोदाहरिष्यमाणं 'शृन्यं वासगृहम्—'इत्यादि । अलंकृतमपि निगुण न स्वदते । —वही, व्याख्या, पृ० १६

३. न चालंकृतीनामपोद्धाराहाराभ्यां बाक्यं दुप्यति पुष्यति वा ।

<sup>—</sup>वहा, ब्याख्या. पृ० २०

४. गुणानामपोद्धाराहारी तु न सम्भवत इति । —वही, पृ० २० ५. रसस्योत्कप पकषडेतु गुणदोषी भक्त्या शब्दार्थयोः । —वही, पृ० १६

५. अङ्गानिता अलंकाराः । —वही, पृ० २०

हैमचन्द्र ने गुण का रसाध्यत्व सिद्ध करने के लिए अन्वय-व्यतिरेक की तार्किक प्रक्रिया का सहारा लिया है। अन्वय-व्यतिरेक के द्वारा गुण की रसाध्यत्व-सिद्धि का आधार आनन्दवर्षन का एक इलोक एवं उसपर अभिनव की टीका है। आनन्दवर्षन ने काव्य-दोष का रसधमंत्व दिखाया है। हैमचन्द्र की युनित है कि गुण रस के ही धर्म हैं। जहाँ दोप रहते हैं वहीं गुण भी। दोप रस के धर्म हैं। अतः गुण भी रस के ही धर्म हैं। दोप को शब्दगत या अर्थगत नहीं माना जा सकता। यदि वे शब्दार्थगत होते तो कष्टत्व आदि दोप बीभत्स आदि रस में गुण कैसे बन जाते? इसी प्रकार खहलीलत्व आदि दोपों को हास्य खादि रसों में गुण कैसे माना जाता? स्पष्ट है कि कष्टत्व, अश्लीलत्व आदि के गुणत्व एवं दोपत्व का निर्णय रस के आधार पर होता है, शब्दार्थ के आधार पर नहीं। इसीलिए दोषों को अनित्य माना जाता है। जिस रस के जो दोष हैं वे उस रस के रहने पर ही दोष माने जाते हैं। दूसरे रसों में वे दोष नहीं रह जाते। इसीलिए श्रञ्जार रस के कष्टत्व आदि दोष श्रञ्जार के अभाव में दोप नहीं माने जाते, उसके सद्भाव में ही वे दोष रहते हैं। इस प्रकार अन्वय-व्यतिरेक से दोप एवं गुण का रसाध्यत्व सिद्ध है। दे

हेमबन्द्र ने उद्भट एवं वामन के गुणाल ङ्कारविषयक मिद्धान्त का मम्मट की पढित पर खण्डन किया है। उनके अनुसार उद्भट की यह मान्यता उचित नहीं कि गुण और अलङ्कार काव्य में समवाय वृत्ति से ही रहते हैं अतः उनमें पार्थिय नहीं माना जा सकता। है

१. अ तिदुष्टादयो दोषा अनित्या ये च दर्शिताः ।

ध्वन्यात्माथ्येव शृङ्गारे ते हेया इत्युदाहताः ॥—आनन्दव० ध्वन्या० २ पृ० १२६

ते च रसस्येव धर्मा उपचारेण तु तदुपकारिणोः शब्दार्थयोरुच्यन्ते । रसाश्रयत्वं च गुणदोपयोरन्ययव्यतिरेकानुविधानात् । तथा हि सत्रेव दोपास्तत्रेव गुणाः, रसिविशेषे च दोषा न तु शब्दार्थयोः यदि हि तयोः स्युस्ति विभित्सादौ कश्टत्वादयो गुणा न भवेयुर्शस्यादौ चाश्लीलत्वादयः । अनित्याश्चेते दोषाः । यतो यस्याज्ञिनस्ते दोषास्तदभावे न दोषास्तद्भावे तु दोषा इत्यन्वयव्यतिरेकाश्यां गुणदोपयो रस एवाश्रयः । — वही, पृ० १६-२०

३. एतावता—'शौर्यादिसदृशा गुणाः, केयूरादितृत्या अलंकाराः' इति विवेकमुक्तवा 'संयोगसमवायाभ्यां शौर्यादीनामस्ति भेदः। इह तृभयेषां समवायेन स्थिति-रित्यभिषाय 'तस्माद्ग्रङ्क'रकाप्रवाहेण गुणासंकारभेदः' इति भामहविवरखे यद्भट्टोद्भटोऽभ्यषात् तिवरस्तम्। — वही, व्याख्या, पृ० २०

गुण को कान्यशोभा का तथा अलङ्कार को उसके शोभातिशय का हेतु मानने वाले वामन के मत का भी हेमचन्द्र ने खण्डन किया है। उनके अनुसार न तो गुण को कान्य के सौन्दर्य का हेतु कहना उचित है, चूँ कि गुण के अभाव में भी कान्य-सौन्दर्य रह सकता है और कहीं-कहीं उसके रहने पर भी कान्यत्व का अभाव हो सकता है; और न अलङ्कार को कान्य-सौन्दर्य के अतिशय मात्र का हेतु कहना ही उचित है, ययों कि गुण-निरपेक्ष केवल अलङ्कार से भी कान्य-सौन्दर्य की मृष्टि के उदाहरण देखे जा सकते हैं।

स्पष्ट है कि हेमचन्द्र ने मम्मट की चिन्तन-पद्धित का ही अनुगमन किया है। घ्विन-प्रस्थान के सभी बाचारों ने काव्य में गुण को महत्त्वपूर्ण माना है। गुण केवल काव्य के अङ्गी रस का धमं होने के कारण उसकी तुलना में गौण है और रस के उत्कर्ष-साधन में ही उसकी सार्यकता है। वह अलङ्कार आदि की अपेक्षा अधिक महत्त्वपूर्ण काव्य-तत्त्व है। घ्विनप्रस्थान में अलङ्कार उपेक्षित हो गया। आनन्दवर्धन ने रसाक्षिप्त या अपृथ्ययत्निवंत्यं अलङ्कार को घ्विन में काम्य माना था; किन्तु परवर्ती घ्विन आचारों ने सभी अलङ्कारों को बहिरङ्ग मानकर काव्य में उनकी अनिवायं स्थिति का निपेध कर दिया। अलङ्कार-प्रस्थान में जो गौरव काव्यालङ्कार को प्राप्त या वह उससे छिन गया। घ्विन-सिद्धान्त की स्थापना के बाद अप्यय्य दीक्षित, जयदेव आदि आचारों ने एक बार पुनः अलङ्कार के महत्त्व की स्थापना का प्रयास किया। मम्मट आदि के काव्य-लक्षण को लक्ष्य कर यहाँ तक कहा गया कि अलङ्काररहित शब्दार्थ को काव्य कहना उष्णतारहित आग की कल्पना करने के समान है। अयदेव के इस कथन में भी अलङ्कार का

१. तथा 'काव्यशोभायाः कर्तारो धर्मा गुणास्तद् तिशयहेतवस्त्व काराः' इति वामनेन यो विवेकः कृतः सोऽपि व्यभिचारा । तथा हि - 'गतोस्तमको भातीन्दुर्याति वासाय पिक्षणः' इत्यादी प्रसादश्तेषसमतामाधुरसीकृमायीव-व्यक्तीनां गुणानां सद्भावेऽपि काव्यव्यवहाराप्रवृत्ते । अपि काच्यिच्छु ता वार्ती तस्यौ किह् यावधायनः । इति व प्रष्टुमायाते तस्याः कर्णान्तमीक्षये ।। 'इत्युत्प्रे क्षा- संकारमात्रादिविविक्षतित्रचतुरगुणात्काव्यवहारदर्यानात् ।—

<sup>—</sup>हेमचन्द्र कः ब्यानुशासन ब्याख्या, पृ० २०-२१

२. 'अन्नीकरोति यः काव्य शब्दार्थावन कृती । जयदेव, चन्द्रालोक, १, ८ पृ० ६

(अनलंकती, अनलं कृती के यमक का) लोभ स्पष्ट है। वस्तुतः आग की उष्णता की तरह अलङ्कार को काव्य का अनिवार्य धर्म मानना युक्तिसङ्गत नहीं। यदि ऐसा हो तो अनेक महान कवियों की रक्षमय किन्तु अलङ्कार-रिह्त कृतियाँ काव्य की सीमा से बहिष्कृत हो जायें। अलङ्कार का भी काव्य में अपना महत्त्व है। किन्तु, उसी को काव्यत्व का विधायक मान लेना काव्य के वहिरङ्ग सीन्दर्य मात्र पर मुख होने की प्रवृत्ति का परिचायक है। इसी लिए इन आचार्यों की स्थापना बहुमान्य नहीं हो सकी और इनके प्रयत्न के उपरान्त भी ध्वनि सिद्धान्त का महत्त्व कम नहीं हुआ।

गुण एवं अलङ्कार के पारस्परिक सम्बन्ध एवं काव्य में उनके सापेक्ष महत्त्व के सम्बन्ध में आचार्यों की मान्यताओं के उक्त विवेचन से एतद्विषयक मुख्य तीन सिद्धान्त सामने आते हैं।

- (१) काव्य में दोनों को समवायवृत्त्या सम्बद्ध मानकर दोनों में अभेद की कल्पना करने वाला भट्टोद्भट प्रभृति आचायों का सिद्धान्त । इसमें अलङ्कार को शब्दार्थ का धर्म तथा गुण को भी शब्दार्थ या सङ्घटना का धर्म माना गया है।
- (२) वामन आदि आचार्यों का गुण को काव्यशोमा का तथा अलङ्कार को काव्यशोमा के अतिशय का हेतु मानकर दोनों में पार्थक्य मानने वाला सिद्धान्त, जिसमें अलङ्कार की अपेक्षा गुण को अधिक गहत्त्वार्णं काव्य-तत्त्र माना गया है।
- (३) आनन्दवर्धन, मम्मट आदि ध्विनवादी आचार्यों का गुण को रसाश्रित एवं अचल-स्थिति धर्म तथा अलङ्कार को काव्य-शरीर शब्दार्थ पर आश्रित एवं चलस्थिति धर्म मानकर दोनों का भेद-निरूपण करने वाला सिद्धान्त । इसमें भी गुण को अलङ्कार की अपेक्षा अधिक महत्त्व प्रदान किया गया है ।

प्रथम सिद्धान्त का सुसम्बद्ध रूप उपलब्ध नहीं है। उस मत को आनन्द-समंन आदि आचारों ने पूर्वपक्ष के रूप में उद्धृत किया है। जितना अंग्र प्राप्त है उसके आधार पर गुण और अलङ्कार; दो पृथक् तत्त्वों में अभेद मान सेना युक्तिसङ्गत नहीं जान पड़ता। अतः, वामन आदि रीति सम्प्रदाय के जाचार्यों तथा आनम्दवर्धन आदि ध्वनिवादी आचार्यों की तद्विषयक मान्यताएँ ही परीक्षय हैं। दोनों विचार-घाराओं के आचायों की गुण-अलङ्कार-विपयक घारणा में यह साग्य है कि वे काव्य में गुण का नियत निवास मानते हैं तथा अलङ्कार का अनियत निवास। अतः, गुण को अलङ्कार से काव्य का अधिक महत्त्वपूर्ण अङ्ग मानने में वे एकमत हैं।

दोनों मतों में मुख्य वैषम्य यह है कि वामन आदि रीतिवादी आचार्य गुण को शब्दार्थगत मानते हैं; पर आनन्दवर्धन आदि ध्वनिवादी आचार्यों के अनुस र बहु रसगत है।

मम्मट आदि आचार्यों ने सबल युक्तियों से गुण का रसाश्रयन्व सिद्ध कर उसका शब्दार्यगतत्व मानने वाले मत का खण्डन किया है। यह उचित नहीं। गुण के दोनों विमाग ब्राह्म हैं। गुण रसाश्रित भी होते हैं और शब्दार्थाधित भी। दोनों में कोई विरोध नहीं। लोक के जिस उदाहरण के आधार पर काव्य में गुण के स्थान-निरूपण का प्रयास हुआ है उस पर व्यान देने से यह तथ्य स्पष्ट हो जाता है कि शूरता आदि गुण आत्मा के धर्म अवश्य हैं; किन्तु आकृति में भी कान्ति, सुकुमारता आदि गुण रहते हैं। ये अङ्गगत गुण भी उपेक्षणीय नहीं। यह ठीक है कि कभी-कभी अङ्गगत मृदुता आदि गुणों के अभाव में भी आत्मा के उत्कर्ष से व्यक्तित्व का महत्त्व अक्षुण्ण रहता है, पर इसे अस्वीकार नहीं किया जा सकता कि भव्य व्यक्तित्व के निर्माण में अङ्गात गुणों का भी योग रहता है। मधुर व्यक्तित्व के लिए आत्मस्य माधुर्य के साथ रूपगत मुद्रता की भी अपेका होती है। रुस आकृति में भाव-गत कोमलता अभिव्यक्ति नहों पा सकती। व्यनिवादी आचार्यों ने कोमल वर्णों से दीप्त रस की अभि-व्यक्ति के उदाहरण प्रस्तुत किये हैं। इसी प्रकार कठोर वर्णों से को मल माव की व्यञ्जना के उदाहरण भी पाये जा सकते हैं; किन्तु प्रवन यह है कि यदि कोमल भाव की व्यञ्जना के लिए कोमल वर्णों की ही योजना हो तो क्या वे उस भाव को व्यक्त करने में कठोर वणों की अपेक्षा अधिक सहायक नहीं होंगे ? आनन्दवर्धन आदि आचार्यों ने इस शक्ता के समाधान के लिए माधूर्य आदि रसस्य गुणों की व्यञ्जना के लिए अनुकूल वर्णों की कल्पना की है। किन्तु, इस कल्पना से बामन बादि के शब्दार्थगत गुणों की उपादेयता का परिहार नहीं किया जा सकता। उनके कुछ गुणो का अल कु।र आदि भिन्न तत्त्व में वन्तर्भाव उचित नहीं।

काव्य में भाव और आकार का अपना-अपना महत्त्व है। दोनों में से किसी एक की उपेक्षा कर दूसरे पर बल देने से समीक्षा एक ज़ी हो जाती है। रीति-सम्प्रदाय में भाव-पक्ष की उपेक्षा कर केवल रूप-विधान (form) पर बल दिया गया था। व्वनि-प्रस्थान में अन्ती रस के साथ अन्त्रभूत शब्दार्थ बादि का भी महत्व अवस्य स्वीकृत हुआ, किन्तू उसे जितना महत्त्व मिलना चाहिए उतना महत्त्व नहीं दिया गया। फलत:, अङ्गी के गुणों से पृथक अङ्ग के गणों की कल्पना की अनावश्यक मान लिया गया। व्वनिप्रस्थान में अङ्ग पर आधित अल द्धारों के महत्त्व की उपेक्षा का भी यही रहस्य है। भाव और रूप-विधान के सापेक्ष मूल्याञ्चन में बानन्दवर्धन की दृष्टि बन्य आचार्यों की अपेक्षा अधिक व्यापक थी। उन्होंने कवि की कृति में सहज भाव से समाविष्ट हो जाने वाले रसाक्षिप्त अल द्वारों का महत्त्व समझा था। वस्तुतः काव्य के विधान का महत्त्व भाव के प्रभाव को बढ़ाने में ही है और अल क्रार बाकार को प्रभावशाली बनाकर वस्तु की प्रभाव-वृद्धि करते हैं। काव्य में उक्ति की बकता अरेक्षित होनी है। प्रतिदिन व्यवहार में आने वाली वस्तु भी जब कुछ वकता के साथ वर्णित होती है तो वह चमत्कारपूर्ण होकर काव्य का रूप ग्रहण कर लेती है। शिवलीलार्णव में विन्यास की भङ्की के महत्त्व की स्पब्ट करते हुए नीलकण्ठ दीक्षित ने कहा है कि हम लोग व्यवहार में जो शब्द श्रीर अर्थ बोलते और लिखते हैं छन्हीं शब्दार्थों के भव्य विन्यास से कवि संसार को मुख्य कर देता है। र बेन (Bain) ने काव्य में प्रभावीत्पादकता की दृष्टि से अल द्धार को महत्त्वपूर्ण माना है। य मम्मट आदि की यह मान्यता, कि अल कार हार आदि की तरह वहिरक हैं, यूक्तिसक्त नहीं। शरीर से अल कार को निकाल कर अलग रखा जा सकता है; पर किसी काव्य से उसके सीन्दर्य को नष्ट किये बिना अलक्कार को नहीं हटाया जा सकता। बानन्दवर्धन की यह मान्यता ही उचित है कि रसाक्षिप्त बलक्कार अन्तरक्र हैं, पुषायत्निर्नर्थं अलङ्कार बहिरङ्ग । भाव को तीव बनाने में योग देने वाले

१. यानेव शब्दान् वयमालपामः यानेव चार्थान् वयमालिखामः । तेरेव विश्वासिशेषभव्येः सम्मोहयन्ते कवयो उगन्ति॥

नीलकंठ दें क्षित शिव -लीलार्णव १,१३

२. A figu e of speech is a devietion from the plain and ordinary mode of speaking for the sake of greater effect, it is an unusual form of spe-ch—Bain, Rhetoric and comp, पुन्त २

अलङ्कार महत्त्वपूर्ण हैं। गुण को अलङ्कार से अधिक महत्त्वपूर्ण इसलिए माना जाता है कि वे अनिवार्यतः भाव का उत्कर्ष साधन करते हैं।

निष्कपंतः भरत, दण्डी तथा वामन के दस शब्दार्थंगत गुण तथा आनन्द-वर्धन आदि आचायों के तीन रसगत गुण काव्य के गुण हैं। उनमें परस्पर कोई विरोध नहीं। दस का तीन में अन्तर्भाव मानना उचित नहीं। गुण अलक्कार से अधिक महत्त्वपूर्ण केवल इस दृष्टि से हैं कि रस के उत्कर्ष में उनका योग सर्वधिक है। जहाँ अलक्कार की योजना से रस में उत्कर्ष आता है, चाहे वह शब्दार्थ के माध्यम से ही क्यों न हो, वहाँ अलक्कार का भी महत्त्व कम नहीं। इसीलिए रसाक्षित्त या सहज अलक्कार गुण के समान ही महत्त्व के अधिकारी हैं।

कुछ आचारों के शब्दार्थगत गुण बन्य आचारों के द्वारा बलक्कार में अन्तर्भूत कर लिये गये हैं। इसके विपरीत कुछ अलक्कार अन्य आचारों के द्वारा गुण रूप में गृहीत हुए हैं। वैसे विवादम्रस्त गुणालक्कार के सम्बन्ध में आचारों की तत्तद् धारणाओं का परीक्षण एवं उनके गुणत्व या अलक्कारत्व का निर्णय बाञ्छनीय है। भोज ने गुणों की संख्या सबसे अधिक मान ली है। प्राचीन आचारों के दस शब्दार्थगत गुणों के अतिरिक्त चौदह नवीन गुणों की कल्पना उन्होंने की है। इन नवीन गुणों में प्राचीनों के कुछ अलक्कार भी समेट लिये गये हैं। उदाहरणार्थ, उनके भाविक, प्रेय तथा औजित्य गुण दण्डी आदि आचारों के ऋमशः भाविक, प्रेय तथा ठलंस्वी अलक्कार हैं। भोज के उत्तरवर्ती आचारों ने भी उन्हें गुण न मानकर अलक्कार में ही परिगणित किया है। यहाँ हम भोज के उक्त गुणों के सम्बन्ध में आचारों की मान्यताओं का विश्लेषण करेंगे।

साविक—आचार्य भरत ने भाविक का उल्लेख न तो गुण के प्रसङ्ग में किया है, न अलङ्कार के प्रसङ्ग में । लास्य के बारह अङ्गों के विवेचन-क्रम में उन्होंने उसके एक अङ्ग को 'भाव' तथा 'भावित' कहा है जिसका स्वरूप परवर्ती आचार्यों के 'भाविक' के स्वरूप से मिसता-जुसता है। भरत के अनुसार यह एक प्रकार का कास्पनिक प्रत्यक्षीकरण है। भरत ने इसकी परिभाषा में कहा है कि जहाँ प्रिय को स्वप्न में देख कर कामाग्नि से दग्ध नायिका विविध भावों का प्रदर्शन करती है, उसे भावित कहा जाता है। अभिनवगुष्त ने अभिनव भारती में लास्य के दस ही अङ्ग स्थीकार किये हैं। उन्होंने भरत के भावित का भाविक नाम से उल्लेख किया है और यह कहा है कि कुछ लोग चित्रपद और भाविक को भी लास्य का अङ्ग मानते हैं।

भामह ने भाविक को प्रवन्ध-गुण कहा है। उनके अनुसार यह भूत एवं भावी अर्थों को प्रत्यक्ष कर देने वाला सम्पूर्ण प्रवन्ध का गुण है। प्रवन्ध-गुण' कहने पर भी भामह 'भाविक' को अलङ्कार मानते थे, यह इस बात से स्पष्ट है कि उन्होंने उसका उल्लेख मार्थु यादि गुण के सन्दर्भ में नहीं कर अलङ्कार के सन्दर्भ में किया है। यहाँ गुण शब्द का प्रयोग सामान्य अर्थ में हुआ है, पारिभाषिक अर्थ में नहीं।

उद्भट ने भाविक को अलङ्कार माना है और उसके लक्षण में यह धारणा प्रकट की है कि उसमें वाणी को अनाकुलता रहती है और भूत एवं भावी अर्थ प्रत्यक्ष-से दीख पड़ते हैं। प्रतिहारेन्दुराज ने उद्भट के काव्यालङ्कारसारसंग्रह की टीका में उसके स्वरूप में प्रसाद और अर्थव्यक्ति गुणों के स्वरूप को समाहित कर लिया है। उद्भट के 'वाचामनाकुल्य' की व्याख्या प्रसिद्ध पदों के प्रयोग से सटिति अर्थ-प्रतीति-कारित्व के रूप में की गयी है। प्र

उद्भट पर राजानक तिलक की टीका में भाविक को स्वभावे कित तथा रसवज् से अभिन्न माना गया है। टीकाकार के अनुसार इसमें परोक्ष वस्तु प्रत्यक्ष हो जाती है; अतः यह स्वभावो क्ति है। इसमें सहृदय के हृदय में

१. दृष्ट्वा स्वप्ने प्रियं यत्र मदनानलतापिता । करोति विविधान् भावान् तद्रै भावितसुच्यते ।।—भरत, ना० शा॰ २०,११२

२. भाविकत्विमिति प्राष्टुः प्रवन्धविष्यं गुणम् । प्रत्यक्षा इव दृश्यन्ते यत्रार्था भूतभाविनः ।। — भामह, कान्यार्खं ० ३,१३

३ प्रत्यक्षा इव यत्रार्था दृश्यन्ते भूतभाविनः । अत्यद्भुताः स्यातद्वाचामनाकृत्येन भाविकम् ।।

<sup>—</sup> उद्भट, कान्याचं ०सार सं ०.६,१२

४. तत्र बाचामनाकृतता व्यस्तसम्बन्धरहितलोकप्रसिद्धशब्दोपनिवन्धनात् झगित्यर्थं-प्रतीतिकारिता । —वही प्रतिहारेन्दुराज की टीकाः पृ० ७६ का० वा० वि०—१९

प्रविष्ट हो जाने का गुण है; अतः यह रसवदादि अलङ्कार से अभिन्न है। विद्याचन्नवर्ती के अनुसार मम्मट स्वभावोक्ति और भाविक में कालजनित भेद मानते हैं। भाविक में या तो भूत वस्तु का स्फुट वर्णन होता है या भावी वस्तु का; किन्तु स्वभावोक्ति में किसी वर्तमान वस्तु के ही स्वरूप का या उसकी किया का वर्णन होता है। दे

रुपक ने उनका पारस्परिक पार्थव्य दूसरे आधार पर निरूपित किया है। उनके अनुसार भाविक में भूत तथा भावी अर्थ का योगलक्षण सिक्षकपं के सदृश प्रत्यक्षीकरण होता है; पर स्वभावोक्ति में यह बात नहीं होती। जिस प्रकार योगी देश-काल की सीमा का अतिक्रमण कर परोक्ष वस्तु का मानस प्रत्यक्षीकरण कर नेता है, उसी प्रकार भाविक अलङ्कार में भूत एवं मावी वस्तुओं का साक्षात्कार पाठक को हो जाता है। रुप्यक सामान्यतः भाविक में अब्भृत और लोकोत्तर अर्थ की सत्ता मानते हैं; किन्तु कहीं-कहीं वे उसमें साधारण घटना का प्रत्यक्षीकरण भी स्वीकार करते हैं। स्वभावोक्ति में साधारण घटना का ही वर्णन रहता है। इस प्रकार भाविक और स्वभावोक्ति में अर्थ के प्रत्यक्षीकरण का साम्य होने पर भी वैषम्य यह है कि (क) भाविक में भूत एवं भावी अर्थों का प्रत्यक्षाकरण होता है, जबिक स्वभावोक्ति में वर्तमान अर्थ का तथा (ख) भाविक में साधारणतः अद्भुत एवं लोकोत्तर घटना का वर्णन होता है; पर स्वभावोक्ति में साधारण घटना वर्णित रहती है, यद्यपि यह नियम कठोर नहीं है।

अतीतानागतयोभू तभाविनोः ध्योरली विकत्नेनात्यद्भुतत्वाद् व्यत्यस्तसम्बन्धः
रिहतग्रव्दसन्दर्भसमिप तत्वाच्च प्रश्यक्षायमाणत्भं भाविकः × × व्यचित्
लीकिकानामिप बस्तूनां स्फुटत्वेन प्रतीतौ भाविकस्वभावोक्त्योः समावेशः स्यात् ।
—ह्य्यकः, अलङ्कारस्त्र, पृ० २२१-२१-

इ. नापीयं स्व्मवस्तुस्वभाववर्णनात् स्वभावोवितः । तस्यां लोकिकवस्तुगतस्वमधर्म-वर्णने साधारण्येन इदयक्षवादसम्भवात् । इह लोकोत्तराणां वस्तुनां ताटस्थ्येन च प्रतीतेः । —वहो पृ० २२४

भाविक के स्वरूप पर विचार करने से वह व्याग्त अलङ्कार जान पड़ता है। उसका सम्बन्ध वस्तु-विधान से है। वर्ण्यं बस्तु को पाठक के सामने प्रत्यक्ष कर देने में ही किव-कर्म की सफलता है। भोज ने भाविक-नामक गुण का उल्लेख किया है। शब्दगत भाविक गुण में भावानुरूप वाक्य-विन्यास पर वल दिया गया है तथा अर्थ गत भाविक को व्याजीवित माना गया है। स्पष्ट है कि भोज का भाविक गुण भामह आदि के भाविक अलङ्कार से नाम्ना साम्य रखने पर भी प्रकृत्या भिन्न है। उनके गुण को, जो भावानुरूप वाक्यभेद तथा व्याजीवित है, गुण न मान कर अलङ्कार मानना ही उचित जाव पड़ता है। प्रेय

भोज ने मामह, दण्डी आदि बाचार्यां के प्रेय अलङ्कार को गुण बना दिया है। उनके शब्दगत प्रेय गुण का स्वरूप पूर्ववर्ती आचार्यों के उसी नाम के अलङ्कार के स्वरूप से अभिन्न है। भामह ने प्रेय की परिभाषा नहीं दी; किन्तु उनके द्वारा प्रदत्त उसके उदाहरण से उनकी घारणा स्पष्ट हो जाती है। वे प्रिय लगने वाली बात के कथन में प्रेय अलङ्कार मानते थे। दण्डी ने प्रेय के लक्षण में प्रियतर आख्यान को प्रेय कहा है। उद्भट ने भी काव्यालङ्कारसारसङ्ग्रह में प्रेय को अलङ्कार माना है; किन्तु उसके स्वरूप की उन्होंने सवंया नवीन कल्पना की है। उनके अनुसार रित आदि भाव की सूचना देने वाले अनुभाव आदि के वर्णन में प्रेय अलङ्कार माना जाता है। वृत्तिकार ने इसे स्पष्ट करते हुए यह माना है कि यहाँ रित से अभिप्राय देव, गुरु, नृप आदि-विषयक रित का है। कान्ता-विषयक रित को सूचना रसवत् अलङ्कार में रहती है। उत्यक्त ने भावनिवन्धनात्मक प्रेय को अलङ्कार ही माना है। विश्वनाथ ने भी साहित्यदर्यण में भाव के गौण हो जाने में प्रेय अलङ्कार माना है। भारतीय काव्यशास्त्र में केवल भोज ने प्रेय को गुण माना है। उन्होंने उन्नके स्वरूप की

१. प्रेयः प्रियतराख्यानं । - दण्डी, कान्यादशं २ २७१

२. रत्यादिकानां भावानमनुभावादि स्चने ।

यत्कान्यं वश्यते सिद्भस्तत्त्रे यस्वदुदाहृतम् ।।

रतिरिह् देवगुरुनृपादिविषया गृष्ठते । कान्ताविषयायास्तु रतेः स्चने रसवदलङ्कारो

वस्यते ।—उद्भट कान्यालङ्कारसारसंग्रह, पृ० ३२

३. रसभावतदाभासतत्त्रशमानां निवन्धे रसवत्त्रे यक्जिस्विसमाहितानि ।

<sup>—</sup>ह्यक, कान्यालङ्कार सूत्र, पृ० २२६

न नीन कल्पना नहीं कर दण्डी के प्रंय अलङ्कार के लक्षण को ही प्रकारान्तर से शब्दगत प्रेय गुण की परिभाषा में प्रस्तृत किया है। उनके अनुसार चाटू नि में अयुक्त प्रियतर आस्यान प्रेय गुण है। प्राचीन आचार्यों के अलङ्कार को गुण में परिगणित कर लेने में कोई युक्ति नहीं जान पड़ती। गुण की संस्था-वृद्धि के लोभ-मात्र से भोज ने प्रेय को गुण मान लिया है।

और्जित्य—मोज का अधंगत और्जित्य गुण दण्डी के ऊर्जस्वी अलङ्कार से मिन्न नहीं। मामह के ऊर्जस्वी अलङ्कार के उदाहरण से उनकी ऊर्जस्वी-घारणा दण्डी की तिद्वष्यक घारणा से मिलती-जुलती ही जान पड़ती है। उद्मट ने भी ऊर्जस्वी को अलङ्कार ही माना है; किन्तु उसका स्वरूप सर्वया भिन्न है। वे काम, कोघ आदि के कारण अभैचित्य-युवत भाव एवं रस के वर्णन में ऊर्जस्वी अलङ्कार मानते हैं। इत्यक की ऊर्जस्वी-घारणा उद्भट की घारणा के समान है। वे रसामास आदि के निवन्धन में ऊर्जस्वी अलङ्कार मानते हैं। उद्भट, इत्यक आदि के ऊर्जस्वी अलङ्कार के स्वरूप को ही परवर्ती विश्वनाय, अप्पत्यवीक्षित आदि आचार्यों ने स्वीकार किया है। भोज ने दण्डी के ऊर्जस्वी अलङ्कार का लक्षण केकर और्जित्य गुण की कल्पना वर ली है। दण्डी के अलङ्कार को गुण मानने में उन्होंने कोई युक्ति नहीं दी है।

उदाल- भरत ने उदारत्व एवं उदाल्तत्व में भेद नहीं किया है। उन्होंने दस गुणों के वर्णन-कम में उदारत्व की परिभाषा देते हुए एक उसे उदारत्व गुण कहा है तथा अपरत्र उदालत्व। नाट्यशास्त्र के दो पाठों में उदारता के अलग-अलग लक्षण प्राप्त होते हैं। एक में उसी गुण को उदारत्व कहा गया है तथा दूसरे में उदालत्व। भामह ने उदालत्व को अलङ्कार माना है। उस अलङ्कार की परिभाषा नहीं देने पर भी उन्होंने उसके उदाहरणों से उसके सम्बन्ध में अपना अभिमत स्पष्ट कर दिया है। उसके एक उदाहरणों से उसके सम्बन्ध में अपना अभिमत स्पष्ट कर दिया है। उसके एक उदाहरणों में पिता का वचन पालन करने के लिए राम के बन जाने का वर्णन दिखाकर आशय के महत्त्व में उदालत्व की मान्यता प्रकट की गयी है तथा दूसरे में नाना प्रकार के रत्नों के वर्णन में उदालत्व मानकर विभूत्व के महत्त्व के वर्णन में भी उदाल अलङ्कार

१. अनी वित्यप्रवृत्तानां कामकोषादिकारणात् । भाषानां च रसानां च बन्ध ऊर्जीहब कथ्यते ।— चद्भट, कान्यार्वं ० पृ० ३१

माना गया है। दस अकार दण्डी की उदात्त अलक्कार-धारणा भामह की उदात्त अलक्कार-धारणा से अभिन्न सिद्ध होती है। दण्डी ने आद्यय और विभूति के महत्त्व-वर्णन में उदात्त अलक्कार माना है। भरत का उदारत्व दण्डी के द्वारा गुण के रूप में स्वीकृत है; पर उसी का एर्याय उदात्त दण्डी की रचना में अलक्कार वन गया है। किन्तु, उसके स्वरूप की कल्पना दण्डी ने स्वतन्त्र रूप से की है। वन्तु सम्पत् के वर्णन को मम्मट ने भी उदात्त अलक्कार माना है। कुवलयानन्द में दण्डी की तरह अल्प्यय दीक्षित ने समृद्धि एवं रलाध्य चिरत के वर्णन में उदात्त अलक्कार माना है। भोज ने समृद्धि के उत्कर्ष वर्णन को उदात्ता तथा आश्य के उत्कर्ष को उदात्तता कहा है। भे ये दोनों नाम भरत से गृहीत हैं, जिनका प्रयोग गुण के सन्दर्भ में पर्यायवाची शब्द के रूप में उन्होंने किया था; किन्तु दोनों के लक्षण भामह, दण्डी आदि के उदात्तत्व अलक्कार के लक्षण से गृहीत हैं। भोज के पूर्ववर्ती एवं परवर्ती; सभी आचार्यों ने आश्य के उत्कर्ष एवं समृद्धि के वर्णन में जदात्तता नामक अलक्कार ही माना है।

अनुप्रास: — भारतीय काव्यशास्त्र के प्रायः सभी आचार्यों ने अनुप्रास को शव्दालङ्कार माना है। हिन्दी के रीतिकालीन आचार्य देव ने अनुप्रास और यमक को अलङ्कार न मानकर गुण माना है और परम्परागत दस गुणों के साथ इन दोनों को मिलाकर गुणों की संख्या बारह कर दी है। अनुप्रास प्राचीनतम अलङ्कारों में से एक है। यद्यपि आचार्य भरत के नाट्यशास्त्र में अनुप्रास अलङ्कार का उल्लेख नहीं हुआ है, तथापि उनके यमक के व्यापक स्वरूप में अनुप्रास अलङ्कार की धारणा का बीज पाया जा सकता है। वस्तुतः, अनुप्रास और यमक में तात्विक भेद नहीं है। यमक में पद की आवृत्ति होती है और अनुप्रास में वर्णों की। भामह ने अनुप्रास और यमक के जो लक्षण दिये हैं,

१. भामहविरचित कान्यालक्कार, न्याख्याता-आचार्य देवेन्द्रनाय शर्मा, पृ० ७१

२. आरायस्य विभूतेवी यन्महत्त्वमनुत्तमम् । उदार्च नाम तं प्रादुरलङ्कारं मनीषिणः ॥—दण्डी, कान्यादर्श २, ३००

३. उदात्तं वस्तुनः सम्पत् । - मम्मट, कान्यप्रकाश, १० पृ० २७०

४. उदात्तमृद्धेश्चरितं श्लाब्यं चान्योपलक्षणम् ।

<sup>-</sup>अप्परम, कुवलयानन्द १६२ पू० १७७-

१. भृत्युत्कर्पं उदारता । 🗙 🗙 आशयस्य य उत्कर्षस्तदुदात्तत्वभिष्यते ।

<sup>—</sup>भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण, पु ० ७७ ७=

उनसे दोनों का पार्थक्य स्पष्ट नहीं हो पाता । आचार्य देवेन्द्रनाथ शर्मा ने काव्यार क्रार के भाष्य में इस तथ्य का उद्घाटन किया है कि 'वस्तुत: इस कारिका के पूर्वां में अनुप्रास-विषयक जो निर्देश है, उसमें यमक का लक्षण घटित हो जाता है। अर्थभेद और अक्षर-साम्य; ये ही दो तो यमक के निष्पादक तत्त्व हैं। भामह का या कथन अनुपास के क्षेत्र को यमक से संकीण कर देता है। इस प्रकार दोनों का विषय-विभाजन उलझ गया है।' अनुपास और यमक में स्वरूपगत साम्य के फारण ही भामह इस उलझन में पड़ गये हैं तथा भरत ने अनुप्रास का पृथक् उल्लेख नहीं किया है। दण्डी ने अनुप्रास के एक भेद श्रुत्यनुप्रास को माध्यं गुण का एक अङ्क मान लिया है। इस प्रकार श्रुत्यनुप्रास दण्डी के मतानुसार वैदर्भ मार्ग का गण है। उन्होंने वर्णानुप्रास को श्रुत्यनुप्रास से सर्वया भिन्न माना है। गौत वर्णानुशास में रुचि रखने के कारण माधुर्य (अत्यनप्रास) की उपेक्षा करते हैं। र परवर्ती आचार्य विश्वनाथ ने अनुप्रास अलक्कार के कई भेदों में अत्यनप्रास को भी एक भेद माना है। बस्तुतः, श्रुरप्त्रप्रास में भी समान ध्वनि की आवित्त ही होती है। अतः, वर्णानुप्रास से उप्रे पृथक् करने का कोई सबल गांघार नहीं। उसे अनुप्रास का एक भेद मान कर अलकार मानना ही उचित है।

सूक्षम:—भामह के पूर्व हेतु, सूक्ष्म और लेश को अलङ्कार के रूप में स्वीकृति मिल चुकी होगी। इसका प्रमाण यह है कि भामह ने उनके अलङ्कारत्व का खण्डन किया है। उनमें भामह के अनुसार वकोक्ति नहीं रहती और वकोक्ति के अभाव में अलङ्कारत्व असम्भव है। विष्टी ने भामह की घारणा को अस्वीकार कर उक्त अलङ्कारों को वाणी का उत्तम आभूषण कहा है। उन्होंने इङ्गित से अभिप्राय की सूचना देने में सूक्ष्म अलङ्कार माना है। पम्मट, विश्वनाथ, अप्यय्य दीक्षित आदि ने दण्डी की सूक्ष्म-सम्बन्धी घारणा को ही स्वीकार किया

१. आचार्य टेबेन्द्रनाय शर्मा, भामह विरचित काव्याल पृ० ३१-३२

२. इतीदं नादतं गौडेरनुपासन्तु तत्त्रियः ।—दण्डी, कान्यादर्श १ ५४

३. हेतुरच सूच्मो लेशोऽथ नालङ्कारतया मतः । समुदायाभिधानस्य बक्नोक्त्यनभिधानतः ।— भामह, का॰यालङ्कार, २, ८६

४. हेतुश्च सुदमलेशी च वाचामुत्तमभूषणम् । -दण्डी, काव्यादशं २, २३१

१. इक्तिताकारलक्योऽर्थः सीक्म्यात् सूक्म इति स्मृतः । वही, २, २६०

है। ए व्ययक भी इङ्गित तथा आकार से सूक्ष्म अर्थ के प्रकाशन में मूक्ष्म अतङ्कार मानते हैं। ये भोज ने सूक्ष्म नामक गुण की कल्पना की है। उन्होंने शब्दों के अन्तः संजल्पत्व में शब्दगत मौक्ष्म्य गुण तथा सूक्ष्म अर्थ के दर्शन में अर्थगत सौक्ष्म्य गुण माना है। सूक्ष्म अर्थ-दर्शन की धारणा अन्य आचायों की सूक्ष्मा-लङ्कार-धारणा से मिलती-जुलती है। सूक्ष्म के लिए भोज की काब्य-गुणत्व की कल्पना काब्यशास्त्र में मान्य नहीं हुई। वह अलङ्कार ही बना रहा।

अर्थं व्यक्ति :—प्राचीन आचार्यों के दस गुणों में अर्थं व्यक्ति गुण भी परिगणित है। इतके स्वरूप का स्वभावोक्ति अलङ्कार से कुछ साम्य देखकर मम्मट आदि आचार्यों ने इसे स्वभावोक्ति में ही अन्तर्भूत कर लिया है। मम्मट के अनुपायी हं मचन्द्र ने इसे जाति या स्वभावोक्ति अलङ्कार से अभिन्न माना है। कुछ आधार्यों ने दोनों के पार्थं वय-निरूपण के लिए युक्तियाँ दी हैं। इस मत-वैभिन्य को देखते हुए दोनों के पारस्परिक सम्बन्ध पर विचार करना आवश्यक जान पड़ना है। भरत ने सुनिसद्ध बातु से लौकिक किया के वर्णन में अर्थं व्यक्ति गुण माना था। दण्डी ने उसे नेयत्व दोष का अभाव माना; किन्तु वामन उनसे सहमत नहीं हुए। उन्होंने वस्तु के स्वभाव की स्फुटता में अर्थं गत अर्थं व्यक्ति गुण स्वीकार किया। वामन के उन्त लक्षण से अर्थं व्यक्ति स्वभावोक्ति अलङ्कार के समीप पहुँ व गयी। जाति या स्वभावोक्ति अलङ्कार में भी वस्तु-स्वभाव के स्फुट वर्णन पर ही वल दिया जाता है। इसी आधार पर व्यक्ति वादी आचार्यों ने स्वभावोक्ति अलङ्कार से पृथक् इस गुण की कल्पना को अनावश्यक बताया। भोज ने दोनों की पारस्परिक भिन्नता का प्रतिपादन किया

—विश्वनाथ, साहित्यदर्पण ८, १० पृ० ७१४; मस्मट, कान्यप्रकाश १०, १२२ पृ० १२१ भी द्रष्टक्य।

और - सूचमं पराशयाभिनेतरसाकृतचे छतम् । - अप्पत्य कुवलया ० १८१ पृ० १६८

२. संबक्षितसूचमार्थं प्रकाशनं सूच नम्। - ह्या क, अर्ब ० सू० ७१ पू० २१४

३. अभिषास्यमानस्वभावोक्त्यलंकारेण रसध्वनिगुर्गाभूतव्यङ्ग्याभ्यां च वस्तुस्वभाव-स्फुटत्तरूपा अर्थव्यक्तिः दीम्तरसत्वरूपा कान्तिरच स्वीकृता ।

—नम्मट, काव्यप्रकाश = पृ० १६५

संबक्षितस्तु स्वमोऽर्थ आकारेणे कितेन वा ।
 कथापि स्च्यते भङ्ग्या यत्र स्वमं तदुच्यते ।।

४. जातिनीमायमलद्भारः इति ।- हे मचन्द्र, काव्धानुशासन, व्याख्या, पृ० ३२६

५. वस्तु स्वभावस्फुटस्वमर्थे व्यक्तिः । — वामन, काव्यालं स्० ३, २, १४

सूच्मवस्तुस्वभावस्य यथावद्वर्णनं स्वभावोिगतः ।

<sup>—</sup>रथक, काव्यालं स् ध्र, पृ २२०

है। जाति या स्वभावोषित की परिभाषा में उन्होंने यह मान्यता प्रकट की है कि विभिन्न अवस्थाओं में वस्तुओं की प्रकृति के अनुरूप उनके जैसे रूप होते हैं, उन इपों का वर्णन जाति अल खुर है। इससे अर्थव्यवित गुण से इसका भेद स्पष्ट हो जाता है। अर्थव्यक्ति में वस्तु के सार्वकालिक स्वरूप का वर्णन हो सकता है। इस प्रकार भोज दोनों में वस्तुस्वभाव के स्फुट वर्णन की दृष्टि से समता मानते हैं, किन्तु दोनों में वे यह विषमता मानते हैं कि स्वभावी ित में वस्तु के अवस्था-विशेष में जायमान स्वरूप का वर्णन होता है, जबिक अर्थ-व्यक्ति में उसके सार्वकालिक स्वरूप का वर्णन होता है। पहले में आगन्तक स्वरूप का वर्णन रहता है और दूसरे में सार्वकालिक स्वरूप का । अग्निपुराण में रोनों प्रकार के वर्णन को स्वभावीनित अलङ्कार ही माना गया है। अग्नि-पूराणकार की धारणा है कि वस्तु का स्वभाव ही उसका स्वरूप कहा जाता है। उसके दो प्रकार होते हैं-निज और आगन्तुक। भोज ने प्रथम को सार्वकालिक माना है, जिसका वर्णन अर्थव्यक्ति में होता है; पर अग्निपुराणकार उसके वर्णन को भी स्वभावीवित ही मानते हैं। अर्थव्यवित और स्वभावीवित को अभिन्न मानना युनितसङ्गत नहीं। अर्थव्यनित गुण है और स्वभावीनित अलङ्कार । स्वभावोक्ति में भी बर्थ की व्यक्ति रह सकती है । किन्तु, दोनों काव्य के अलग-अलग तन्व हैं। अतः, दोनों में अभेद की सम्भावना भी नहीं हो सकती । इसीलिए दोनो के पार्थंक्य-प्रतिपादन के भोज के प्रयत्न को डाँ० ह्वी० राघवन ने अनुचित बताया है। जहाँ दो वस्तुओं में अभेद की सम्भावना नहीं हो, वहाँ भेद-निरूपण का प्रयास युनितसञ्जत नहीं माना जाता है।

क्लेष: - क्लेष की स्थिति अन्य गुणों और अलङ्कारों से कुछ भिन्न है।

नानावस्थासु जायन्ते यानि रूपाणि वस्तुनः।
स्वेभ्यो स्वेभ्यो निसर्गेभ्यः तानि जाति प्रचक्षते॥
अर्थभ्यके रियं भेदम् इयता प्रतिपद्यते।
जायमानिमयं वितत् रूपं सा सार्वकाश्विकम्। — भोज, सर० कण्ठा० ३, ४-४

२- स्त्रभाव एव भावानां स्वरूपमभिधीयते । निजमागन्तुकं चेति द्विविधं तदुदाइतम् ॥ सौक्षिडिक निजं नैमित्तिकमागन्तुकं तथा ।—अग्निपुराण, ३४४, ३

इ. It is rather illogical to distinguish two things of two different classes one a Guna and another an Alamkara.
—हाँ रायदन, Some Concepts of Alamkara Shastra

हम यह देख चुके हैं कि एक आवार्य के कुछ अलङ्कारों के नाम दूसरे आचारों ने गुण के सन्दर्भ में प्रयुक्त किये हैं। कुछ गुण भी दूसरे आचारों के द्वारा अलङ्कारों में परिगणित कर लिये गये हैं; पर ब्लेप अधिकांश आचारों के द्वारा गुण भी माना गया है और अलङ्कार भी। समान संजा होने पर भी आचारों ने गुण और अलङ्कार के रूप में उसके भिन्न लक्षणों की कल्पना की है। ब्लेप अलङ्कार में एक पद से अनेक अर्थ का बोध अभिवा व्यापार से होता है; पर ब्लेप गुण में अनेक पदों के होने पर भी ब्विन-साम्य के आधार पर एकपदता का भान होता है। दे दोनों का स्वरूप परस्पर भिन्न है। अतः, उनके पारस्परिक सम्बन्ध के निरूपण के लिए इतना विवेचन प्रयोप्त है।

उक्त विवेचन से स्पष्ट है कि आचारों में गुण और अज़क्कार के स्वरूप के सम्बन्ध में पर्याप्त मतविभिन्न्य है। जैसा कि हम पहले देख चुके हैं, गुण और अलक्कार के आश्रय के अभेद के कारण कहीं-कहीं दोनों के बीच अभिन्नता की भ्रान्ति कुछ आचारों को हो गये। कुछ गुण कहीं अलक्कार मान लिये गये और कुछ अलक्कार गुण की सीमा में खींच लाये गये। इतना होने पर भी भरत, दण्डी एवं वामन के दस शब्दार्थगत गुण ही बहुमान्य रहे हैं। उन दस गुणों की संख्या के ओचित्य पर हम आगे विचार करेंगे! दस गुणों को तीन गुणों में समाहित कर लेने का प्रयास उचित नहीं। रसाश्रित माधुर्याद तीन गुण अवश्य ग्राह्म हैं; पर इससे शब्दार्थाश्रित दस गुणों की उपादेयता का अपलाप नहीं हो सकता। रसाश्रित तीन गुणों का अलक्कारों से भेद स्पष्ट है। आश्रय-भेद के कारण उनकी पारस्परिक अभिन्नता का भ्रम किसी को नहीं होता। विवाद शब्दार्थाश्रित गुणों को ही लेकर है। विशेष गुण और अलक्कार के स्वरूप पर ध्यान देने से यह स्पष्ट हो जाता है कि उनके लक्कण में भेदक तत्वों का उल्लेख आचार्यों ने कर दिया है। अतः, एक गुण का स्वरूप दूसरे गुण तथा अलक्कार से पृष्क किया जा सकता है।

गुण और अलङ्कार की सीमा-रेखा की इस अस्पष्टता का एक कारण यह भी है कि काव्य में उनके अलग-अलग कार्य का निर्णय नहीं हो पाया। यह मान लेने से भी कि गुण काव्य की शोभा के हेतु हैं और अलङ्कार शोभातिशय

१. स धर्मेषु तन्त्रप्रयोगे श्लेषः । - वामन, कान्यालं ०, सू ० ४, ३, ७

२. मस्णत्वं श्लेपः ।—वही, ३,१,११। ममृणत्वं नाम यस्मिन् सति बहुन्यपि पदान्येकबदुभासन्ते ।—वही, वृत्ति पृ०१२३ और - घटना श्लेपः

<sup>-</sup>वडी, ३, २, ४

के, व्यावहारिक किंठनाई दूर नहीं होती। उदाहरणार्थ, जिस काव्य में अर्थव्यक्ति गुण और स्वभावोक्ति अलङ्कार, दोनों की युगपत् स्थिति हो, वहाँ यह
कहने का क्या आधार होगा कि उसके सौन्दर्य का कारण अर्थव्यक्ति हो है ?
दोनों के स्वभाव में इतना कम अन्तर है कि यदि अर्थव्यक्ति सौन्दर्य की मृष्टि
कर सकती है तो स्वभावोक्ति को उसमें अक्षम नहीं माना जा सकता। कोई
गुण है, इसलिए उससे काव्य में सौन्दर्य आया होगा और कोई अलङ्कार है;
अतः उसने घोभा की वृद्धि की होगो, इस प्रकार का निर्णय एकान्त
अयौक्तिक होगा। किसी तत्त्व के गुणत्व या अलङ्कारत्व के निर्णय के लिए यह
निर्धारित करना पड़ेगा कि काव्य में गुण कौन-सा कार्य करता है, जो अलङ्कार
नहीं कर सकता और अलङ्कार का कौन सा कार्य गुण से नहीं हो पाता। जव
तक इसका निर्धारण नहीं होता, गुण और अलङ्कार के बीच विभाजक रेखा
नहीं खींची जा सकती।

गुण को काव्य-सीन्दर्य का तथा अलङ्कार को उसके शोभातिशय का हेतु मानने में एक आपित यह भी हो सकती है कि यह मानने पर जहाँ अधिकाधिक अल क्यार की योजना हो, वहाँ अधिकाधिक काव्य-सौन्दर्थ की कल्पना करनी होगी। गुणजनित शोभा की वृद्धि यदि अलङ्कार पर निर्भर मानो जाय तो उसके अभाव में गुण के सद्भाव से भी काव्य में अपष्ट सीन्दर्ग की ही सत्ता माननी पड़ेगी। इस प्रकार काव्य की उत्कृष्टता का निर्णायक शलकूर ही बन बैठेगा। अलङ्कार के आधार पर कान्य की श्रेष्ठता का निर्धारण स्वयं वामन आदि को अभीष्ट नहीं था। काव्य-सीन्दर्य की सार्थकता सहदय के अन्तर में आनन्द के उद्बोध में है। भारतीय काव्यशास्त्र के रस सम्प्रदाय में काव्यानन्द या रतानुमृति को अत्मस्य आनन्द का ही अखण्ड आस्वाद माना गया है। काव्य का सौन्दर्य सहृदय को अपने ही अन्तर में निहित असीम आ न्द की अनुभूति की शक्ति प्रदान करता है। पंडितराज जगन्नाथ ने काव्य के अर्ज़ो को चिति के आवरण-ककु में सहायक मात्र माना है। अाइ० ए० रिचर्ड ने सीन्दर्य को वस्तुनिष्ठ नहीं मानकर आत्मनिष्ठ माना है। उनके अनुसार किसी वस्तु को सुन्दर कहने का अभिप्राय यह होता है कि वह हृदय में सौन्दर्य-बोध को जाग्रत करने की क्षमता रखती है : काब्य-सीन्दर्य या काब्यानन्द

१. व्यञ्जकविभावादिचर्यणाया आवरणभद्गरय वा च्ह्यांचित्रनाशाभ्यामुस्पत्ति विनाशी रस उपचर्येते । — जगन्नाय. रहगंगाधर, पृ० १६

<sup>3.</sup> We are accustomed to say that a picture is beautiful, instead of saying that it Causes an experience in us which is valuable in Certain ways.

—Richard, Principles of Literary criticism 4 0 30

की अलङ्कारकृत कोटियाँ मानने से उसके सम्बन्ध में मूत्र घारणा ही व्याहत हो जाती है। अलङ्कार को घोभातिशय का हेतु मानने पर यह कल्पना करनी पड़ेगी कि काव्य में सौन्दयं गुण से आता तो है; पर उसमें उत्कर्प नहीं रहता, यह मन्द रहता है। अलङ्कार के रहने पर गुण जनित शोभा में उत्कृष्टता आती है। परिणामनः, यह मानना पड़ेगा कि जिस काव्य में जितने अधिक तथा सुन्दर अलङ्कारों की योजना होती है वह उतना ही सुन्दर होता है।

अतः, गुण को शोभा-हेतु तथा अलङ्कार को शोभातिशय-हेतु मानकर दोनों का भेद करना किन है। एक को अन्तरङ्ग और दूसरे को विहरङ्ग मान कर भी किसी काव्य में उनके कार्य का निर्धारण नहीं किया जा सकता। अलङ्कार अन्तरङ्ग भी हो सकते हैं और विहरङ्ग भी। अन्तन्दवर्धन की यह शारणा उचित ही है कि रसाक्षिप्त या अपृथग्यत्निर्वर्त्य अलङ्कार काव्य के अन्तरङ्ग धमं हैं और वे अनिवार्यतः घ्वनि का उत्कर्ष करते हैं। इस प्रकार गुण और अलङ्कार, दोनों काव्य में उत्कर्ष का आधान कर सकते हैं। अतः; दोनों के स्वभाव के भेद को ठीक ठीक समझने के लिए काव्य में उनके कार्य का निर्धारण आवश्यक है। गुण को काव्य का नित्य एवं अलङ्कार को अनित्य धमं मानने में किसी को आपित नहीं हो सकती; किन्तु जहाँ अलङ्कार उपस्थित हो, वहाँ गुण से उसके स्वभाव का भेद कैसे किया जा सकेगा, यह विचारणीय है।

कपर कुछ विशेष गुणों और विशेष अलङ्कारों का रूपगत साम्य देखा जा चुका है। इसपर विचार किया जा चुका है कि उनके स्वरूपगत सादृष्य, आश्रयगत अभिन्नता तथा कार्य-भेद की अनिश्चयात्मकता के कारण उनके गुणत्व या अलङ्कारत्व के निर्णय में आचार्यों में मतैक्य का अभाव रहा है। उन दोनों के सद्भाव में उनके कार्य-भेद का निर्णय किठन है; पर उनके अभाव की स्थित की कल्पना करने पर उनका पार्थक्य स्पष्ट हो जाता है। गुण काक्य के नित्य धर्म हैं। अतः, काक्य में उनके समग्र अभाव की कल्पना नहीं की जा सकती, फिर भी सभी गुणों का सर्वत्र सद्भाव सम्भव नहीं। दण्डी और वामन ने वैदर्भी रीति में समग्र गुणों की सत्ता अवश्य मानी पर; हम यह देख चुके हैं कि उन सबों का एकत्र निवास कठिन है। बामन की गौडी एवं

१. युवतं चैतत्। यतो रसा वान्यविशेषेरेव आक्षेत्रव्याः तत्प्रतिपादकेश्च शब्दैः तत्प्रकाशिनो वाच्यविशेषा एव रूपकादयोऽखंकाराः। तस्मान्न तेषां वहिरक्नत्वं रसाभिव्यवतौ।—आनन्दवर्धन, ध्वन्यालोक, पृ० १३२

पाञ्चाली रीतियों में तो कुछ ही गुण रहते हैं। अतः, काव्य में कुछ गुणों के अभाव-स्थल में उसके महत्त्व को तथा अलङ्कार से उसके भेद को समझा जा सकता है। गुण का विपर्यय सदा दोध में पर्यवसित होता है; पर अलङ्कार के विपर्यय से काव्य में सदोवता नहीं आती। वामन ने भी गुण के विपर्यय को दोप कहा है। भोज ने सरस्वतीकण्ठाभरण में चौबीस गुण मानने पर भी प्राचीन आचार्यों के दस गुणों में से समाधि को छोड़ शेष नौ गुणों के विपर्यय में दोषत्व दिखाया है। समाधि गुण का विपर्यय दोष नहीं माना गया है। भोज ने शब्दसमाधि की धारणा में दण्डी का अनुसरण करते हुए अन्य धर्म का अन्यत्र आरोप समाधि में माना है। उनका अथंगत समाधि गुण व्याजावलम्बन है जो वस्तुतः वाक्य का गुण नहीं। वामन ने शब्दगत समाधि को आरोह-अवरोह का कम कहा है तथा अथंगत समाधि को अथंगृष्टि । इसका विपर्यय अवस्य ही काव्य का दोष होगा। अतः, गुण और अलङ्कार के स्तरूपनत भेद को इस प्रकार स्पष्ट किया जा सकता है:—

गुण काव्य का वह नित्य घर्म है, जो उसमें अनिवार्यतः सौन्दर्य का बाधान करता है और जिसके विपर्यय का प्यंवसान सदा काव्य-दोध के रूप में होता है।

अलङ्कार काव्य का वह अनित्य धर्म है, जिसकी भावानुरूप योजना काव्य का उरकर्ष करती है; पर जिसका अभाव काव्य की असुन्दरता का हेतु नहीं होता।

गुण और अलक्कार के उनत लक्षण के आघार पर शब्दार्थ पर बाश्रित दस गुणों का अलक्कारों से पार्थक्य-निरूपण सहज ही किया जा सकता है। स्वभावोगित और अर्थव्यक्ति के ऐनय के भ्रम का निवारण इस आघार पर हो सकता है कि अर्थव्यक्ति काब्य का नित्य-घमं है। जहाँ वर्ण्यवस्तु का स्पष्ट चित्रण नहीं हो सका और वस्तु का स्वभाव स्फुट नहीं हो पाया, वहाँ काब्य की अनुकलता मानी जायगी। अर्थव्यक्ति के अभाव में वह काब्य सदीव होगा;

१. गुणानां दृश्यते यत्र श्लेपादीनां विपर्यं यः । अरीतिमदिति प्राहुस्तत्तिश्चेव प्रचक्षते ।।—भोज, सरस्वतीकण्ठा० पृ० २७

२. समाचिः सोन्यधर्माणां यदन्यत्राघिरोपणम् । - वही, गुणप्रकरण, ८४ पृ० ६१

३. व्याजावलम्बनं यत् स समाधिरिति स्मृतः । —वही १०६, पृ० ८०

४. आरोहावरोहक्रमः समाधिः ।-वामन, कान्यालद्वार सूत्र ३, १, १

१. अर्थदृष्टिः समाधिः ।—वहो, ३, २, ७

किन्तु स्वभावोक्ति के अभाव में अतिशोक्ति, वक्रोक्ति आदि से भी काव्य में सौन्दयं आ सकता है। किसी अलङ्कार के न रहने पर भी काव्यत्व की हानि नहीं होती। इलेप गुण एवं इलेप अलङ्कार में यह भेद स्वष्ट है कि वाक्य में इलेप गुण के अभाव में शैथिल्य दोप आ जाता है; पर इलेप अलङ्कार का अभाव किसी दोप की मृष्टि नहीं करता। भोज ने अन्य आचार्यों के प्रेय, भाविक तथा ऊर्जस्वी अलङ्कारों को जो गुण मान लिया है उसका अनौवित्य भी इस प्रकार स्वष्ट हो जाता है।

## गुण और रोति

भारतीय काव्यशास्त्र में रीति का गुण के साथ अविभाज्य सम्बन्ध रहा है। रीति के सम्बन्ध में मुख्यतः तीन प्रकार की घारणाएँ उपलब्ध हैं। आरम्भ में रीति पर भौगोलिक वृध्टि से विचार होता था। वह काव्य की देशगत शैली समझी जाती थी। घीरे-घीरे देश से उसका सम्बन्ध छूट गया और विषय के आधार पर उसके स्वरूप का निर्धारण होने लगा। कुःतक की रीति-घारणा में कुछ और विकास दिखाई पड़ता है। उन्होंने उसका सम्बन्ध कि के स्वभाव या व्यक्तित्व से जोड़ दिया है। इन सभी विचारधाराओं में रीति और गुण के पारस्परिक सम्बन्ध पर किसी-न-किसी रूप में अवस्य विचार किया गया है। यहाँ रीति और गुण के अन्योन्य सम्बन्ध एवं काव्य में उनके सापेक्ष महत्त्व का निर्धारण हमारा उद्देश्य है।

आचार्य भरत ने अपने नाट्यशास्त्र में काव्य को रीतियों का उल्लेख नहीं किया है; किन्तु देशगत शैली का सङ्केत उनकी चार प्रवृत्तियों में पाया जा सकता है। भरत ने विभिन्न देशों के वेश, भाषा एवं आचार की वार्त्ता को व्यक्त करने वाले तत्त्व को प्रवृत्ति कहा है। भाषा की वार्त्ता का सम्बन्ध काव्य की रीति या शैली से है। उनके अनुसार प्रवृत्तियाँ चार हैं—(१) खावन्ती, (२) दाक्षणात्या, (३) पाञ्चाली तथा (४) औद्रमागधी। ये आवन्ती भारत के पश्चिम में स्थित अवन्ती की प्रवृत्ति है। दक्षिण भारत की प्रवृत्ति को दाक्षिणात्या कहा गया है। मध्यदेश की प्रवृत्ति पाञ्चाली है तथा उड़ीसा

१. भरत, ना० शा० अध्याय १३, पृ० २०५-७

२. चतुर्विषा प्रवृत्तिरच प्रोक्ता नाट्यप्रयोगतः। गावन्ती दाक्षिणात्या च पाण्चाली चौडुमागधी॥

बीर मगध की औड़मागधी। इस प्रकार भारत के चार भागों की आधारगत एवं भाषा-शैलीगत विशेषताओं के आधार पर उनत चार प्रवृत्तियों की कल्शना की गथी है। नाट्यशास्त्र में कैशिकी, सात्वती, आरमटी तथा भारती वृत्तियों का उल्लेख हुआ है। इनका सम्बन्ध नाट्य-प्रयोगों से है। ये ममृण एवं उद्धत प्रयोग कोमल तथा दीप्त रसों से सम्बद्ध हैं। रीतियों से इनका विशेष सम्बन्ध नहीं। हाँ, वैदर्भी, गौडी आदि के मधुर एवं दीप्त स्वरूप की कल्पना पर इनका कुछ प्रभाव माना जा सकता है।

बाणभट्ट ने हुएंचरित की प्रस्तावना में पूर्व, पश्चिम, उत्तर और दक्षिण की काव्य-लैलियों का उल्लेख किया है। यद्यपि उन्होंने भी भरत की तरह देश के आधार पर ही शैलियों का विभाजन किया है; पर उन्होंने उनका सम्बन्ध गुणों के साथ भी जोड़ दिया है। विभिन्न प्रदेशों की शैलियों के तैशिष्ट्य के रूप में कुछ गुणों एवं अलक्कारों का निर्देश किया गया है। उनकी मान्यता है कि उत्तर भारत के लोग इलेप में इचि रखते हैं। अतः, उनकी शैली में इलेप की प्रधानता रहती है; पश्चिम भारत के कवि काव्य में अर्थ-गीरव पर बल देते हैं; दक्षिण के किव को उत्प्रेक्षा प्रिय है तथा गौड प्रदेश के कवियों का झकाव अक्षराडम्बर की ओर रहता है। इस प्रकार चार शैलियों का उल्लेख कर बाण ने अपना यह अभिमत व्यक्त किया है कि इन चारों शैलियों के वैशिष्ट्यों का एकत्र सन्निवेश काव्य को श्रेष्ठता प्रदान करता है। यद्यपि यह कार्य कठिन है; किन्तु उत्तम काव्य की रचना के लिए यह आवश्यक है। उनके अनुसार नृतन अर्थ-सीन्दर्य, ग्राम्य-दोष-रहित जाति या स्वभावोक्ति, क्लिब्टता दोष-मुक्त रलेप, प्रस्फूट रस तथा विकट अक्षरबन्ध-ये सब एकत्र, दुर्लंग हैं। रफुट रस तथा विकट अक्षरबन्ध को पीछे चलकर वामन ने कमशः कान्ति एवं उदारता गुण कहा है। स्पष्टतः वाण सुन्दर काव्य की शैली में उक्त गुणों को काम्य मानते थे। अतः यु कहा जा सकता है कि बाण ने कुछ गुणों और अलङ्कारों को रीति का नियामक तत्त्व स्वीकार किया है।

१. श्लेषप्रायमुदीच्येषु, प्रतीच्येष्वर्थमात्रकम् । उत्प्रेक्षा दाक्षिणार्थेषु, गौडेन्बक्षरहम्बरः ॥ —बाण, हर्षचरित, १, ८

२. नवोऽघों, जातिरवाभ्याः रत्तेषोऽनिल्लाण्टः स्फुटो रसः । विकटाक्षरवन्धरच, कृतस्नमेकत्र दुर्वभम् ॥ — वही १, ६

भारतीय कान्यशास्त्र के इतिहास में सर्वप्रथम भामह ने शास्त्रीय रीति से रीति का विवेचन किया एवं जसके साथ कान्यगुण के सम्बन्ध की ओर इङ्गित किया। कान्य की शैली के सम्बन्ध में भामह का दृष्टिकोण सर्वधा नवीन था। उन्होंने शैली के विभाजन के देशगत आधार को अमान्य बताया। 'रीति' या 'मार्ग' शब्द का उल्लेख भी कान्याल क्कार में नहीं हुआ है। भामह देश के आधार पर कान्य का वर्गों में विभाजन उचित नहीं मानते थे। उन्होंने कान्य के भेद के रूप में गौड एवं वैदर्भ कान्य की चर्चा की है। गौड एवं वैदर्भ मार्ग के कान्य के सम्बन्ध में परम्परागत धारणा का भामह ने खण्डन किया है। उनके पूर्व, सम्भवतः, यह धारणा फैली हुई थी कि वैदर्भ मार्ग उत्तम है तथा गौड मार्ग हेय। भामह ने उक्त धारणा को निराधार सिद्ध किया है।

वैदर्भ और गौड कान्य के सम्बन्ध में भामह की धारणा के परीक्षण से गुण और रीति के विषय में उनकी मान्यता का स्पष्टीकरण हो सकता है। उनका कथन है कि कुछ विद्वान कान्य के वैदर्भ भेद को गौड से पृथक् मानकर गौड कान्य की अपेक्षा उसे श्रेष्ठ समझते हैं। इस प्रकार का विभाजन अन्ध गतानुगतिकता का ही परिणाम है। देश के आधार पर कान्य का विभाग युक्तिसङ्गत नहीं। दोनों कान्यों में उत्कृष्टता-निकृष्टता का निरूपण भामह अवैज्ञानिक मानते हैं। कान्य की उत्कृष्टता उसके वैशिष्ट्यों के आधार पर ही निर्धारित होनी चाहिए। यह आवश्यक नहीं कि वैदर्भ मार्ग का कान्य सदा सुन्दर ही हो। इसी प्रकार यह भी आवश्यक नहीं कि वैदर्भ मार्ग का कान्य सदा सुन्दर ही हो। वैदर्भ कान्य स्पष्ट, सरल तथा कोमल होता है; किन्तु इन वैशिष्ट्यों के होने पर भी यदि उसमें अर्थगाम्भीयं और वक्रोक्ति का अभाव हो तो वह सच्चे अर्थ में कान्य न होकर केवल श्रुतिमधुर सङ्गीत हो जायगा। इसके विपरीत गौड कान्य भी अलङ्कारयुक्त, ग्राम्यत्व दोष-मुक्त, अर्थवान, न्याय-

१. वैदर्भमन्यदस्तीति मन्यन्ते सुधियोऽपरे ।
 तदेव च किल ज्यायः सदर्थमिप नापरम् ॥
 गौडीयमिदमेतत्तु वैदर्भमिति किंपृथक् ।
 गतानुगतिकन्यायान्नानाख्येयममेषसाम् ॥—भामह, काव्यालङ्कार १, ३१-३२

२. अपुष्टार्धमवकोक्ति प्रसन्नमृजु कोमलम् । भिन्नं गेयमिवेदं तु केवलं भृतिपेशलम् ॥ —वही, १, ३४

सङ्गत तथा अनाकुल अर्थात् दीर्घसमासरिहत होने पर सुन्दर होता है; परन्तु इन गुणों के अभाव में वैदर्भ काव्य भी सुन्दर नहीं होता।

भामह की इस घारणा से ठीक मिलती-जुलती घारणा काव्य-शैली के सम्बन्ध में विन्चेस्टर ने व्यक्त की है। उन्होंने दो शैलियों के स्वभाव का उल्लेख कर यह कहा है कि उनमें से किसी एक को दूसरे से सुन्दर नहीं कहा जा सकता। उनकी दो शैलियों भामह के वैदर्भ एवं गौड काव्य-रूपों से मिलती-जुलती ही है।

इस विवेचन के आधार पर भामह के मतानुसार गुण और रीति का पारस्परिक सम्बन्ध दिखाने का प्रयास किया जा सकता है। भामह ने देश के आधार पर काव्य की रीतियों का उल्लेख नहीं किया, फिर भी वैदर्भ काव्य एवं गौड काव्य को कमशः वैदर्भी रीति एवं गौडी रीति के काव्य के समकक्ष माना जा सकता है। डाँ० नगेन्द्र की यह मान्यता है कि 'उन्होंने गुण और रीति का कोई मौलिक सम्बन्ध नहीं माना—माधुर्यादि विदर्भ या गौडीय के गुण न होकर सरकाव्य के गुण हैं।' डाँ० ह्वी० राधवन ने अपना यह मन्तव्य प्रकट किया है कि भामह ने वैदर्भ मार्ग में कोमलत्व, श्रुतियेशलत्व तथा प्रसन्नत्व को अपेक्षित माना है तथा गौडी रीति का अनाकुल होना अर्थात् अतिदीर्थ-समास-हीन होना वाञ्छनीय बताया है। किन्तु विचार करने से

१. अलक्कारबद्याम्यमध्यं न्याय्यमनाकुलम् । गौडीयामपि साधीयो वैदर्भमिति नान्यथा । — भामह, काञ्यालक्कार १, ३१

a. "out while individuality is not to be classified it may be said that there are, in general, two opposite tendencies in personal expression: on the one hand to clearness and precision, on the other to largeness and profession. The one makes upon you the impression of greater delicacy, temperance, charm: the other, the impression of greater mass, complexity, power. We are not called upon to pronounce either manmer absolutely better than the other."

<sup>-</sup>Winchester, Principles of Literary Criticism, Chap-IV

३. डॉ॰ नगेन्द्र, हिन्दी कान्यालङ्कार सूत्र की भूमिका - पृ॰ ३३

४. डॉ॰ ब्री राघवन, Some Concepts of Alankara Sastra, Riti.

यह स्पष्ट हो जाता है कि भामह अनाकुलत्व को केवल गौड काव्य का ही गुण नहीं मानते, उसे वैदर्भ में भी वाञ्छनीय मानते हैं। जिन गुणों के सद्भाव में भामह गौड काव्य को सुन्दर मानते हैं, उनका सद्भाव वैदर्भ काव्य की सुन्दर मानते हैं। अगमह के कथन पर ध्यान देने से उनका यह मन्तव्य स्पष्ट हो जाता है कि अलङ्कारप्रकृत, प्राम्यता-रहित, अर्थवान, न्यायसङ्गत तथा अनाकुल काव्य सुन्दर होता है। उन्होंने कहा है कि अलङ्कार आदि के योग से गौड काव्य भी अच्छा होता है, अन्यथा वैदर्भ काव्य भी अच्छा नहीं होता। आचार्य देवेन्द्रनाथ धर्मा ने 'अन्यथा' का अर्थ 'इन गुणों से विञ्चत' किया है। उनके अनुसार भामह के मन्तव्य को इस प्रकार प्रस्तुत किया जा सकता है—'अलङ्कारपुक्त, प्राम्यतारहित, अर्थवान्, न्यायसङ्गत, अनाकुल (जिटलता आदि दोषों से मुक्त) शौडीय (मार्ग) भी अच्छा है, अन्यथा (इन गुणों से वंचित) वैदर्भ भी नहीं (अच्छा है)। '

उन्त विवेचन से यह निष्कपं प्राप्त हो हा है कि भामह वैदर्भ एवं गौड मार्गों के काव्य में कुछ गुणों को साधारण मानते हैं। उन्त अलङ्कारत्व आदि गुण दोनों मार्गों के सत्काव्य के लिए सामान्य रूप से अपेक्षित हैं; पर कोमलत्व, श्रुतिपेशलत्व एवं प्रसन्नत्व केवल वैदर्भ मार्ग के गुण हैं।

मामह ने मायुर्य, ओज और प्रसाद गुणों का उल्लेख किया है। वे काव्य के तीन ही गुण मःनते थे। उन गुणों का मार्ग के नियामक के रूप में कहीं उल्लेख नहीं हुआ है। उनके अनुसार वस्तुतः वैदर्भ काव्य का नियामक कोमलत्व, श्रुतिपेशलत्व एव प्रसन्तत्व को ही माना जा सकता है। अतः, यह कहा जा सकता है कि मामह ने माथुर्यादि गुणों का मार्ग से सम्बन्ध प्रति-पादित नहीं करने पर भी वैदर्भ एवं गौड काव्य के वैशिष्ट्य के रूप में सामान्य अयं में कुछ गुणों का उल्लेख कर दिया है। पीछे चलकर दण्डी, वामन खादि ने जिन मार्ग-विभाजक गुणों का वर्णन किया है, उनमें से कई गुणों का उल्लेख भामह वैदर्भ काव्य के सन्दर्भ में कर चुके थे। भामह ने दोनों मार्गों में अनाकुलता पर बल दिया है। दण्डी अनाकुल और हुख झोज को वैदर्भ मार्ग में ग्राह्म मानते हैं। उनके प्रसन्तत्व, श्रुतिपेशलत्व आदि को अन्य आचार्यों के प्रसाद, माधुर्य आदि से अभिन्न माना जा सकता है। यद्यपि भामह ने उनत गुणों के लक्षण नहीं दिये हैं तथापि उनके नाम से ही उनके सम्बन्ध में भामह की धारणा स्वष्ट हो जाती है।

१. देवेन्द्रनाथ शर्मा, भामह-विरचित काव्यालद्वार, पृ० १८ का॰ वा॰ वि०—२०

भामह के गुणों के स्वरूप पर ध्यान देने से एक बात और स्पष्ट हो जाती है कि उन्होंने गुणों का सम्बन्ध अंशत: सङ्घटना से भी जोड़ दिया है। वे माधुर्यं तथा प्रसाद गुणों में अल्प-समास रचना तथा ओज गुण में दीर्घ-समास-रचना पर बल देते हैं। यह ठीक है कि केवल समास की अल्पता एवं दीर्धता के आधार पर तीनों गुणों का स्वरूप-निर्धारण नहीं किया गया है; पर इतना स्पष्ट है कि भागह ने गुणों के लक्षण में समास पर सर्वाधिक बल दिया है। ओज क' लक्षण तो केवल दीघं-समासत्व है। उसमें वर्ण आदि के प्रयोग के सम्बन्ध में कुछ भी नियम निर्धारित नही किया गया है। ओज के उदाहरण में जो इलोक उद्धृत किया गया है, उसमें केवल समास की दीर्घता के आघार पर ओज का सद्भाव माना गया है। <sup>२</sup> उस उदाहरण को लक्ष्य कर अन्वायं देवेन्द्रनाथ शर्मा ने उचित ही कहा है कि .... "जो उदाहरण दिया गया है वह समास-बाहत्य रहने पर भी ओज के बदले माधूर्य गुण का उदाहरण हो गया है। माजूर्य और प्रसाद गुणों मे भी उनके अन्य वैशिष्ट्यों के साथ समास की अल्पता को शावष्यक माना गया है। इन दोनों में अल्प-समास-सङ्घटना होती है। दोनों में भेद इतना है कि माधूर्य में अल्प-समास घटना के शाय श्रव्यत्व का होना आवश्यक है तो प्रमार में अल्प-समास-रचना के साथ सर्व-जन-सूत्रीय पदों की योजना अनिवार्य है। स्पष्ट है कि भामह ने गुणों के स्वरूप के नियामक के रूप में पदों की घटना को भी एक तत्त्व माना है, इतना ही नहीं, वह तत्त्व गुणों के स्वरूप-विधायक तत्त्वों में प्रवान माना गया है। समास की अल्पता एवं बहुलता के आघार पर गुणों के स्वरूप का निर्घारण इस दृष्टि से ज्यातव्य है कि आगे चलकर उद्भट आदि आचार्यों ने गुण को सङ्घटना पर ही आश्रित मान लिया है, जिसका खण्डन आनन्दवर्धन ने अपने ध्वन्यालोक में तथा अभिनव ने लोचन में किया है। इसपर यथास्थान विचार किया जायगा। प्रस्तुत सन्दर्भ में इतना निर्देश कर देना पर्याप्त होगा कि भामह के

१. माधुर्यमिभवाष्ट्रकृतः प्रसादञ्च सुमेषसः । समासवन्ति भूगांसि न पदानि प्रयुञ्जते ।। केचिदोऽगोभिषित्सन्तः समस्यन्ति वहून्यपि । — मामह, काव्यार्वं ० २, १-२

२ यथा मन्दारकृतुमरेशुपिङजरितासका ।-वही, २, २

३. आचार्य देवेन्द्र नाय शर्मा, भामह विरचित कान्यालं मुमिका पृ० १८

काव्याल द्धार में गुण और रीति के पारस्परिक सम्बन्ध का स्पष्ट विवेचन नहीं होने पर भी उस सम्बन्ध में कुछ विचार बीज रूप में निहित थे, जो परवर्ती आचारों की कृतियों में पल्लवित हुए हैं। वैदर्भ एवं गौड काव्य के कुछ गुणों की चर्ची भामह ने कर दी थी। सम्भव है, दण्डी ने उसी के आघार पर वैदर्भ मार्ग के गुणों की कल्पना सुध्यवस्थित रूप में की हो। भरत ने दस गुणों के स्वरूप की स्थापना कर दी थी। भामह ने उनमें से कुछ गुणों को काव्य के धमं के रूप में उल्लिखित किया। दण्डी ने भरत के दसो गुणों को स्वरूप-भेद से वैदर्भ मार्ग का प्राण घोषित कर दिथा। दूसरी ओर काव्याल द्धार में समास के आघार पर गुणों के स्वरूप-निर्णय का सद्धे ते पाकर उद्भट आदि ने गुण के सङ्घटनाश्रित होने का सिद्धान्त स्थापित कर दिया। अतः, यह कहा जा सकता है कि गुण को मार्ग का नियामक मानने वाले तथा उसे सङ्घटनाश्रित मानने वाले मतों की सम्भावना भामह के काव्याल द्धार में ही निहित थी।

सर्वप्रथम दण्डी ने ही गुण और रीति के पारस्परिक सम्बन्ध का स्वष्ट विवेचन किया है। उन्होंने रीति का नाम्ना उल्लेख नहीं किया है। वे काव्य के अनेक मार्ग मानते थे, जो परस्पर सम्बद्ध रहते हैं। उनका पारस्परिक भेद बहुत सूक्ष्म है। उन मार्गों में बैदम अीर गौड; इन दो मार्गों का पारस्परिक भेद अत्यन्त स्फुट है। दण्डी का यह मार्ग अन्य आचार्यों की रीति से अभिन्न है। इन दो रीतियों के सन्दर्भ में ही दण्डी ने दस गुणों के प्वभाव पर विचार किया है। ये गुण रीति के नियामक हैं। उनके अनुसार दलेप आदि दस गुण मार्ग-विभाजक अलङ्कार हैं। दस गुणों को दो मार्गों का अवच्छेदक धर्म इस दृष्टि से माना गया है कि उक्त गुण वैदम मार्ग के काव्य के प्राणभूत हैं, जबकि गौड मार्ग में इन गुणों का प्रायः विषयंय रहा करता है। दण्डी का यह कथन कुछ उलझन उत्पन्न करता है। इसपर विचार किया जा चुका है कि

१. अस्त्यनेको गिरां मार्गः सूच्मभेदः परस्परम् । तत्र वैदम् गौडीयौ वर्ग्येते प्रस्फुटान्तरौ ॥ — दण्डी, कान्यादर्शः १,४०

२ काश्चिन्मार्गविशागार्थमुकाः प्रागप्यर्शक्रिया । - वही २, २

इ. इति वैदर्भमार्गस्य प्राणा दश गुणाः स्मृताः । एषां विपर्ययः प्रायो ब्रयते गौडवरर्मनि ॥ —वही १,४२

उक्त गुणों में से सब का विपर्यंय गीड मार्ग में नहीं पाया जाता । कुछ गुणों को स्वयं दण्डी ने दोनों मार्गों में समान रूप से समादृत बताया है। समावि. अोदार्य, अर्थव्यक्ति आदि गुण इसके निदर्शन हैं। दूसरी बात यह है कि गुण का विपर्यय प्रायः दोष होता है। प्रश्न यह होगा कि क्या गौड कवि गुणों के विपर्यंग दोषों में रुचि रखते है ? यह तो माना ही नहीं जा सकता कि कोई किव काथ्य-दोष को रुचिकर समझेगा। इसका उत्तर यह कहकर दिया जा -सकता है कि दण्डों के मतानुसार गौड एवं वैदर्भ मार्ग के काव्य की प्रकृति भिन्न है। अतः एक के गुण का विपर्यंथ दूसरे में दोष नहीं माना जा सकता। वैदर्भ माग के गुणों का विपयंय उसी माग में दोष होगा अन्य मार्ग में वह गुण भी हो सकता है। अपने-अपने आदर्श के अनुकूल वर्म को ही लोग गुण मानते हैं तथा प्रतिकृल बमंं को दोष । अत:, कमी-कभी एक का गुण ही दूसरे का दोष बन जाता है तथा उसके गुण का विवयंय गुण । लोक-धमं के उदाहरण से इस मान्यता को और भी स्पष्ट किया जा सकता है। विरति, करुणा आदि संन्यासी के विशिष्ट गुण हैं; किन्तु इन्हें सिपाही का उत्कृष्ट गुण नहीं माना जा सकता। दोनों के जीवन के आदर्श की भिन्नता के कारण एक ही धर्म एकत्र गुण हो जाता है तो अपरत्र दोष । गीड कवियों के काव्य का आदर्श वै सं फाब्य से मिन्न है। अत:, वैदर्भ गुणों में से कुछ का विपर्यय यदि गौड मार्ग में गुण के रूप में स्वीकृत हो तो इसमें कोई असङ्गति नहीं।

उक्त स्थल पर दण्डी का कथन कुछ अनिश्यात्मक है, जिसके कई व्याख्यान ज्यम्भव हैं। जैसा कि उत्पर देशा जा चुका है श्लेष आदि दस गुणों को वैदर्भ अप्रार्थ के प्राण कहकर दण्डी ने यह कह दिया है कि 'इनका प्राय: विपर्यय गौड आगं में दीख पड़ता है।' दण्डी के कथन में एषां (इनका) तथा 'विपर्यंग' शब्दों के अर्थ को लेकर उनके टीकाकारों में मतमेद है। यहाँ विभिन्न टीकाकारों की सत्सम्बन्धी घारणाओं का समीक्षण तथा दण्डी के कथन का उचित अर्थ-निर्धारण ज्यान्छनीय है।

टीकाकार तरणवानस्पति ने विषयंय का अर्थ 'वैषरीत्य' किया है। उनकी खुक्ति है कि दण्डी दस गुणों के प्रायः विषयंय का गीड मार्ग में सद्भाव नानते हैं।

१. द्रष्टक्य-दण्डी, कान्यादर्श १, ४२ पर तहण वाचस्पति की टीका ।

काव्यादर्श की हृदयञ्जमा टीका में 'विषयंय' का अर्थ 'अन्यथात्व' किया गया है और 'एषां' का 'गुणानाम्'। इस प्रकार टीकाकार ने अपना यह मन्तव्य प्रकट किया है कि काव्यगुणों के सम्बन्ध में गौड कवियों की घारणह वैदर्भ कवियों से भिन्न है। अतः, गौड मार्ग के काव्य में वैदर्भ काव्य के श्लेष आदि गुणों का अन्यथात्व रहा करता है। प्रमा व्याख्या में पण्डित रङ्गाचार्य ने इसी मत को स्वीकार किया है।

दण्डी के उक्त कथन की तीसरी व्याख्या यह प्राप्त होती है कि दण्डी गौड़-काव्य के प्राण का वैदर्भ काव्य के प्राण से भिन्न ही रूप मानते थे; अतः उक्त कयन में 'एवां' का अर्थ है 'प्राणानां' तथा 'विपयंयः' का वर्थ है 'अन्यथात्व'। हैं

उक्त तीनों मतों में बहुत बड़ा तात्त्विक अन्तर नहीं है। सभी मतों में यह स्वीकार किया गया है कि काव्य-सौन्दर्य का मानदण्ड दोनों मागों में मिन्त है। अतः, अपने आदर्श के अनुसार गौड कि वैयिल्य आदि को भी अपना लेते हैं। शैथिल्य आदि को गौड मागें का गुण नहीं माना जा सकता। वण्डी ने यह स्पष्टतः कहा है कि गौड अनुप्रास के लोभ से रलेष का त्याग कर शैथिल्य को भी अपना सकते हैं। अतः, उनके काव्य के आदर्श का अनुप्रास को ही माना जा सकता है, शैथिल्य को नहीं। अपने काव्य के आदर्श को उपलब्धि में योग देने के कारण ही गौड अत्युक्ति आदि को काव्य का गुण मान लेते हैं; वस्तुतः उनका आदर्श व्युत्पन्तत्व आदि ही है।

उनत मार्गों में गुणों की स्थिति के सम्बन्ध में दण्डी के मन्तव्य के उनत तीनों व्याख्यानों का परीक्षण यहां आवश्यक है। तरुण वाचस्पति की व्याख्या के विरुद्ध यह आक्षेप किया जा सकता है कि दस गुणों के विपयंय दोष होंगे. फिर उन्हें गौड काव्य में ग्राह्म किस प्रकार साना जा सकता है? यदि उन्तः गुणों के वैपरीत्य की सत्ता गौड मार्ग में मानी जाय, तो दोषमय मार्ग वस्तुत: काव्य कहलाने का अधिकारी ही नहीं रह जायगा। दूसरी बात यह: है कि काव्यादशं में उद्धृत गौड मार्ग के काव्य के सभी उदाहरण सदोप याः

१. दण्डी, काव्यदर्श १,४२ पर हृदयञ्जमा टीका ।

२. वहीः १, ४२ पर प्रभा व्याख्या।

३. डॉ॰ लाहिरी, Concepts of Riti and Guns, पू॰ ६०

४. इतीदं नाष्ट्रं गोडेरनुशसस्तु तित्त्रयः : -दण्डी, काव्यादर्ग, १, १४

गहित काव्य के ही उदाहरण नहीं हैं, फिर यह कैसे मान लिया जाय कि दण्डी गीड मार्ग में दस गणों के वैपरीत्य की सत्ता मानते थे ?

इस शक्रा का समाधान सरल है। हम इसपर विचार कर चके हैं कि एक मार्ग के गुणों का वैपरीत्य इसरे मार्ग में अनिवार्यतः दोप ही नहीं हो षाता । वैदर्भ मार्ग के प्रसाद का विपर्यय व्यूत्पन्नशब्दत्व, कान्ति का विपर्यय अम्यक्ति तथा स्क्रमार का विपर्यय दीप्तत्व दोष नहीं माना जा सकता। समता का विपर्यय वैपन्य भी, जो सर्वकोमल या सर्वकठोर पद-योजना है, सर्वत्र दोप नहीं। अनुप्रास-युक्त शिथिल पद-योजना भी गींड मार्ग में गुण ही माना जा सकता है। वामन ने भी ओज के साथ रहने पर बन्ध के शैथिल्य को गुण माना है। र उनका सब्दगत प्रमाद गुण बन्ध का शैथिल्य ही है। ध्वनि-प्रस्थान में तो यह घारणा और भी स्पष्ट हो गयी कि बन्ध की गढ़ता या शिथिलता अपने आप में न गूण है न दोप । उनका गूणत्व या दोषत्व भाव की अनुकुलता या प्रतिक्लता पर निर्भर है। निष्कर्षत:, वैदर्भ मार्ग के गणों के विपर्यंय को दोष मानकर तरुण वाचस्पति के मत का खण्डन युक्तिसङ्कत नहीं। वैदर्भ मार्ग के प्रसाद, कान्ति, सुकुमार समता तथा इलेष के विपर्यय क्रमशः ब्युरपन्नत्व, अत्युक्ति, दीप्तत्व, वैषम्य तथा शिथिल को उन गुणों का वैपरीत्य मानना ही उचित जान पड़ता है। डॉ॰ नगेन्द्र ने भी दण्डी के गुणों के स्वभाव की परीक्षा कर उक्त मत का ही समर्थन करते हुए लिखा है- 'निष्कर्ष यह है कि एषां से दण्डी का आदाय दश गुणों का और 'विपर्यं य' से वैपरीत्य का ही है। "र

इस स्पष्टीकरण से 'विपर्यय' का अर्थ 'अन्ययात्व' मानने वाली घारणा की व्ययंता स्पष्ट हो जाती है। विपर्यय का 'अन्ययात्व' अयं करने वाले दो सिद्धान्त हैं। एक के अनुसार गौड मार्ग में इन गुणों का अन्ययात्व रहता है तथा दूसरे के अनुसार वैदर्भ के प्राण का अन्ययात्व रहता है। पहला सिद्धान्त हृदयङ्गमा टीका तथा प्रभा व्याख्या में उपस्थापित किया गया है। गुणों के वैपरीत्य में दोपत्व की कल्पना से ही गुणों के अन्यथात्व की दूरारूढ कल्पना की गयी है। यह स्पष्ट हो जाने पर कि गुणवैपरीत्य सर्वथा दोष नहीं; इस कल्पना की आवश्यकता ही नहीं रह जाती। दण्डी ने स्वयं गूण-

१. 'शैथिस्य प्रसादः ।' गुणः सम्पत्तवात् । — वामन, कान्यालं ० ३, १, ६-७ २. डॉ॰ नगेन्द्र, दिन्दी कान्यालंकार सृत्र की भूमिका, पृ० ३६

विषयंय के रूप में विषम्य आदि जिन तत्त्वों का उल्लेख किया है, उन्हें समता आदि का अन्यथात्व-मात्र मानने की अपेक्षा वैषशीत्य मानना ही युनित-सङ्गत है।

गौड मार्ग के प्राण वैदर्भ मार्ग के प्राण से भिन्न है, यह अयं करने वाला सिद्धान्त इस मान्यता पर आधृत है कि दोनों मार्गों के काब्य में उत्कृष्टता- निकृष्टता का निर्धारण दण्डी ने नहीं किया है। यह ठीक है कि दण्डी वैदर्भ मार्ग के काब्यादर्श से गौड मार्ग के काब्य का आदर्श कुछ भिन्न मानते थे; पर इसे अस्वीकार नहीं किया जा सकता कि वे वैदर्भ मार्ग के काब्य को गौड मार्ग के काब्य की अपेक्षा अधिक सुन्दर मानते थे। डाँ० सुन्नील कुमार डे ने यह मानते हुए भी कि दण्डी गौड काब्य की शैली का मूल तत्त्व वैदर्भ काब्य से भिन्न मानते थे, यह स्वीकार किया है कि दण्डी का वैदर्भ मार्ग के प्रति पक्षपात तथा गौड मार्ग से थोड़ी अरुचि स्वष्ट है। अतः, गौड मार्ग के काब्य के मूल तत्त्व को वैदर्भ मार्ग के काब्य के मूल तत्त्व को वैदर्भ मार्ग के काब्य के मूल तत्त्व से केवल भिन्न सिद्ध करने के लिए 'एपा' का अर्थ 'प्राण का (प्राणानां) तथा 'विपर्यय' का अर्थ अन्ययात्व' करना क्लिष्ट कल्पना-मात्र है।

श्री एस० पी० मट्टाचार्यं ने यह मान्यता प्रकट की है कि दण्डी वे काव्यादशं में वैदमं मार्ग का प्रयोग उपलक्षण के रूप में हुआ है। वह सभी सुन्दर शैनियों के लिए प्रयुक्त है। श्री भट्टाचार्यं की यह कल्पना उचित ही जान पड़ती है। दण्डी रीति के अनेक भेद स्वीकार करते थे; किन्तु उनमें से उन्होंने दो ही रीतियों के स्वरूप का विश्लेषण किया है। उन्होंने सुन्दर्शं की के आदर्श के रूप में वैदमं मार्ग का उल्लेख किया है। इस प्रकार उनकी घारणा का निष्कर्ष यह होगा कि श्लेष आदि दस गुण उत्तम रचना के आवश्यक घमं हैं। रीति की उत्कृष्टता और निकृष्टता गुण के आघार पर ही निर्णित होती है।

रू.......Dandin shows a decided partiality for the Vaidarbhi Marga and a mild aversion to the Gauda. — डॉ॰ एस॰ के॰ डे Some Problems of tkt. Poetics. पृ० ६२

Y. जी एस॰ पी॰ भट्टाचार्व, The Gauda Riti in Theory and Practice
—I. H. Q. Vol. III पु॰ ३७६

गूण के आधार पर रीति के उत्कृष्ट एवं निकृष्ट स्वरूपों की दण्डी की इस कल्पना के समान ही शोपेनहावर (Schopenhaur) ने शैली के सम्बन्ध में अपनी घारणा व्यक्त की है। उन्होंने शैली के दो रूप माने हैं-पहला सुन्दर (Good) एवं दूसरा असुन्दर (Bad)। दूसरी "ली के कवियों के सम्बन्ध में उनका कहना है कि वे शब्दाडम्बर से तुष्ट होते हैं। उनकी रचना सामान्यतः दीप्त, कृत्रिम शत्युवितपूर्ण एवं प्रहेलिका-प्राय होती है। सन्दर शैली कत्रिमता-रहित या अनलङ्कृत होती है। शोपेनहावर की यह धारणा दण्डी की वैदर्भी एवं गीडी रीति-सम्बन्धी घारणा से अभिन्न है। दण्डी नैकान्तमधूर, दूष्कर उल्बण अनुप्रास को हैय मानते हैं। अलङ्कार का आडम्बर भी वे अग्राह्म मानते हैं। वे काव्य के अक्तिम सीन्दर्य को ही श्रेयस्कर समझते है। अतः, स्कुमारता गुण के उदाहरण में उन्होंने कहा है कि अनुजित अर्थ तथा असङ्कार का अभाव होने पर भी सुकुमारता के कारण ही यह काव्य सहदयों के द्वारा समादत है। शोपेनहावर ने भी ठीक ऐसा ही मन्तव्य प्रकट किया है। उनके अनुसार कवि को अनावश्यक अलक्करण से तथा व्यथं के विस्तार से वचना चाहिए। जिस प्रकार वास्तुकला में सजावट की 'अति' हानिकारक होती है, उसी प्रकार काव्य में अलकार के भार को शोपेनहावर हानिकारक समझते हैं। उनके अनुसार अकृतिमता सभी कलाओं में वाच्छनीय होती है। है डेमेट्यिस (Demetrius) ने कृतिम या अलङ्कृत शैली की निन्दा की है। उनकी Frigid और Affected शैली दण्डी की हेय गौडी रीति के समकक्ष है। स्पष्ट है कि दण्डी ने जिस प्रकार श्लेप, प्रसाद, सुकुमारता बादि कुछ गणों के सद्भाव तथा अभाव के आधार पर रीति की उत्कृष्टवा तथा निकृष्टता का निर्णय किया है, उसी प्रकार

<sup>1.</sup> Schopenbaur; Essay on Authorship and Style.

२. इत्यनूजित एवार्थी नालंकारोपि तादृशः ।

सुकुमारतयेवेतदारोइति सतौ मनः ॥-दण्डी, कान्यादर्श १, १७

<sup>§.</sup> An author should guard against using all unnecessary theoretical adornment, all useless amplification, and in general just as in architecture he should guard, against an excess of decoration, all superfluity of expression—in other words, he should aim at chastity of style. Everything redundant has a harmful effect. The law of simplicity and naivete applies to all fine art, for it is compatible with what is most sublime.

<sup>-</sup>Schopenhaur, Essay on Authorship and style.

४. द्रव्टब्य-डॉ॰ नगेन्द्र, हिन्दी काव्यालङ्कार की भूमिका, पृ॰ ११६

डेमेट्रियस, शोपेनहावर आदि ने भी बैली की गुन्दरता-असुन्दरता का निर्णय कुछ गुणों के भाव-अभाव के आबार पर हो किया है। वामन

रीतिवादी आचार्य वामन ने गण और रीति के पारस्परिक सम्बन्ध की स्पष्ट विवेचना की है उन्होंने रीति को काव्य की आत्मा माना है। रीति के स्वरूप-विश्लेषण के कम में उन्होंने रीति का विघायक तत्त्व गुण को ही स्वीकार किया है। उन्होंने विशेष्ट पद-रचना को रीति कहा है। इस का स्पष्टीकरण करते हए वामन ने गणविशिष्ट अर्थात् गण-सम्पन्न पद-रचना को रीति बताया है। विष्कर्यतः, वामन गुण से युवत पद रचना को रीति कहते हैं, जो उनके अनुसार काव्य की आत्मा है। इस प्रकार वामन के मतानुसार रीति का गुण के साथ अविच्छेद्य सम्बन्ध है। वामन की गण-धारणा के विवेचन में हम देश चुके हैं कि वामन ने दस शब्दगत एवं दस अर्थगत गुण माने हैं। बन्ध के गुण शब्दगत गुण हैं। वामन की घारणा है कि अर्थगत गुण रीति के महत्त्व को बढ़ा देते हैं। ४ उनके कुछ अथंगुणों का स्वरूप बहुत ब्यापक है। यह देखा जा चुका है कि वामन ने रस आदि को भी अपने गुण की सीमा में समेट लिया है। कान्ति गुण रसमय काव्य का गुण है। अतः यह निर्विदाद है कि वामन ने गुणों के व्यापक स्वरूप के सद्भाव से वैदर्भी रीति के बड़े व्यापक स्वरूप की कल्पना की है। वामन रीति की श्रेष्ठता का आधार गुण-सद्भाव को मानते हैं। वैदर्भी रीति में सभी गुण रहते हैं; अतः वह श्रेष्ठ रीति मानी गयी है। वाडी और पाञ्चाली रीतियों में कुछ गुणों का अभाव रहता है। वैदर्भी की अपेक्षा उन दोनों रीतियों में कम गुण होने के कारण उन्हें वामन ने बग्राह्य माना है। गुणो के सद्भाव-अभाव के आधार पर ही रीति का विमाजन हुआ है। वामन की रीतियों के नाम भी विदमं, गौड एवं पाञ्चाल प्रदेशों से सम्बद्ध हैं; किन्तू यह स्पष्ट है कि यह वर्गीकरण देश के आधार पर

१. रीतिरात्मा काव्यस्य ! — बामन, काञ्यालक्कारस्य १, २, ६
२. विशिष्टा पदरचना रीतिः । — वही १, २, ७
३. विशेषो गुणात्मा । — वही, १, २, ७
४. तस्यामर्थं गुणसम्पदास्वाचा । सापीयमर्थं गुणसम्पद् वैदर्भीत्युका ।
— वहो, १, २, २० तथा १, २, २२ की वृत्ति पृ० ३०-३३
५. दीसरसत्वं कान्तिः । — वही, १, ३, १ १

६. तासी पूर्वी प्राक्षा गुणसाकल्यात्। — वही, १, २, १४

७. न पुनरितरे स्तोकगुणस्वात् । —वही, १, २, १४

नहीं हुआ है। दण्डी की तरह वामन ने भी गुणों को ही रीति का विधायक माना है। देश के आधार पर गीतियों के नामकरण के कारण का स्पब्टीकरण करते हुए वामन ने कहा है कि विदर्भ आदि देशों में विशेष हा से उन-उन रीतियों के पाये जाने के कारण विदर्भादि देश के ही अनुरूप उनका नामकरण हुआ है। वस्तुतः, उनके स्वरूप का विधायक गुण ही है। वामन के गुणों के स्वरूप को दृष्टि में रखते हुए उन्हें उत्तम रीति का गुण माना जा सकता है। दण्डी ने भी अपने दस गुणों को थैदर्भ मार्ग का गुण कहा है। हम यह देख चुके हैं कि दण्डी वैदर्भी का प्रयोग उत्तम काव्य-मार्ग के लिए उपलक्षण के रूप में करते थे। वापन की घारणा इस अंश में दण्डी की घारणा के समान है कि वे समग्र गुण-गुम्फिता वैदर्भी रीति को श्रेष्ठ रीति मानते हैं। गौडी रीति के सम्बन्ध में वामन की मान्यता दण्डी से नितान्त भिन्न है। दण्डी ने वैदर्भ काव्य से गीड काव्य के विपरीत स्वभाव की कल्पना की थी। इसीलिए उन्होंने वैदमं मार्ग के प्राय: सभी गुणों के विपर्यय का सद्भाव गीड मार्ग में मान लिया। वामन की मान्यता है कि वैदर्भी के अधिकांश गुण गोडी रीति में भी रहते हैं। इस प्रकार दोनों में समाग गुणों के सद्भाव की कल्पना कर लेने पर वामन ने गौडी के अवच्छेदक घर्म के रूप में उन्हीं गुणों में से ओज और कान्ति के प्राधान्य की स्वीकार कर लिया। उनके अनुसार गीडी रीति में केवल माधुयं और सीकुमायं गुणों का अभाव रहता है तथा ओज और कान्ति गुण प्रधान रहते हैं। गौडी रीति के सक्षण में वामन ने केवल इतना कहा है कि वह ओज और कान्ति गुणों से युक्त होती है। इस आधार पर यह मान लेना उचित नहीं होगा कि केवल उक्त दो गुणों का ही सद्भाव गौडी रीति में उन्हें अभिप्रत था। अपनी वृत्ति में गीडी के स्वरूप का स्पष्टीकरण करते हुए उन्होंने कहा है कि उसमें माधुयं और सौकुमार्य गुणों का अभाव रहने से समासवहुलता तथा अत्युल्वणपदता रहती है। समासबहुलता ओज है तथा अत्युल्बणता कान्ति; यद्यपि वामन ने स्वयं ओज एवं कान्ति की परिभःपा उक्त रूप में नहीं दी है। इस कथन पर विचार करने से यह स्पष्ट हो जाता है कि वामन वैदर्भी के दस गुणों में से केवल दो का अभाव गौडी में मानते थे, आठ गुणों में से दो वहाँ प्रधान रहते हैं। शेष छह गुण भी सामान्य रूप से वर्त्तमान रहते हैं। डॉ॰ ह्वी॰ राघवन की इस मान्यता से सहमत होना कि उन है कि वामन के अनुसार गौडी में वैदर्भी के सभी गुण रहते हैं। भेद केवल यह है कि इसमें ओज और कान्ति गुण माधुर्य और

१. विदर्भौद्यु दृष्टत्वात् तत्समात्या । - वामन, काञ्यालङ्कारस्त्र, १, २, १० २. थोजः कान्तिमती गौडीया । - वही १, २, १२

इ. माध्य सोकुमार्यशोरभावात् समासवहुता अत्युल्वणपदा च ।-वही वृत्ति, पृ० २३

सौकुमार्यं को दवा लेते हैं। दाँ राघवन ने गौडी मेंअप्रवान रूप से माधुयं और सौकुमार्यं का भी सद्भाव माना है। उन्होंने वामन की वृत्ति के 'अभाव' का अथं सम्भवतः ईपत् भाव मान लिया है। अभाव के अथं की इस दूराकुष्ट कल्पना का कोई सवल आधार नहीं जान पड़ता। अतः, मेरी विनम्न मान्यता है कि वामन गौडी रीति में माधुयं और सौकुमार्यं का अभाव तथा शेप आठ गुणों का सद्भाव मानते थे, जिनमें मे ओज और कान्ति की प्रधानता वे वहाँ स्वीकार करते थे। वैदर्भी रीति से गौडी के स्वरूप को पृथक् करने के लिए वामन ने गौडी के सन्दर्भ में ओज और कान्ति के साथ क्रमशः समासबहुलता तथा अत्युल्वणपदता का सम्बन्ध जोड़ दिया है। वैदर्भी के दस गुणों के स्वरूप विश्लेषण-प्रसङ्घ में समासबहुलता एवं उल्वणपदता का कहीं उल्लेख नहीं हुआ है। इससे स्पष्ट है कि वैदर्भी को वे दीषं समासहीन ऋजुर्यचना मानते थे, जबिक गौडी उनके अनुसार समास-बहुल उल्वण रचना है। शेप धर्म दोनों में समान हैं।

दण्डी की उनत दो रीतियों के अतिरिनत वामन ने पाञ्चाली नामक एक नवीन रीति की कल्पना की है। इसका नामकरण भी देश के आयार पर हुआ है; पर गुणों को ही इसका भी विधायक माना गया है। इसका स्वभाव गीडी के स्वभाव से ठीक विपरीत है। इसे माधुर्य और सुकुमार गुणों से युक्त माना गया है। इसमें ओज और कान्ति गुणों का अभाव रहता है। फलतः यह रीति अनुस्वण एवं विच्छाय होती है। गौडी से इसका स्वभावगत वैपरात्य स्पष्ट है। गौड़ी में ओज और कान्ति का प्राधान्य रहता है तथा माध्य और सौकुमार्यं का अभाव । इसके विपरीत पाञ्चाली में माधुर्यं और सौकुमार्यं का प्राधान्य रहता है तथा ओज और कान्ति का अभाव। अन्य गुण भी इसमें रहते हैं, पर गीण रूप से । तीनों रीतियों के स्वरूप के उक्त विवेचन से तीनों का पारस्परिक सम्बन्ध समझा जा सकता है। माध्य, सौकुमाय, बोज और कान्ति असाधारण या रीति-विभाजक गूण हैं, शेष छह गूण रीतित्रयगत या साघारण । वैदर्भी में सभी गुण रहते हैं । अतः, वह सबसे सुन्दर या ग्राह्म रीति है। गौडी और पाञ्चाली रीतियों में कुछ गुणों का अभाव रहता है। अतः, उनका सोन्दर्य नब्ट हो जाता है। इसलिए वे अग्राह्य हैं। ओज और कान्ति गुण गौडी रीति के अवच्छेदक धर्म हैं, जो उसे अन्य रीतियों से पृथक् करते हैं। माधुयं और सौकुमायं गुण पाञ्चाली के नियामक हैं। माधुयं और सौकुमायं के अभाव के कारण गौडी अत्युल्वण एवं समासवहुल हो जाती है। अतः, वह

१. डॉ॰ राघवन, Some concepts of Alamkara Shastra पृ॰ १४४

२. माधुर्यसीकुमार्योपपन्ना पाञ्चाली । — बामन, कान्यालक्कारसूत्र १, २, १३

इ. ओजःकान्त्यभावादनुस्वणपदा विच्छाया च । — वही वृत्ति पृ० २१

वैदर्भी की तुलना में असुन्दर है। पाञ्चाली ओज और कान्ति गुणों के अभाव के फलस्वरूप अनुस्वण किन्तु विच्छाय है। इसलिए उसमें वैदर्भी-जैसा सौन्दर्य नहीं, वह अग्राह्य है। स्पष्ट है कि वामन के मतानुसार रीति का ग्राह्य एवं अग्राह्य होना गुणों के सद्भाव एवं अभाव पर निर्भर है। अतः, यह कहा जा सकता है कि गुण वामन की रीति के मूलभूत तत्त्व हैं। इस प्रकार जब वामन रीति को काव्य की आत्मा कहते हैं तो उसमें काव्य-सर्वस्व के रूप में गुण की स्वीकृति की व्वनि भी स्पष्ट है।

रुद्रट

वामन के उपरान्त रुद्धट की रचना में गुण और रीति के सम्बन्ध में कुछ नवीन दृष्टि से विचार हुआ है । रुद्धट ने दण्डी और वामन की तरह रीति का विभाजक धमं गुण को नहीं माना है । उन्होंने रीतियों का सम्बन्ध रस से जोड़ दिया है । इस प्रकार रीति का मूल तत्त्व गुण नहीं, रस स्वीकृत हुआ । रुद्धट ने चार रीतियां मानी हैं—(१) वैदर्भी, (२) पाञ्चाली, (३) लाटीया और (४) गौडी । इनका सीधा सम्बन्ध श्रृङ्कार, करुण, भयानक, अद्भुत तथा रौद्ध रसों के साथ माना गया है । इस विवेचन से एक बात स्पष्ट हो जाती है कि अन्य आचायों की तरह रुद्धट ने भी पाञ्चाली को मधुर एवं गौडी को ओजस्वी रीति माना है । रस और अथं में माधुयं या ओज रहा करता है । अतः विधयानुरूप या भावानुरूप रीति की योजना पर रुद्धट ने बल दिया है । भरत के वृत्ति-विवेचन के कम में हम देख चुके हैं कि उन्होंने रसानुरूप केशिको, आरभटी आदि वृत्तियों के स्वरूप का विश्लंषण किया है । रुद्धट की उनत रीति-धारणा को भरत की वृत्ति-धारणा से प्रभावित माना जा सकता है ।

निसाघु

रुद्रट के टीकाकार निमसाघु ने गुण और रीति के सम्बन्ध में नवीन विचार प्रकट किये हैं। उन्होंने रीति को शब्द-गुण मान लिया है। निमसाघु ने गुण का प्रयोग बड़े व्यापक अर्थ में किया है। उनके अनुसार रस भी

१. पाञ्चाली लाटीया गौडीया चेति नामतोऽभिहिताः।

द्रितेरसमासाया वैदर्भी रीतिरेकैव ।। -- रु द्रद, कान्यार्शं ९ २. ४-६
२. वैदभी प चाल्यी प्रेयसि करूणे भयानकाद्गुतयोः ।
 लाटीयागीड थि रीद्र कुर्याचयौचित्यम् ।। -- वही १६, २०

सौन्दर्य आदि की तरह काव्य का सहज गुण है। अलङ्कार को भी उन्होंने गुण कहा है। इस प्रकार रस, अलङ्कार, रीति अदि सभी तस्व काव्य के गुण है। रस सहज गुण है तथा घट्दालङ्कार और अर्थालङ्कार कृत्रिम गुण हैं। रीति भी गुण है। वह घट्दगत है। इस प्रकार घट्दालङ्कार और रीति घट्दगत गुण हैं तथा अर्थालङ्कार अर्थर रीति घट्दगत गुण हैं तथा अर्थालङ्कार अर्थगत गुण। निमसाधु की यह गुण-घारणा दण्डी की अलङ्कार-घारणा के समान व्यापक है। दण्डी ने काव्य-सोन्दर्य को अलङ्कार कह कर सभी काव्य-तस्वों को उसका अङ्क वना दिया है। निमसाधु के गुण के व्यापक अर्थ में रस, अलङ्कार, रीति आदि सभी तस्व समाहित हैं। उद्भट

गुण और रीति के पारस्विक सम्बन्ध का उद्भट-कृत विवेचन सुसम्बद्ध रूप में उपलब्ध नहीं। इस सम्बन्ध में उनकी स्थापना का उल्लेख आनन्दवर्धन आदि के प्रन्थ में पाया जाता है। उनकी मान्यता मूलतः यह थी कि गुण सङ्घटना पर आश्रित हैं। ध्विनिवादी आचार्यों ने गुण का रसाश्रयत्व सिद्ध करने के लिए उसकी सङ्घटना पर आश्रित मानने वाले सिद्धान्त का खण्डन किया है। इसी कम में उद्भट का मत पूर्वपक्ष के रूप में उद्भृत किया गया है। आनन्दवर्धन ने उद्भट की इस मान्यता का अन्वय-व्यतिरेक से खण्डन किया है। इस विषय पर हम यथाप्रसङ्ग विचार करेंगे।

भोज

भोज ने चौबीस गुणों का उल्लेख करने पर भी क्लेप आदि नौ गुणों को विशेष महत्त्व दिया है। उन्होंने यह मन्तव्य व्यक्त किया है कि क्लेप आदि नौ गुणों का विषयंय अरीतिमत् दोष कहा जाता है। ये नौ गुण प्राचीन आचायों के दस गुणों में से समाधि को छोड़ शेष गुण हैं। इन गुणों के विषयंय को अरीतिमत् दोष कहने में भोज का जो अभिप्राय है उससे उनके मतानुसार गुण और रीति का अन्योन्य सम्बन्ध समझा जा सकता है। प्राचीन आचायों ने दस गुणों को वैदर्भी रीति का प्राण कहा था और उन गुणों के विषयंय में

१. × × रसास्तु सौन्दर्यादय इव सहजा गुणा इति भिन्नः तत्त्रकरणारम्भः।
— रुद्रट, कान्यालक्कार टीका १२ पृ० १५०

२. पतारच रीतयो नालक्काराः, किं तहिं शब्दाश्रयाः गणा इति ।

<sup>-</sup> वही २, पृ०१०

३. गुणानां ध्रयते यत्र रतेपादीनां विपर्ययः । अरोतिमदिति प्राहुस्ततित्रदेव प्रचक्षते ॥

<sup>-</sup> भोज, सर० कच्ठा० पृ० २७

रीति को सदीष माना था। भोज ने भी रलेप आदि नौ गुणों को रीति का प्राणभूत तत्त्व स्वीकार किया है। इसीलिए इन गुणों के विपर्यय में वे रीति का भक्त मानते हैं। सरस्वतीकण्ठाभरण के टीकाकार रत्नेश्वर ने भोज के अभिमत को स्पष्ट करते हुए उसे वामन के मत से अभिन्न बना दिया है। रत्नेश्वर की मान्यता है कि श्लेष आदि नी गुणों के अभाव में कोई छिनत काव्याभास-मात्र बन जाती है। इसका कारण यह है कि इन गुणों के अमाव में रीति भग्न हो जाती है। गुणवत् रचना ही रीति है, अतः गुण के अभाव में रीतिभङ्ग स्वामाविक है। रीति के भङ्ग होने पर काव्य का अस्तित्व नहीं माना जा सकता। रीति ही काव्य की आत्मा है। र स्पष्ट है कि रत्नेश्वर ने वामन की तरह रीति को काव्य की आत्मा माना है तथा रीति का लक्षण गुण-युक्त पद-रचना स्वीकार किया है। अभिनवगुष्त के मत की ओर निर्देश करते हुए रत्नेश्वर ने यह मान्यता प्रकट की है कि रोति नी गुणों का पानक-रस-सा मिश्रण है, जिससे चित्रास्वाद उत्पन्न होता है। रतनेश्वर की इस व्याख्या क आवार पर भोज की गुण-रोति-घारणा को वामन की तद्विपयक घारणा से अभिन्न माना जा सकता है। भोज की गुणालङ्कार-सम्बन्धी धारणा के विवेचन में हम देख चुके हैं कि वे वामन की गुणाल इतार-शारणा के अनुयायी हैं। गुण और रीति के पारस्परिक सम्बन्ध के विवेचन में भी वे वामन के ही अनुयायी जान पड़ते हैं।

## रत्नेश्वर

मोज की गुण और रीति-विषयक घारणा को स्पष्ट करते हुए रत्नेश्वर ने गुण को रीति का विवासक तो माना ही है, रीति को वकता का पर्याय भो मान लिया है। उनके अनुसार रीति काव्य का सार है; वह गुणों से उत्पादित वकता है। वक्रता-रहित वाक्य को रत्नेश्वर काव्य नहीं मानते। अतः, उनकी सम्मति में गुणों को काव्य का मूलभूत तत्व माना जाना चाहिए।

तेपां गुणानां भक्तः कान्याशासत्वपर्यं वसायी दोपः । ते (गुणाः) च श्लेपादयो नवेव । तेपामन्यतमाभावे कान्यस्याभासत्वात् । तेपां हि विपर्यये रीतिरवर्यं भक्यते । तस्या गणवत्पदरचनारूपत्वात् × × रीतिः सारह्मतया कान्यस्थात्मेत्युच्यते । —भोज, सरस्वती ० रत्नेश्वर की टीका पृ० २७

२. × अवष्व पानकरसन्यायेन सम्भूय चित्रास्वादपर्यवसानक्षमं गुण-सम्बलनमेव रीतिरिति लोचनकारः × × - बही पृ० २७ ३. नहि बकतामन्तरेण कान्यपदनी प्राप्तिः । × × अवक्रयोः

शब्दार्थयोः वचनमात्रत्वात् । — सरस्वतीकण्ठामरण-टीका पृष्ठ ३४

विद्यानाथ

विद्यानाथ ने प्रतापरुद्रयशोभूषण में गुण और अलङ्कार का पार्थवय-निक्ष्मण करने के प्रसङ्ग में रीति और गुण के पारस्परिक सम्बन्ध की ओर सङ्कोत किया है। गुण-रीति के विषय में उनकी धारणा उद्भट की धारणा से अभिन्न है। वे उद्भट की ही तरह गुण को सङ्घटना पर आश्रित मानते हैं। इसीलिए उन्होंने अर्थगत गुणों को अस्वीकार कर दिया है। विद्यानाथ की इस धारणा की निस्सारता आनन्दवर्धन के द्वारा गुण के सङ्घटनाश्रयस्य के खण्डन से स्पष्ट हो जाती है। आनन्दवर्धन की गुण-सङ्घटना-विषयक विवेचना के प्रसङ्ग में ही इस पर विचार किया जायगा।

राजशेखर

राजशेखर की गुण-घारणा के विवेचन में यह देखा जा चुका है कि उनकी कान्यमीमांसा का गुण-अध्याय उपलब्ध नहीं। उनकी अन्य कृतियों में कान्य की कुछ रीतियों की चर्चा हुई है और उस सन्दर्भ में कुछ गुणों का भी उल्लेख हुआ है। उन रीतियों का सम्बन्ध प्रदेश-विशेष से होने पर भी उनके नियामक कुछ गुण ही माने गये हैं। 'वालरामायण' के तृतीय अक्टू में वैदर्भी रीति में माधुर्य गुण की प्रधानता मानी गयी है। दे दशवें अक्टू में भी वैदर्भी रीति का धर्णन आया है। उस स्थल पर उसे माधुर्य और प्रसाद गुणों से युक्त तथा रसमय कहा गया है। उस स्थल पर उसे माधुर्य और प्रसाद गुणों से युक्त तथा रसमय कहा गया है। उस लिंद में यिली रीति की चर्चा कहीं नहीं पायी जाती। मिथिला की काव्य-शैली के वैशिष्ट्य के रूप में राजशेखर ने कुछ गुणों का उल्लेख किया है। यह शैलो अर्थ-प्रचुर, अत्युक्त-रहित तथा योगपरम्परा से युक्त रहती है। काव्यमीमांसा में गीडी रीति के वैशिष्ट्य के रूप में योग-

प्रतेषां गुणानामर्थगतत्वमिष केचिदिच्छन्ति । प्राचामाचार्याणां मतेन संघटनाश्रय-त्वमेव गुणानाम् । तदुक्तमलक्कारसर्वस्व 'सङ्घटनाधर्मत्वेन गुणालक्काराणां व्यवस्थानम्' इति । अनयेव भङ्ग्या गुणालक्काराणां निरूपितः स्वरूपभेदः । — विद्यानाथ, प्रतापरुद्रयशोभूषण पृ० १३४

२. राजशेखर, वालरामायण, ३

३ तबस्मिन्मधुरं प्रसादि रसवत् कान्तं च का॰यामृतं, सोऽयं सुञ्ज पुरो विदर्भविषयः सारस्वती जन्मभूः ।—वही १०,७४ ४ यत्रार्यातिशयोऽपि सत्रितजगन्मर्यादया मोदते,

यत्रायातिरायोऽपि स्तितजगन्मर्यादया मोदते, सन्दर्भश्च समासमासञ्चदप्रस्तारिवस्तारितः। चित्तर्योगपरम्परापरिचिता कान्येषु चक्षुष्मतां सार्रम्या नवचपकांगि भवतु स्वन्नेत्रयोः प्रीतये।।
—वही १०, ६४

परम्परा का उल्लेख हुआ है। योगपरम्परा का अर्थ समास की दीर्घता माना जा सकता है। इस प्रकार मैथिली रीति के काव्य में अर्थगाम्भीयं, लोकमर्यादा के भीतर वर्णन (जिसे दण्डी का कान्ति-गुण माना जा सकता है) तथा रचना की समासबहुलता आदि विशेषताएँ पायी जाती हैं। श्रीहर्षे

नैपघीय चिरत में श्रीहर्प ने विदर्भ की राजकुमारी दमयन्ती के गुणों का वर्णन किया है। उसमें वैदर्भी रीति के गुणों का भी क्लेप से वर्णन हुआ है। वैदर्भी सुन्दर गुणों के कारण आकर्षक है। अपरत्र किन ने उसे रलेप से सर्वगुणसम्पन्न तथा रसों से स्फीत कहा है। स्पट्टतः, हर्प वैदर्भी के श्रेय के दो कारण मानते हैं— समग्रगुणसम्पन्न होना तथा रसमय होना। वैदर्भी की यह घारणा वामन की समग्रगुणा वैदर्भी की घारणा से अभिन्न है। वामन की वैदर्भी के समग्र-गुण-सम्पन्न होने में रसमय होने का भाव भी निहित है। कान्ति आदि गुण में ही वामन ने दीष्तरसत्व आदि की कल्पना कर ली थी। अतः, श्रीहर्प की गुण-युक्ता एवं रसमयी वैदर्भी वामन की वैदर्भी से भिन्न नहीं। वामन की तरह श्रीहर्प भी रीति का प्रमुख तत्त्व गुण को मानते हैं। कुन्तक

कुन्तक की गुण एवं रीति घारणा सर्वथा मौलिक है। उन्होंने दो मागों के लिए सुकुमार और विचित्र—इन नवीन संज्ञाओं की कल्पना की है। दोनों के बीच मध्यम मार्ग है। उन्होंने कुछ गुणों को मार्गों का धर्म माना है। माधुर्य को सुकुमार मार्ग का प्रथम गुण माना गया है। इसके अतिरिक्त प्रसाद आदि गुण उसमें रहते हैं। विचित्र मार्ग में वैचित्र्य या कुत्रिमता की प्रधानता रहती है। मध्यम मार्ग में दोनों मार्गों के स्वभाव का मिश्रण रहता है। इन रीतियों के गुणों के स्वरूप भी भिन्त-भिन्न हैं। प्रसाद आदि मार्ग-विभाजक असाधारण गुणों के अतिरिक्त कुन्तक ने दो साधारण गुणों का भी उल्लेख किया है। वे हैं—श्रीचित्य और सीभाग्य। ये साधारण गुण पद, वावय,

१. धन्यासि नैदर्भि गुणैरुदार र्यया समाकृश्यत नैपघोऽपि ।

<sup>-</sup>श्री हुए, नैपधीय चरित ३, ११६

२. गुणानामास्थानी नृपतिलक नारोति विदिता, रसस्फीतामन्तः तव च तव वृते च कवितुः।

<sup>-</sup>वही १४, दद

इ. सम्प्रति तत्र ये मार्गाः कवित्रस्थानहेतवः । सुकुमारो विचित्रश्चमध्यमश्चीभयाःमकः ।।

<sup>—</sup>कुन्तक, बक्रोबितजी०, १,२४ पृ० ६८

४. माधुर्व सकुमारस्य म र्गस्य प्रथमो गुणः ।

<sup>-</sup>वही १,३० पृ० ११४

प्रकरण तथा प्रबन्ध के गुण माने गये हैं। इन गुणों को कुन्तक ने काव्य-जीवित माना है। इस प्रकार कुन्तक ने गुण और रीति का अविभाज्य सम्बन्ध माना है।

## आनन्दवर्धन

बानन्दवर्धन ने घ्वन्यालोक में गुण और सङ्घटना के पारस्परिक सम्बन्ध का विवेचन करते हुए तार्किक पढ़ित पर दोनों का पार्थक्य प्रतिपादित किया है। सङ्घटना तीन प्रकार की मानी गयी है—असमासा, मध्यमसासा तथा दीर्धसमासा। व असमासा सङ्घटना अन्य आचारों की वैदर्भी रीति के समान, मध्यमसमासा सङ्घटना पाञ्चाली रीति के समान और दीर्ध-समासा सङ्घटना गौडी रीति के समान मानी जा सकती है। उनमें से प्रवम्ध को उपनागरिका वृत्ति, दितीय को कोमला वृत्ति एवं तृतीय को परुपा वृत्ति के समक भी माना जा सकता है। वस्तुतः, उक्त सङ्घटनाओं, वैदर्भी आदि रीतियों एवं उपनागरिका आदि वृत्तियों में कोई तात्त्विक भेद नहीं। इसीलिए मम्मट आदि आचारों ने रीति एवं वृत्ति को पर्याय मान लिया है। सङ्घटन के स्वमाव का विश्लेषण करते हुए घ्वनिकार ने यह मान्यता प्रकट की है कि वह माधुर्य आदि गुणों का आश्रय लेकर रहती है तथा रस की व्यञ्जना करती है। वह वक्ता और वाच्य के औचित्य से नियमित होती है। आवन्दवर्धन ने इसका विश्लेषण करते हुए यह माना है कि सङ्घटना के गुणाश्रित होने की मान्यता के तीन व्याख्यान सम्भव हैं—

- (क) गुण और सङ्घटना में ऐक्य है।
- (ब) सङ्घटना गुण पर आश्रित रहती है तथा
- (ग) गुण सङ्घटना पर आश्रित रहते हैं।

१. पतित्रव्विप मार्गेषु गुणदितयमुञ्ज्वलम् । पद्वाक्यप्रवन्धानां व्यापकत्वेन वर्त्ते ॥—कुन्तक,वक्रोक्तिजीवित १, ५७ पृ० १६३

२. असमासा समासेन मध्यमेन च भूषिता । तथा दीर्धसमासेति त्रिधा सङ्घटनोदिता ।। —आनन्दव०, ध्वन्या० ३, १ पृ० ३०६

३. एतास्तिस्रो वृत्तयः वामनादीनां मते वैदर्भा -गौडी-पाञ्चास्याख्या रीतयो मतरः।
—मन्मट, जान्यप्रकारा, ६, पृ० २०३

४. गुणानाश्रित्य तिष्ठन्ती माधुर्यादीन् ज्यनक्ति सा । रसान् स्तन्नियमे हेतुरीचित्यं वनत्वाच्ययोः !।—वही ३, ६ पृ० ३१०

१. अत्र च विकल्प्यं गुणानां सङ्घटनायाश्चेक्यं व्यक्तिरेको वा । व्यक्तिरेकेऽपि द्वयी गतिः । गुणाश्रया सङ्घटना, सङ्घटनाश्रया वा गुणा इति । -आनन्दव०, ध्वन्यालोक, ३ पृ०३१० का० शा० वि०—२ १

प्रथम व्याख्यान में गुण और सङ्घटना में अभेद की कल्पना है। शेष दो व्याख्यान दोनों के पार्थक्य की स्वीकृति पर आधृत हैं। इस प्रकार आनन्दवर्षन ने गुण और सङ्घटना में भेद और अभेद मानने वाले मतों को उक्त तीन पक्षों में उपस्थित कर उनका परीक्षण किया है। उन व्याख्यानों के अनुसार व्वनिकार की कारिका के निम्नलिखित तीन अर्थ होंगे—

- (१) सङ्घटना अपने से अभिन्न गुण पर आश्रित रहकर रस, भाव आदि की व्यञ्जना करती है।
- (२) वह गुण पर आश्रित रहती है अर्थात् उसकी मुखापेक्षिणी रहकर रसादि की व्यञ्जना करती है। गुण पर आश्रित रहने से अभिप्राय गुण के अधीन रहने का या उसके प्रति परतन्त्र रहने का है।
- (३) वह गुण का आघार रहती है। इस प्रकार अपने आधेयभूत गुण का सवसम्बन लेकर रस आदि की व्यञ्जना करती है।

प्रथम अर्थ के सम्बन्ध में यह प्रश्न किया जा सकता है कि गुण को सङ्घटना से अभिन्न मान लेने पर उसका गुण पर आश्रित रहना कैसे माना जा सकता है ? कोई वस्तु अपने से भिन्न वस्तु पर ही आश्रित रह सकती है। आश्रयाश्रयी भाव सम्बन्ध के लिए आश्रय की आश्रयी से पृथक् सत्ता का होना अनिवार्य है। अपने से अभिन्न पर आश्रित रहने-इसे और अधिक स्पष्ट करने के लिए यह कहें कि अपने आप पर आधित रहने-की कल्पना क्या असङ्कत नहीं ? इस प्रश्न का उत्तर अभिनव गुप्त ने व्वन्यालोक की 'लोवन' टीका में दिया है। उनका मन्तव्य है कि कभी-कभी वस्तु के स्वभाव का प्रतिपादन करने के लिए उससे अभिन्न वस्तू में भी भेद की कल्पना कर ली जाती है। इस प्रकार स्वाधयत्व का कचन सम्भव होता है। आत्माश्रयत्व के कथन में भेद तात्त्विक नहीं; कल्पित-मात्र होता है। एक उदाहरण से इस तथ्य को स्पष्ट किया गया है। व्यवहार में यह कहा जाता है कि शिशपा में वृक्षत्व है। इसमें शिशपा को वृक्षत्व का आश्रय माना गया है। तात्त्विक रूप से शिशपा और वृक्षत्व में भेद नहीं। शिशपा वृक्ष विशेष है; अतः वह वृक्षत्व जाति का आश्रय कहा जाता है। जाति और व्यक्ति में मीलिक भेद नहीं। इसलिए मूलतः शिशपा और वृक्षत्व अभिन्न हैं, फिर भी शिश्या को बुक्षत्व का आश्रय कहने के समय अभेद में भेद की कल्पना कर सी जाती है। इस दृष्टान्त से अभिनव ने यह निष्कर्ष निकाला है कि जिस प्रकार शिशपा और वृक्षत्व के अभेद में भेद की कल्पना कर शिशपा को वृक्षत्व

का आश्रय कहने का व्यवहार सम्भव होता है; उसी प्रकार सङ्घटना और गुण में अभेद मानने वाले व्यवितयों के द्वारा उसके स्वभाव के प्रतिपादन के लिए अभेद में भेद की कल्पना कर सङ्घटना का गुणाश्रयत्व या आत्माश्रयत्व-कथन भी सम्भव है।

ब्यातव्य है कि गुण और सङ्घटना के तात्त्विक अभेद एवं उसमें कल्पित भेद के प्रतिपादन के लिए अभिनव गप्त के द्वारा दिये गये उक्त दण्टान्त में शिशापा और वृक्षत्व में व्याप्य-व्यापक सम्बन्ध है। शिशपा व्याप्य है और वृक्षत्व व्यापक प्रत्येक व्याप्य में व्यापक का सद्भाव अवश्य रहता है। अतः, यह तो कहा जा सकता है कि शिशपा में सार्वत्रिक रूप से वृक्षत्व है; किन्त इसके विपरीत यह नहीं कहा जा सकता कि जहां-जहां वृक्षत्व रहता है वहां-वहां शिशपा भी अवश्य रहता है। इस दृष्टान्त के व्याप्य-व्यापक भाव सम्बन्ध को दृष्टिगत रखते हुए यह मानना होगा कि गुण और सङ्घटना में ऐक्य मानने वाले दोनों में व्यापय-व्यापक सम्बन्ध मानते हैं । किन्तु, आनन्दवर्धन ने गुण-सङ्घटना में अभेद मानने वाले जिस पक्ष को प्रस्तुत किया है, उसकी मान्यता आनन्दवर्धन के बनुसार यह होगी कि जो गुण है वही सङ्घटना है, तथा जो सङ्घटना है वही गुण है। इसलिए गुण और सङ्घटना अभिन्न है। उनके स्वभाव के स्पष्टीकरण के लिए जो भेद कथित होता है, वह मात्र काल्पत है, तात्त्विक नहीं। इस प्रकार के अभेद में भी भेद की कल्पना की जाती है। इसे दूसरे दृष्टान्त से स्पष्ट किया जा सकता है। अद्वैत वेदान्त में आत्मा और परमात्मा में अभेद माना जाता है। उसके अनुसार जीव बहा ही है, उससे भिन्न नहीं। ये माया या अविद्या का बावरण हटते ही जीव ब्रह्म में मिल जाता है। इस तथ्य को स्पष्ट करने के लिए कबीर ने यह कल्पना की कि नदी की घारा में घड़े को डुबा देने से उसके भीतर और बाहर सर्वत्र पानी-ही-पानी रहता है। घड़े के फुट जाने पर (घड़े का ) जल (नदी के) जल में ही मिल जाता है। यही गति जीव और ब्रह्म की है। इस कथन में 'जल का जल में समा जाना' प्रयोग विचारणीय है। कोई वस्तु किसी वस्तु में मिले, इसके लिए दो वस्तुओं की पृथक् सत्ता अपेक्षित होगी।

१. स्वभावस्य कल्पनण प्रतिपादनार्थं प्रदर्शितमेदस्य स्वाअयवाचोयुक्तिः रुवते शिशपाअर्थं वृक्षत्वमिति । —अभिनव, लोचन, पृ० ३१०

२. 'जीवो ब्रह्मे व नापरः ।'-- ब्रह्मयूत्र, शांकरमाध्य १ पृ० ८६४

३. फूटा घट जल जल हि समाना यह तत कृते हानी !! -कबीर, साखी

नदी की घारा में रखे हुए घट के भीतर तथा बाहर स्थित जल में कोई तात्त्विक भेद नहीं; फिर भी घट के गीतर जल का बाहर के जल से मिलने की जो कल्पना की गयी है, वह असङ्गत नहीं कही जा सकती। वस्तु-स्वभाव के स्पष्टी-करण के लिए अभेद में भेद की यह कल्पना आवश्यक हो जाती है। यही बात गुण एवं सङ्घटना में अभेद मानने वाले सिद्धान्त के सम्बन्ध में कही जा सकती है। वे दोनों में तत्त्वतः अभेद मानते हैं; किन्तु उनके स्वभाव के स्पष्टीकरण के लिए कल्पित भेद को अवाञ्चनीय भी नहीं समझते।

गुण पर सङ्घटना को आश्रित मानने वाले मत का भी स्पष्टीकरण अपेक्षित है। जिस प्रकार किसी आधार पर कोई अध्य आश्रित रहता है उस प्रकार सङ्घटना को गुण पर आश्रित नहीं माना जाता; अर्थात् उन दोनों के आश्रय-आश्रयीभाव से अभिप्राय दोनों के आधाराघेय भाव सम्बन्ध से नहीं है। 'सङ्घटना गुणाश्रित रहती है' इस कथन का अभिप्राय यह है कि सङ्घटना गुण के अधीन रहती है, वह परतन्त्र है। अभिनव गुप्त ने एक दृष्टान्त से इस कथन को स्पष्ट किया है। राजपुरुष को जब राजाश्रित कहा जाता है तो उसका अर्थ यह होता है कि वे राजा के मुखापेक्षी हैं, उनके अधीनस्थ हैं। राजकर्मचारी को राजा पर आश्रित कहने से दोनों के बीच जिस सम्बन्ध का बोध होता है वैसे ही सम्बन्ध की कल्पना सङ्घटना को गुणाश्रित मानने वाले व्यक्ति दोनों के बीच करते हैं।

मट्टोद्भट की गुण-रीति-विषयक घारणा के विवेचन में हम देख चुके हैं कि वे गुण को सङ्घटना पर आश्रित मानते थे। आनन्दबर्धन ने गुण को सङ्घटना का घर्म मानकर उत्तपर आश्रित मानने वाले मत को यहाँ एक पक्ष के रूप में उपस्थित किया है। अभिनवगुप्त ने इसे मट्टोद्भट प्रभृति विद्वानों का ही मत कहा है। इस मत के अनुसार सङ्घटना और गुण में आघाराधेय भाव सम्बन्ध है। सङ्घटना धर्मी है और गुण उसका घर्म। घर्म सदा धर्मी पर आश्रित रहता है। दूसरे शब्दों में इस प्रकार कहा जा सकता है कि धर्मी और धर्म में आघाराधेय-भाव सम्बन्ध रहता है। धर्मी आघार होता है और धर्म

१. अत्र नाधाराधेयभाव आश्रयार्थः निह गुणेषु सङ्घटना तिष्ठतीति । तेन राजा-श्रयः प्रकृतिवर्गे इत्यत्र यथा राजाश्रयोचित्येनामात्यादिप्रकृतय इत्ययमर्थः, एवं गुणेषु परतन्त्रस्वभावा तदायत्ता तन्मुखापेक्षिणी सङ्घटनेत्ययमर्थौ स्थात इति भावः ।—अभिनव, लोचन ३ पृ० १११

आभेय। सङ्घटना घर्मी है, अतः वह आधार है गुण घर्म है; अतः वह आधेय है। इस प्रधार सङ्घटना पर गुण को आधित मानने वाले भट्टोद्भट आदि दोनों में आधाराधेय भाव सम्बन्ध मानते हैं। १

उक्त तीन मतों को उपस्थापित कर घ्वन्यालोक में प्रत्येक के औचित्य की परीक्षा की गयी है। गुण तथा सङ्घटना को अभिन्न मानने बाले तथा गुण को सङ्घटना पर आयुत मानने वाले सिद्धान्तों का समीक्षण एक साथ हुआ है। उन्त मतों के विरुद्ध आपत्ति यह है कि उन्हें मान छेने पर गुण को भी सङ्घटना की ही तरह अनियत विषय स्वीकार करना पड़ेगा। यदि गूण सङ्घटना से अभिन्न हैं तो सङ्घटना का योग-क्षेम ही गुणों का भी योग-क्षेम होगा। यदि गुण सङ्गटना के धमं हैं तो भी धनीं से अलग उनकी सत्ता नहीं रहेगी। इस प्रकार जहां जो सङ्घटना रहे; वहां उससे अप्रथक् या उसका धर्म-भूत गुण भी अवश्य रहना चाहिए। किन्तु वस्तुस्थिति इससे भिन्न है। गुण का विषय नियत है, पर सङ्घटना का विषय अनियत । कौन-सा गुण किन-किन रसों में रहता है, इसका निर्णय आनन्दवर्धन ने कर दिया है; किन्तु विशेष प्रकार की सङ्घटना रसविशेष के साथ रहती है, इसका निर्धारण नहीं किया जा सकता। आनन्दवर्धन के अनुसार माधुर्य गुण सम्भोग शुङ्कार, विश्वलम्भ शङ्कार एवं करण रसों में रहता है। इन रसों में कमशः माधूर्य का प्रकर्प पाया जाता है। बोज गुण रौद्र बादि रसों में रहता है। प्रसाद सभी रसों में रहता है। इस प्रकार गुण का रसविषयत्व निर्णीत है। सङ्घटना-विशेष का रस-विशेष के साय नियत निवास नहीं । उदाहरणार्थं-शुङ्कार रस में साधारणतः असमासा सङ्घटना रहा करती है; किन्तु शृङ्गार के साथ उस सङ्घटना की अनिवार्य स्थिति नहीं मानी जा सकती। दीर्घसमासा सङ्घटना भी शङ्काद रस की व्यञ्जना कर सकती है। दीर्घसमासा घटना से श्कुार की व्यञ्जना के दो टदाहरण दिये गये हैं। एक में नायिका के सीन्दर्य का वर्णन करते हए यह कहा गया है कि इसके अलक मन्दार पुष्प के पराग से घुसर हैं—'मन्दार-कुसुमरेणु

१. सङ्घटनाया धर्मा गुणा इति भट्टोद्भटादयः धर्माश्च धर्म्याश्रिता इति प्रसिद्धो मार्गः। — अभिनवगुप्त, लोचन, ३ पृ० ३१०-११

पिञ्जरितालका। दस वर्णन में सभी पद एक साथ समस्त हो गये हैं, फिर भी नायिका के रूप का वर्णन होने से शृङ्कार व्यञ्जित होता है। दूसरे उदाहरण में मानिनी के ईव्या-विप्रलम्भ की व्यञ्जना दीर्घसमासा सङ्घटना से दिखायी गयी है। रै रौद्र आदि रसों के साथ भी किसी विशेष सङ्घटना की अवल स्थित नहीं पायी जाती। यह ठीक है कि बहुधा रौद्र, वीर आदि दी द रसों की व्यञ्जना में दीर्घसमासा सङ्घटना देखी जाती है; किन्तु असमासा सङ्घटना से भी रौद्र आदि रसों की व्यञ्जना के उदाहरण प्राप्त होते हैं। रे स्पष्ट है कि सङ्घटना अनियत-विषय है, जबकि गुण नियत-विषय। दोनों के अभिन्न होने पर अथवा दोनों में धर्मी-धर्म सम्बन्ध होने पर एक का अनियत-विषयत्व तथा दूसरे का नियत-विषयत्व सम्भव नहीं होता। इस प्रकार यह सिद्ध है कि गुण न तो सङ्घटना-स्वरूप हैं न सङ्घटना पर आश्रत। है

यह प्रक्त किया जा सकता है कि यदि गुण सङ्घटना पर आश्रित नहीं रहते तो उनका आश्रय किसे माना जाय; उनका कुछ आधार तो माना ही जाना चाहिए। निराधार आधेय की कल्पना उचित नहीं। आनन्दवर्धन ने काव्य के अङ्गी रस को गुणों का आश्रय माना है। गुण वस्तुतः काव्य की आत्मा रस के घर्ग हैं। उपचार से उन्हें शब्द घर्म भी मान लिया जाता है। अतः, शब्द को भी गुण का आश्रय कहने में आनन्दवर्धन को आपत्ति नहीं। यह शङ्का निर्मूल होगी कि गुण को शब्द पर आश्रित मान लेने पर शब्दाश्रित अनुप्रास, यमक अदि अलङ्करों से उसका भेद नहीं रह जायगा। समान आश्रय पर रहने वाली सभी वस्तुएँ परस्पर अभिन्त नहीं हो जातीं। दोनों को शब्दाश्रित मानने पर भी गुण और अलङ्कार का स्वभाव-भेद स्पष्ट रहेगा। अनुशास आदि अलङ्कार अर्थ-निरपेक्ष होकर केवल शब्द पर आश्रित रहते हैं। उनके स्वरूप के निणंय में विशेष प्रकार के शब्द-विन्यास पर ही ध्यान दिया जाता है। किन्तु,

करतलानपण्णमवल वदनामद क न तापयात ॥ — आनन्दवर्धन, ध्वन्यालोक ३ पृ० ३११-१२

२. तथा रौद्रादिष्वप्यसमासा दृश्यते । यथा—'यो यः शस्त्र विभित्ते स्वभृजगुरुमदः' इत्थादौ । —आनन्दवर्धन, ध्वन्यालोक २३ पृ० ३१३

३. तस्मान्न सङ्घटनास्वरूपाः, न च सङ्घटनाश्रया गुणाः। — वही पृ० ३१२

गुणों का स्वभाव इससे भिन्न है। उनका सम्बन्ध अर्थ की व्यञ्जना से है। अत:, जो गुणों को शब्दाश्रित भी मानना चाहेंगे, उन्हें गुण का सक्षण यह मानना पड़ेगा कि गुण शब्द के ऐसे धर्म हैं जो विशेष प्रकार के व्यक्त स्य को अवभासित करने वाले वाच्य अर्थ के प्रतिपादन में समर्थ होते हैं। व्यङ्ग्यार्थं की प्रतीति का आधार वाच्य अर्थ ही होता है। उस वाच्य अर्थं का साक्षात् सम्बन्ध शब्दों से होता है। अतः गुण को शब्दधर्मं मानने वाले का यह सिद्धान्त होगा कि शब्दों की विशिष्ट योजना से जो बाच्य अर्थ उपलब्ध होता है, उसमें व्यङ्ग्यार्थ-बोध कराने की शक्ति रहती है। शब्द-योजना का वह वैशिष्ट्य ही गुण है। इस प्रकार गुण को शब्दगत स्वीकार करने पर भी शब्द-गत अल क्यारों से उसका भेद स्पष्ट ही रहेगा। बानन्दवर्धन स्वयं गुण को शब्द-धर्म नहीं मानते। वे तो उसे रस-धर्म ही मानते हैं और आत्मस्य शीयं आदि को शरीर-वमं कहने की तरह उसके शब्दार्थ-षमंत्व की मान्यता को औपचारिक प्रयोग मात्र मानते हैं। उपचार को नहीं समझ सकने वाले अविवेकी ही गुण को शब्द-धर्म मानते हैं। अतः अविवेकी के गण को शब्दाश्रित मानने वाले सिद्धान्त को ही यहाँ उपस्थित कर उसपर विचार किया गया है। विकिथंत:, आनन्दवर्धन की यह स्थापना है कि तात्विक रूप से गुण रसाधित हैं, उपचार से उन्हें शब्द-धर्म कहा जा सकता है। बविवेकी उन्हें शब्द-धर्म मान लेते हैं; उसमें भी विशेष क्षति नहीं किन्तु उन्हें सङ्घटना का धर्म तो उपचार से भी नहीं माना जा सकता।

यह युनित दी जा सकती है कि जब गुण को शब्द पर आश्रित मान लिया गया (उपचार से ही सही) तब उसका सङ्घटनारूपत्व या सङ्घनाश्रयत्व तो स्वयं ही सिद्ध हो जाता है। असङ्घटित शब्द गुण के आश्रय नहीं वन सकते। सङ्घटना के बिना अलग-अलग शब्द व्यङ्ग्यार्थं की प्रतीति कराने वाले वाच्य अर्थ का

१. ननु यदि सङ्घटनागुणानां नाश्रयस्तित्कमालम्बना एते परिकल्यन्ताम् । उच्यते — प्रतिपादितमेवेपामालम्बनम् ।—

तमर्भमवज्ञम्बन्ते येऽङ्गिनं ते गुणाः स्मृताः ।
अङ्गाश्रतास्त्वलङ्कारा मन्तन्याः कटकादिवत् ।। इति ।।
अथवा भवन्तु शन्दाश्रया एव गुणाः, न चैशमनुप्रासादितुल्यत्वम् । यस्मादनुप्रासादयोऽनपेक्षितार्थशन्दधर्मा एव प्रतिपादिताः । गणास्तु न्यङ्ग्यविशेषावभासिवाच्यप्रतिपादनसमर्थशन्दधर्मा एव । — आनन्दवर्धन, ध्वन्यालोक, पृ० ३१२-१३
२. न चार्यमा स्थितः पक्षः, अपि तु भवरवेषामविवे किनामभिप्रादेणापि शन्दधर्मत्व
शौर्यादीनामिव शरीरधमत्वम् । अविवेकी हि औपचारिकत्वविभागं विवेन्तुमसमर्थः
तथापि न कश्चिदोष इत्येवम्परमेतदक्तमित्येतदाह । - अभिनव, लोचन, पृ० ३१३।

बिभिषान नहीं कर पाते । इस प्रकार, रस पर आश्रित माधुयं आदि की व्यञ्जना असङ्घटित पद से नहीं होती । माधुयंदि गुणों की व्यञ्जना शब्द से नहीं, पदों की सङ्घटना से होती है । अतः, मधुर आदि का प्रयोग माधुयंदि के व्यञ्जक सङ्घटना के लिए ही उचित होगा । फलतः, सङ्घटना को ही माधुयं आदि गुणों का आधार माना जाना चाहिए । इस प्रकार गुण धमं होंगे और सङ्घटना धर्मी । इस से दो प्रकार के निष्कर्ण निकाले जा सकते हैं —(क) धमं और धर्मी में ऐक्य माननेवाले के अनुसार गुण और सङ्घटना में अभेद माना जायगा तथा (स) धमं और धर्मी में अनैक्य मानने थाले के मतानुसार सङ्घटना को गुण का अध्यय माना जायगा ।

आनन्दवर्धन इस युक्ति को नि.सार मानते हैं। उन्होंने यह प्रतिपादित किया है कि वर्ण एवं पद आदि से भी रस की व्यञ्जना होती है। रस की व्यञ्जना वाक्य से ही हो, यह आवश्यक नहीं। सङ्घटना-रिह्त शब्द, वर्ण आदि से भी गुण व्यञ्जित होता है। गुण-व्यञ्जना के आधार के रूप में सङ्घटना को स्वीकृति नहीं मिल सकती। यदि यह मान भी लिया जाय कि वावय रूप में सङ्घटित पद-समूह या वर्ण-समूह ही रस तथा रसाश्रित माधुर्यादि गुण की व्यञ्जना करते हैं, तो भी सङ्घटना को गुण का आश्रय सिद्ध नहीं किया जा सकता। कारण यह है कि रस की व्यञ्जना में सङ्घटना की नियत व्यवस्था नहीं है। इसलिए रस-व्यञ्जना में नियत शब्द ही उपचार से गुण के आश्रय माने जा सकते हैं। व

यह कहना उचित नहीं होगा कि माधुयं गुण की व्यञ्जना के लिए तो सङ्घटना नियत नहीं है; पर ओज गुण की व्यञ्जना कभी असमासा सङ्घटना से नहीं होती। अतः, ओज की व्यञ्जना में दीर्घसमासा घटना को वियत आश्रय माना जाना चाहिए। आनन्दवर्घन ने पहले ही असमासा सङ्घटना से रौद्र रस की व्यञ्जना का उदाहरण दिखा दिया है। उस स्थल पर दीर्घसमास से निरपेक्ष

ननु यदि शब्दाश्रया गुणास्तरसङ्घटनारूपस्यं तदाश्रयत्यं वा तेपा प्राप्तमेव । न असङ्घटिताः शब्दा अर्थं विशेषप्रतिपाद्यरसाद्याश्रितानां गुणानामवाचकरवादाश्रया भवन्ति । नैवम्; वर्णपद व्यक्ष्यस्य रसादीनां प्रतिपादितस्थात् । —आनन्दवर्धन, ध्वन्यास्रोक, ३ पृ० ३१३-१४

२. अध्युपगते वा वाक्यव्यक् रयत्वे रसादीनां न नियता काचित्सक्षटना तेपामाअयत्वे प्रतिपद्यत इत्यनियतसक्षटनाः शब्दा एव गुणानां व्यक्रयविशेषानुगता आश्रयाः ।
—वही, ३ प० ३११

होकर ओज रीद्र रस में वर्ता मान है। रीद्र रस तथा ओज गुण में असमासा सङ्घटना भी सह्दय को अरुचिकर नहीं लगती। स्पष्टत:, ओज में भी सङ्घटना अनियत ही रहती है। अतः गुण का व्यञ्जक सङ्घटना को नहीं मानकर शब्द को मानना ही उचित है। निष्कर्ष यह कि गुण और सङ्घटना पृथक्-पृथक् हैं। गुण सङ्घटना पर आश्रित नहीं रहते। इन युक्तियों से आनन्दवर्षन ने गुण को सङ्घटनाश्रित मानने वाले मत का खण्डन किया है।

दूसरा मत गुण को सङ्घटनारूप म.नता है। आनन्दवर्धन ने इस सिद्धान्त का भी युक्तियों से खण्डन किया है। न्याय की तार्किक प्रणाली से पूर्वपक्ष गुण और सङ्घटना में तादातम्य सम्बन्ध की स्थापना करता है। शब्दों से सङ्घटना का अवयवावयवी-भाव सम्बन्ध है। गुण का उससे व्यङ्ग्य व्यञ्जक भाव सम्बन्ध है। अतः, दोनों में शब्द-धर्मत्व है। दोनों समान अधिकरण में रहते हैं। ऐसी स्थिति में दोनों का तादातम्य सम्बन्ध दुनिवार है। इसका स्पब्टीकरण इस प्रकार किया जा सकता है-रस को व्यञ्जित करने वाली शब्द की शक्ति ही शब्दगत गुण है। शब्द में वह शक्ति उसकी सङ्घटना से ही आती है। अत: गुण सङ्घटना-रूप ही है, उससे पृयक् नहीं । न्याय-सिद्धान्त के प्रसिद्ध प्रतिष्ठाता जगदीश ने जागदीशी में यह स्थापना की है कि समान अधिकरण में रहने वाले प्रकारत्व, विशेष्यत्व आदि विषय के धर्मों में परस्पर तादारम्य सम्बन्ध रहता है। अर्थात् एक ही पदार्थं की विशेष्यता तया प्रकारता मूलतः अभिन्न होती है। गुण और सङ्घटना; दोनों शब्द की वृत्तियाँ है, दोनों का अधिकरण समान है; अतः दोनों में तादाश्म्य सम्बन्ध माना जाना चाहिए। इस प्रकार गुण सङ्घटना से भिन्न न हीं, सङ्घटना-रूप ही हैं। इस मत के अनुसार गुण को नियत-विषय एवं सङ्घटना को अनियत-विषय मानकर दोनों का पार्थंक्य-निरूपण उचित नहीं। एक-दो उदाहरण में किसी लक्षण का अपवाद दिखाकर लक्षण को ही गलत

१. ओजसः कथमसमासा सङ्घटना नाश्रयः। यतो रौद्रादीन् हि प्रकाशयतः कान्यस्य दीप्तिरोज इति प्राक्ष्मतिपादितम्। तच्चीजो यद्यसमासायामपि सङ्घटनायां स्यात्तत् को दोषो भवेत्। न चाचारुत्वं सङ्घदयङ्कदयसंवैद्यमस्ति। तस्मादिनयतसङ्घटनशब्दाश्रयत्वे गुणानां न काचित्सति।
—आनन्दवर्धन, ध्वन्यालोक पृ० ३१४-१६

व. अथवा सङ्घटनारूपा एव गुणाः ।—आनन्दवर्धन, ध्वन्यालोक तथा—
 वस्तुतस्तु ग्रन्देषु सङ्घटनाया अवयवावयविभावेन. गुणानां च व्यक्ष्यव्यष्टजकत्वेन वृत्तित्वमिति तदमेदपक्षो दृष्टपाद एव ।—ध्वन्यालोक, दौषिति व्याख्या पृ० २६८

३. जागदीशी

मान लेना यौक्तिक पद्धति नहीं। पतञ्जलि ने मह।माध्य में इस तथ्य को स्पष्ट किया है कि लक्षण के विपरीत एक लक्ष्य को दिखाकर लक्षण को अशुद्ध प्रमाणित नहीं किया जा सकता । वस्तुतः प्रत्येक लक्षण के कुछ अपवाद लक्ष्य में मिल ही जाते हैं; इससे लक्षण अप्रामाणिक नहीं हो जाते। जहाँ लक्षण से भिन्न-धर्मा कुछ लक्ष्य प्राप्त होते हों वहाँ लक्षण के अनुरूप लक्ष्य को सुवारना ही युन्तिसङ्गत है। इस प्रकार गुण-सङ्घटना में अभेद मानने वाले की यह युन्ति है कि वस्तुत: रीद्र आदि रसों में दीवंसमासा सङ्घटना तथा शृङ्गार आदि रसों में असमासा सङ्घटना का होना ही नियम है। इस नियम में व्यक्तिचार दिखाने के लिए रौद्र रस में असमासा तथा श्रुङ्गार रस में दीर्वसमासा सङ्घटना के जो उदाहरण दिखाये गये हैं वे लक्ष्य ही सदोष हैं। यदि रौद्र रस वाले उदाहरण में दीर्घसमासा सङ्घटना होती और शृङ्कार वाले उदाहरण में दीर्घसमासा के स्थान पर असमासा सङ्घटना होती तो वे पद्य और भी अधिक हृदयावर्जंक धीते । यह नहीं कहा जा सकता कि उन पद्यों में कोई दोष नहीं है; पयोंकि वे सहदयों के हृत्य का रञ्जन करने में समर्थ हैं। वहाँ रसानुरूप सङ्घटना के नहीं होने का दोष तो है ही, यह दूसरी बात है कि कवि की प्रतिभा से वह दोष दब गया है। कवि की सहज प्रतिमा के प्रकर्ष से कभी-कभी अव्युत्पत्ति-जिनत दोष तिरोहित हो जाते हैं। किव की रचना में दो प्रकार के दोप होते हैं। एक प्रकार के दोष का कारण किव में प्रतिभा का अभाव होता है। यह दोष काव्य की असुम्दर बनाता है। दूसरे प्रकार के दोष का हेतु किय में व्युत्पत्ति अर्थात् शिक्षा, अम्यास आदि का अभाव होता है । यह दोष प्रतिमा-सम्पन्न कवि की रचना में तिरोहित हो जाता है। उसकी सहज प्रतिभा काव्य में जिस मनोहारिता की सुष्टि कर देती है, उससे भाव-विभीर पाठक की दृष्टि अव्युत्पत्ति-जनित दोष पर जा ही नहीं पाती । इससे यह निष्कर्प निकलता है कि सङ्घटना भी नियत-विषय है। इसके व्यभिचार के जो उदाहरण मिलते हैं,

१. पतब्जलि, महाभाष्य, १, १, ३८ पृ० ३३२

२. यत्त्वतम् सङ्घटनावद्गुणानामध्यनिषतिविषयत्वं प्राप्नोति । सन्ये व्यपिचार-दर्शनात् इति । तत्राप्येतदुच्यते चत्र सन्ये परिकरिपतव्यभिचारस्तदिरूपमे-वास्तु । कथमचाइत्वं तादृशे विषये सहदयानां नावभातीति चेत् ? कविशक्ति-तिरोहितत्वात् । दिविषो हि दोपः कवेरव्युरपत्तिकृतोऽशक्तिकृतश्च । तत्राव्युरपत्तिकृतो दोषः शक्तितिरस्कृतत्वारकदाचिन्न सद्यते । यस्त्वशिवदकृतो दोषः स इटितिष्मतीयते । — आनन्दवर्षन, ध्वन्यासोक, ३, पृ० ३१६

वे दोषपूर्ण हैं; वे अपवाद हैं। उनके आबार पर सङ्घटना का नियत-विषयत्व खण्डित नहीं होता। अतः, सङ्घटना और गुण को परस्पर भिन्न मानने का कोई कारण नहीं।

गुण और सङ्घटना में अभेद मानने वाले की उक्त युक्तियों का आनन्द-वर्धन ने खण्डन किया है। उनकी मान्यता है कि गुण और सङ्घटना में अभेद की स्थापना का आग्रह रखने याले व्यक्ति को कई प्रकार की दूराकृष्ट एवं असङ्गत कल्पनाएँ करनी पड़ी हैं, जो किसी प्रकार का स्वस्थ निष्कपं देने के स्थान पर केवल उलझन ही उत्पन्न करती हैं। उदाहरण के लिए, असमासा सङ्घटना से ओज गुण की व्यञ्जना वाले उदाहरण-श्लोक से जब गुण और सङ्घटना में अभेद मानने वाले सिद्धान्त में व्यभिचार उपस्थित हुआ तो उक्त मत के अनुयायी को यह कल्पना करनी पड़ी कि लक्ष्य-श्लोक ही सदोप है। बात यहीं समाप्त नहीं हुई; जब यह देखा गया कि उक्त लक्ष्य में सहृदय की रसानुभूति में विघ्न उपस्थित करने वाला वस्तुतः कोई दोप नहीं, तो यह दूराकृढ़ कल्पना की गयी कि दोष तो वहीं अवश्य है; किन्तु किव की प्रतिभा के बज से वह तिरोहित हो गया है। इस प्रकार अपने पूर्वाग्रहयुक्त मत के पोषण के लिए अर्घट दोष के सद्भाव का जो निराधार अनुमान किया गया है वह चिन्तन की शास्त्रीय पद्धति नहीं है। अतः आनन्दवर्धन गुण और सङ्घटना में अभेद मानने वाले भत को सभीचीन नहीं मानते।

उक्त विवेचन के आधार पर आनन्दवर्धन के मतानुसार दोनों के पारस्परिक सम्बन्ध को समझा जा सकता है।

- (१) गुण रस पर आधित रहते हैं, सङ्घटना पर नहीं। उपचार से गुण को शब्द पर आधित कहा जा सकता है; पर उन्हें सङ्घटनाश्चित उपचार से भी नहीं कहा जा सकता।
- (२) गुण नियत-विषय हैं, पर सङ्घटना अनियत-विषय है। दोनों की पृथक् सत्ता है।
- (३) नियत-विषय होने से गुण का नियामक रस है; किन्तु अनियत विषय सङ्घटना का नियामक रस नहीं हो सकता। अतः, वक्तृ वाच्य तथा विषय आदि

१. नन्यस्मिन् पक्षे 'यो यः शस्त्रं विभर्ति'—इश्यादौ क्मिचारुत्वम् १ अन्नतीयमान-मेवारोपयाभः । तस्माद् गुण्व्यतिरिक्तत्वे गुण्ड्यरेवे च सङ्घटनाया अन्यः कश्चिन्नियम हेतुर्वक्तव्यः इत्युच्यते ।— आनन्दवर्धन, ध्वन्याखोक, पृ० ३१८

के बौचित्य को सङ्घटना का नियामक माना गया है। यह बौचित्य इतना व्यापक नियामक है कि रस, गुण, सङ्घटना आदि सभी तत्त्वों का नियमन यही करता है।

(४) सङ्घटना गुण पर आश्रित रहती है। गुण-भेद के अनुरूप सङ्घटना-भेद होता है। सङ्घटना गुण को व्यञ्जित करती है और उसके माध्यम से गुण के आश्रयभूत रस को भी व्यञ्जित करती है।

आनन्दवर्धन ने सङ्घटना के नियामक वक्ता आदि के औचित्य पर विस्तार से विचार किया है। <sup>१</sup> उसकी परीक्षा प्रकृत विषय नहीं।

भोज, माधुर्यं आदि गुणों को चित्त की दीप्ति आदि वृत्तियों से सम्बद्ध मानने पर मी आनन्दवर्धन ने उनके प्रकाशक शब्दों की तथा दीर्धसमास आदि रचना की चर्चा की है। इस आधार पर डॉ॰ सुशील कुमार डे ने यह मन्तव्य प्रकट किया है कि आनन्दवर्धन के गुणों के स्वरूप को स्वीकार कर लेने पर प्रायः सङ्घटना की धारणा ही अनावश्यक हो जाती है; क्योंकि समास-वृत्ति गुण-विशेष का विधायक तत्त्व ही है। इं डॉ॰ डे के उक्त आक्षेप का आधार सवल नहीं जान पड़ता। यह ठीक है कि दीर्धसमास-रचना को ओज गुण का व्यञ्जक कहा गया है; पर उसे गुण का विधायक नहीं कहा गया है। सङ्घटना को भी गुण तथा रस का व्यञ्जक ही कहा गया है। मेरी मान्यता है कि ओज-व्यञ्जक रचना का एकत्र सङ्घेत हो जाने से अपरत्र उसके स्वभाव के सुब्यवस्थित विवेचन की आवश्यकता समाप्त नहीं हो जाती। गुण के सन्दर्भ में उसकी व्यञ्जना करने वाली सङ्घटना का सङ्घेत कर गुण और सङ्घटना के पारस्परिक सम्बन्ध की विवेचना के कम में सङ्घटना के स्वरूप का विशद विश्लेषण किया गया है। उसे अनावश्यक कहकर उसके महत्त्व की उपेक्षा नहीं की जा सकती।

सम्मट

'काव्यप्रकाश' में मम्मट ने अनुप्रास अलङ्कार के सन्दर्भ में तीन वृत्तियों का उल्लेख किया है। वे हैं — उपनागरिका, कोमला और परुषा। मम्मट ने

१ द्रष्टब्य -आनन्दवर्धन, ध्वन्यालोक पृ० ११८-२८

<sup>3.</sup> It is clear that if Guna is accepted as explained by Anandavardhana in relation to Rasa, the Samghatana is, more or less, a superfluous concept, the Samasa-vritti being a constituent of the Guna in their variety.

<sup>-</sup>Dr. De; Some Problems of Sanskrit Poetics. 4063

इत तीन वृत्तियों को पूर्ववर्ती आधायों की क्रमशः वैदर्भी, पाञ्चाली तथा गौडी रीतियों से अभिन्न माना है। वाटी रीति के पर्याय-भूत किसी वृत्ति की स्वतन्त्र कल्पना आवश्यक नहीं मानी गयी। लाटी का वस्तुतः स्वतन्त्र अस्तित्व ही कहीं नहीं माना गया है। उसमें दो रीतियों के स्वरूप का मित्रण मात्र रहता है। इसीलए मम्मट ने तीन ही वृत्तियों की कल्पना की और उन्हें वामन की तीन रीतियों का पार्याय माना। वामन की तरह मम्मट वृत्तियों का विधायक तथा विभाजक तत्त्व गुण को नहीं मानते। उनके अनुसार गुण के व्यञ्जक वर्णों से वृत्तियों का निर्माण होता है। वृत्तियों का सम्बन्ध वर्णों से है, जो गुण की व्यञ्जना करते हैं। गुण के सम्बन्ध में वामन आदि आचायों से मम्मट आदि व्यन्तिवादी आचायों की घारणा भिन्न है। अतः, गुण और रीति या वृत्ति के पारस्परिक सम्बन्ध के विवेचन में दृष्टि-भेद होना स्वाभाविक ही था। वामन के गुण शब्दगत एवं अर्थगत हैं; अतः वे पदसङ्घटना रूप रीति के विधायक या विभाजक हो सकते हैं, पर मम्मट के गुण चित्तवृत्ति से सम्बद्ध हैं; अतः वृत्तियों का उन गुणों के साथ साक्षात् सम्बन्ध न मानकर गुण-व्यञ्जक वर्णों के साथ ही सम्बन्ध माना जा सकता है।

मम्मट ने अपनी वृत्तियों को वामन की रीतियों से अभिन्न कहा है। यहीं उनकी वृत्तियों एवं वामन की रीतियों के स्वरूप की परीक्षा कर दोनों के सारूप्य वैरूप्य के सम्बन्ध में किसी निष्कपं पर पहुँचना वाञ्छनीय जान पड़ता है। वामन की गुण-रीति-धारणा के विवेचन-कम में यह देखा जा चुका है कि उनकी रीति का स्वरूप बड़ा व्यापक है। उनको वैदर्भी रीति में सभी शब्दगत एवं अथंगत गुण रहते हैं। उनके कान्ति आदि गुण के स्वरूप में समग्र भाव-सीन्दयं को कल्पना निहित है। सभी शब्दार्थंगत गुणों के स्वभाव पर विचार करने से यह स्पष्ट हो जाता है कि उसमें भाव-सीन्दयं एवं उनितचमत्कार के व्यापक स्वरूप की कल्पना की गयी है। इस प्रकार समग्र-गुण-सम्पन्ना वैदर्भी रीति के उदात्त स्वरूप की कल्पना की जा सकती है। गौडी और पाञ्चाली रीतियों में भी अनेक गुओं के सद्भाव से स्वरूपणत व्यापकता रहती ही है। दूसरी ओर मम्मट की वृत्तियों के स्वरूप पर विचार करने से यह स्पष्ट हो जाता है कि उनका सम्बन्ध केवल वर्णों की योजना से है। यही कारण है कि मम्मट ने अपनी वृत्तियों को शब्दालक्कार के एक भेद वृत्त्यनुप्रास के ही प्रकार

१. 'केषांचिदेता वैदभी प्रमुखा रीतयो मताः। एतास्तिस्रो वृत्तयः वामनादीनां मते वैदशी -गोडी पाञ्चास्यास्या रीतयो मताः ।- मग्मट, कान्यप्र० ६ पृ० २०३

के रूप में प्रस्तुत किया है। बामन की रीतियों के व्यापक स्वरूप को अलङ्कार का सेंद नहा माना जा सकता। बामन की रीतियों एवं मम्मट की वृत्तियों में साम्य देवल यह है कि—

- १. दोनों का सम्बन्ध मुख्यतः पदों या वर्णों की घटना से है।
- २. बैदर्भी रीति एवं उपनागरिका वृत्ति में मघुरिमा, गौडी रीति एवं परुवा वृत्ति में परुवता तथा पाञ्चाली रीति और कोमला वृत्ति में कोमलता समान रूप में पायी जाती है।

दोनों में उक्त समता के होने पर भी विषमता यह है कि-

- वामन की रीतियों के स्वरूप-निर्घारण में शब्द के साथ अर्थ पर विचार
   भी किया गया है। सम्मट की वृत्तियाँ केवल गुण-व्यञ्जक वणों पर बाबृत हैं।
- २. रीतियों में रस, भाव आदि काव्य के व्यापक तत्त्व भी समाहित हैं; किन्तु वृत्तियाँ शब्दगत अलङ्कार के भेद-मात्र हैं। और इसीलिए—
- ३. वामन की रीतियों को काव्य की आत्मा होने का गौरव प्राप्त हो सका या, जब कि मम्मट की वृत्तियाँ काव्य को अलङ्कृत करने वाले वाह्य उपादान के अङ्क के रूप में ही स्वीकृति पा सकी हैं।

इस विवेचन का निष्कषं यह है कि सम्मट की वृत्तियों को वामन की रीतियों से अभिन्न मानना समीचीन नहीं। दोनों में बाह्य रूप का ही थोड़ा साम्य है। यह मानने में कोई आपित नहीं होनी चाहिए कि मम्मट ने रीतियों का ही वर्णन वृत्ति नाम से किया है। उनकी दृष्टि में रीति और वृत्ति पर्याय है। प्रस्तुत ग्रन्थ के लेखक का मन्तव्य यह है कि मम्मट की उपनागरिका आदि वृत्तियों को रीति संज्ञा से तो अभिहित किया जा सकता है; किन्तु उन्हें वामन की रीतियों से अभिन्न धर्मा सिद्ध नहीं किया जा सकता।

मम्मट की उक्त वृत्तियों के स्वरूप का निर्धारण माधुयं आदि गुणों के व्यञ्जक वणों के आधार पर हुआ है। हम देख चुके हैं कि माधुयं आदि गुणों को रस-धमं मानने पर भी मम्मट आदि आचारों ने गुण के व्यञ्जक वणों की कल्पना की है। विशेष प्रकार के वणं विशेष गुण की व्यञ्जना करते हैं। अतः, गुण-व्यञ्जक वणों से सम्बद्ध वृत्तियों को प्रकारान्तर से गुण से सम्बद्ध माना जा सकता है। वृत्तियां तीन हैं, जो तीन प्रकार के गुण-व्यञ्जक वणों से सम्बद्ध हैं। माधुयं गुण के व्यञ्जक वणों से युक्त वृत्ति उपनागरिका संज्ञा

से अभिहित होती है। शब्दे अोज-प्रकाशक वर्णों से युक्त वृत्ति परुषा तथा प्रसाद गुण-व्यञ्जक वर्णों से युक्त वृत्ति कोमला कही जाती है। श्रहन गुणों के व्यञ्जक वर्णों पर अन्यत्र विचार किया जा चुका है।

## विश्वनाथ

'साहित्यदर्पण' में विश्वनाय ने वृत्ति और रीति पर पृथक्-पृथक् विचार किया है। उन्होंने 'वृत्ति' का प्रयोग नाट्याचार्य भरत की तरह नाट्य-प्रयोग के लिए किया है और उन्हीं की तरह कैशिकी, भारती, साखती एवं आरमटी नाम की चार वृत्तियाँ मानी हैं। इं उनकी वृत्ति मम्मट की वृत्ति से सर्वया भिन्न है। मम्मट की वृत्ति के अर्थ में विश्वनाथ ने 'रीति' शब्द का प्रयोग किया है और रुद्रट की तरह रीतियों के चार मेद स्वीकार किये हैं। उनके अनुसार चार रीतियाँ ये हैं-वैदर्भी, गौडी, पाञ्चाली एवं लाटी । रसवादी बाचायों में विश्वनाथ ने ही प्रथम बार प्राचीनों की वैदर्भी आदि का उल्लेख रीति नाम से किया है। आनन्दवर्धन ने रीति न कहकर पद की सङ्घटना का प्रायः उसी अर्थं में प्रयोग किया है तथा समास के आघार पर 'असमासा' 'दीघं समासा' आदि नाम से उसे अभिहित किया है। मम्मट ने उसी अयं में वृत्ति शब्द का प्रयोग कर उपनागरिका, परुषा तथा कोमला भेदों में उसे विभक्त किया है। विश्वनाय ने रीति शब्द एवं उसके वैदर्भी आदि नाम प्राचीन बाचायाँ से ग्रहण किये हैं; किन्तु उनकी रीति-घारणा प्राचीन आचार्यों की रीति-घारणा के समान नहीं होकर आनन्दवर्षन की सङ्घटना वारणा तथा मम्मट की वृत्ति-वारणा के समान है। रीति के लक्षण में विश्वनाथ ने उसे पद की सङ्घटना कहा है, जो रस आदि का उपकार करती है। " आनन्दवर्धन ने भी रस-व्यञ्जना में ही सङ्घटना की सार्थकता मानी है। वैदर्भी आदि रीतियों के लक्षण में भी बानन्द-वर्षन एवं मम्मट की सङ्घटना तथा वृत्ति की बारणा का ही अनुगमन हुआ है।

१. माधुर्यव्यक्षकेर्वेषे १ इपनागरिकोच्यते ।— मन्मट, कान्यप्रकारा, ६ पृ० २०२

२. ब्रोजः प्रकाशके स्तैस्तु परुषा, कोमला परैः ।—बही, ६,८० पृ० २०२

३. विश्वनाथ, साहित्यदर्गण, ६ पृ० ३१३

४. ···सा पुनः स्थाच्चतुर्विषा । वैदमी चाय गौडी च पाश्चाली लाटिका तथा ॥ - बही ६ पृ० ५१०

१. पदसङ्घटना रीतिरङ्गसंस्थाविशेषवत् । स्पक्ती रसादीनाम् ॥ — वही, ६ पृ० ११०

वैदर्भी में माधुयं-व्यञ्जक वर्णों की असमासा या अल्पसमासा रचना रहती है। इसलिए इसे ललित रचना कहा गया है। माध्यं व्यञ्जक वर्णों की रचना को मम्मट ने उपनागरिका वृत्ति कहा है, जिसे उन्होंने वैदर्भी रीति से अभिन्न माना है। असमासा घटना आनन्दवर्धन की घारणा के अनुरूप है। ओज-व्यञ्जक वर्णी से बाडम्बरपूर्ण तथा दीर्घ समास वाली रचना को गौडी रीति कहा गया है। यह परुषा वृत्ति तथा दीर्घसमासा सङ्घटना से भिन्न नहीं । पाञ्चाली रीति मे प्रसाद व्यञ्जक वर्णों की घटना स्वीकार की गयी है। इसमें मध्यम समासा सङ्घटना पर बल दिया गया है। इस प्रकार विश्वनाथ की उक्त तीन रीतियों का स्वरूप आनन्दवर्धन की तीन सङ्घटनाओं तथा मम्मट की तीन वृत्तियों के आघार पर ही कल्पित है। लाटी रीति नैदर्भी और पाञ्चाली रीतियों की मध्यवर्तिनी है। है उसके स्वरूप का निर्माण उन दोनों के वैशिष्ट्यों के मिश्रण सं होता है। उसके स्वरूप की स्वतन्त्र सत्ता नहीं होने के कारण मम्मट आदि ने उसके समकक्ष किसी वृत्ति की कल्पना नहीं की है। विश्वनाथ ने आनन्दवर्धन की तरह रीति का नियामक वक्ता आदि के औचित्य को माना है। अतः, वक्ता बादि की प्रकृति के अनुरूप रीतियों का स्वभाव-भेद याञ्छनीय माना गया है। वस्तुतः, प्रकृति-भेद से रीति-भेद की कल्पना व्वनिवादी आचार्यों की बहुत बड़ी उपलब्धि है। रीति पर व्यक्तित्व का प्रभाव स्वाभाविक है। रीति या शैली का सम्बन्ध वक्ता के व्यक्तित्व से ही होता है। कुन्तक ने रीति को किव से सम्बद्ध मानकर इसे विशेष रूप से स्पष्ट किया है; पर आनन्द-वर्षन के रीति के नियामक के रूप में औचित्य की कल्पना करने में यह विचार बोज रूप से निहित था। काव्य-रूप के अनुरूप भी रोति-भेद उचित ही है।

गुण और रीति के सम्बन्ध में आचार्यों की मान्यताओं के उक्त विवेचन से यह स्पष्ट है कि आरम्स में रीतियों का विमाजन एवं नामकरण देश के आधार पर होने पर भी गुण के साथ उसका अविभाज्य सम्बन्ध रहा है। बाण ने भी

१. माधुर्यव्यक्कवेष रचना बिलतात्मका । अवृत्तिरत्पवृत्तिवी वेदभी रीतिरिष्यते ॥—ंविश्वनाय, साहित्यद्रपण, ६ पृ० । ११

२. ओजः प्रकाशकेर्वेषे देन्ध आडम्बरः पुनः । समासबह्जा गौडी !!!!-बदीः ६ पृ० १४१

३. वणै: होपै: पुनद्रयो: । समस्तपत्रथ-पदो वन्य पात्रालिका मता ॥ वही, पृ० ४४२

४. लाटी तु रीतिर्वेदभी पात्रात्योरन्तरा स्थिता ॥—वही, पृ० १५३

४. व्यविद्वत्रादौचित्यादन्यथा रचनाद्यः । - वही, पृ० ११४

उदीच्य, प्रतीच्य आदि रीतियों से गुण-विशेष का अनिवार्य सम्बन्ध माना था। बामन ने तो इस तब्य को पूर्णतः स्पष्ट कर दिया कि रीतियों का स्बद्धप-निर्णय वस्ततः गुण के आघार पर ही होता है, देश के आधार पर नहीं। देश के आधार पर उनकी संजा का रहस्य यह है कि देश-विशेष के कवियों की ठिच गुण-विशेष में रहा करती है। फलतः, उनकी रचनाओं में विशेष प्रकार के गुण का ही प्राधान्य रहा करता है। इस प्रकार यह कहा जा सकता है कि विदर्भ देश के कवि अधिकांशत मधूर प्रकृति के होते थे। अत:, मधूर रीति वैदर्भ काव्य का प्रधान वैशिष्टय बन गयी। यह आवश्यक नहीं कि विदर्भ देश की सभी रचनाओं की रीति वैदर्भी ही कही जाय। वैदर्भी कहलाने के लिए रीति का समग्र-गूण-सम्पन्ना होना आवश्यक है। गौड देश के कवियों के स्वभाव के प्रधान वैशिष्टय के आधार पर ही बाडम्थरपूर्ण शैली को गौडी रीति कहा जाने लगा होगा। रीति के स्वरूप का निर्घारण गुणों के ही भाव-अभाव के आघार पर होता है: किन्त उसमें देशगत वैशिष्ट्य भी नितान्त उपेक्षणीय नहीं। एफ॰ एस० सुकस ने कुछ देश की काव्य-शैनियों की कुछ विशेषताओं की ओर निर्देश किया है। पीर्वाटय तथा पारचारय रीति-शास्त्रो में देश ने आधार पर रीतियों के नामकरण से भी इस तथ्य की पुष्टि होती है कि एक देश की शैली कछ अंश में दूसरे देश की शैली से भिन्न होती है। कारण यह है कि कवि की रुचि के निर्माण में देश के वातावरण का योग अवस्य रहता है। अतः, एक देश के कवि बहुधा अपनी शैली में समान गुणों की योजना करते हैं। परिणाम-स्वरूप एक देश की शैली दूसरे देश की शैली से कुछ भिन्न प्रकृति की होती है। डॉ॰ नगेन्द्र की यह मान्यता उचित ही है कि "प्रादेशिक आधार की कल्पना सर्वथा निरावार नहीं है—उसके पीछे व्यावहारिक तर्क है। परन्तु, इस प्रादेशिक आधार को अधिक महत्त्व नहीं देना चाहिए-मनुष्य का स्वभाव अथवा व्यक्तित्व प्रादेशिकता में आबद्ध नहीं है, कवि का व्यक्तित्व तो वैसे भी असाधारण, प्रतिभावान और वैशिष्ट्य सम्पन्न होता है, अतएव उसके लिए तो

In France it is the writer that takes the trouble; in Germany, the reader; in England it is betwixt and between.—F. L. Lucas, style, Page 67 quoter from verbal authority.

२. यहां की बैदर्भी आदि की तरह ही पश्चिम में पटिक, पशियाटिक आदि शैलियों की कत्पना हुई है।—दे० विवन्टिलियन।

प्रावेशिकता का बन्धन कीर भी दुवंस पड़ता है। " प्राच्य एवं प्रतीच्य दोनों से स्वियों में गुणों पर विचार हुआ है। शैली में स्वष्टता आदि गुणों को सवंत्र वाक्छनीय माना जाता है। इस दृष्टि से दण्डी, वामन आदि का रीति-विवेचन बहुत ही सूक्ष्म एवं व्यापक है। आधुनिक साहित्य में शैली में किव के व्यक्तित्व की व्यक्तित्व की व्यक्तित्व की व्यक्तित्व से सम्बद्ध कर उसका विद्यद विवेचन किया है। निष्क्रणे यह कि भारतीय रीति- शास्त्र के आचार्यों की दृष्टि में काव्यगुण रीति के आवश्यक तत्त्व हैं। वे ही उसके स्वरूप के विद्यायक हैं। देशगत कुछ वैशिष्ट्य भी किव की रुचि को प्रभावित कर काव्य-रीति को प्रभावित करते हैं; किन्तु वह प्रभाव सार्वेत्रिक नहीं।

रीति के अर्थ में मार्ग, सङ्घटना, वृत्ति आदि का प्रयोग भी होता रहा है। वृत्ति शब्द का प्रयोग दो अर्थों में हुआ है-अर्थवृत्ति तथा शब्दवृत्ति के अर्थ में। अर्थवृत्ति भरत की नाट्यवृत्ति है, जिसके साथ रीति का सम्बन्ध बहुत कम है। मम्मट ने उपनागरिका आदि वणंवृत्तियों को रीतियों से अभिन्न माना है। उद्भट ने वृत्ति को केवल वर्णगुल्फ माना है, आनन्दवर्धन उसे शब्दव्यवहार मानते है; इस अर्थ में वह रीति का पर्याय बन जाती है। हम यह विवेचन कर चुके हैं कि मम्मट आदि की वृत्ति को वामन आदि को रीति से अभिन्न नहीं माना जा सकता। दोनों का स्वरूपगत भेद मम्मट की गुण-रीति-घारण के विवेचन में स्पष्ट किया जा नुका है। डॉ॰ नगेन्द्र की यह मान्यता उचित ही जान पड़ती है कि 'वृत्ति शब्द की इस अर्थ में उद्भावना और उसका अन्त तक प्रयोग उसके पृथक् अस्तित्व के प्रमाण हैं। वह वर्णभ्यवहार-आधुनिक शब्दावली में वर्ण-संयोजना-रूप है और रीति का एक बाह्य अंग है। र आनन्दवर्धन ने रीति के समदक्ष सङ्घटना का उल्लेख किया है; पर उसका स्वरूप भी वामन की रीति के स्वरूप से अभिन्न नहीं। वामन की रीति में बहाँ शब्द के साथ अर्थ के सद्माव पर भी विचार किया गया है वहाँ आनन्द की सङ्घटना में केवल पदों की घटना या समास आदि पर विचार किया गया है। अतः, उसे रीति का केवल बाह्य अङ्ग ही स्वीकार किया जा सकता है। दण्डी का मागं वामन की रीति का हीपर्याय है।

१. डॉ॰ नगेन्द्र, हिन्दी का॰यालङ्कार सूत्र की भूमिका पृ॰ ४१

२ वही, पु० १४

# गुण और ओबित्य

रुद्रट के पूर्व भारतीय काव्यशास्त्र में किशी आचार्य ने औचित्य का उल्लेख नहीं किया है; किन्तू यह मानने का सबल आधार है कि आरम्भ से ही सभी आचार्य काव्य में उसका महत्त्व समझते थे। काव्यगणों के स्वरूप-निर्धारण में उसका बहत बडा योग रहता है। औचित्य वह आधार-शिला है, जिस पर गुण का अस्तित्व टिका है। उसके अभाव में गुण की सत्ता सम्भय नहीं। औचिश्य का सदभाव दोष को भी गण बना देता है और उसके अभाव में गण भी दोप वन जाते हैं। इसीलिए सभो गणों और दोषों को वैशेषिक माना गया है। एक अवस्था में जिसे दोप माना जाता है उसे ही अवस्था-विशेष में गुण माना जाता है। भोज ने उन दोप-गणों को गण के एक अलग वर्ग में रख कर उन पर विचार किया है। यह कहा जा सकता है कि जो एक अवस्था में अनुचित होने के करण दोष है, वही दूसरी अवस्था में उचित होने के कारण गण हो जाता है। अपने आप में न कुछ दोप है, न गूण। गूरता गुण अवश्य है; किन्तू उसका प्रदर्शन रणक्षेत्र में ही गुण माना जायगा, अमहाय अबला पर उसकी अभिव्यक्ति दोष ही होगी। माघ ने यह दिखाया है कि पुरुष का गुण कहीं पराक्रम होता है और कहीं क्षमा । उदात्तचेता पूरुप के व्यक्तित्व में चञ्चलता दोप मानी जाती है, किन्तू वही युवती के आकर्षण की वृद्धि करती है और उनका गुण मानी जाती है। अतः शोर्य, क्षमा, चञ्चलता आदि का गुण होना अवित्य-सापेक्ष है। रोवर्ट ब्रिज ने भी भारतीय विचारकों की तरह यह माना है कि उचित सन्निवेश होने पर काव्य में कोई तत्त्व दोय होता ही नहीं। विषक्ष यह कि काव्य में कोई तत्त्व गुण हो सके, इसके लिए उसमें ओचित्य का होना बावश्यक है। बौचित्य से सर्वया निरपेक्ष भाव से गुण पर विचार करना सम्भव ही नहीं। प्रस्तुत परिच्छेद में गुण और औचित्य-विषयक भारतीय धारणा का आलोचनात्मक अध्ययन प्रस्तुत किया जायगा ।

क्षेमेन्द्र ने औचित्यविचारचर्चा में 'उचित' की परिभाषा देते हुए कहा है कि जो जिसके अनुरूप हो वह उसके लिए 'उचित' माना ज'ता है। ४ उचित

१. अन्यदा भूषणे पुरेसः क्षमा लज्जेव योषिताम् । पराक्रमः परिभवे वैयात्यं सुरतेष्विव । — माघ, शिशुपालवध २, ४४

२. सामान्यसुन्दरीणां विभ्रममाबहत्यविनय एव । धूम एव प्रज्वलितानां मधुरो भवति सुरभिदारूवाम् ॥

<sup>—</sup> प्राकृत गाथा की संस्कृत हाया 3. But in Aesthetic no property is absurd if it is in keeping. R. Bridge, Poetic Diction.

४. डिचतं प्राहुराचार्याः सदृशं खलु यस्य यत् । —क्षेमेन्द्र, औचित्यविचारचर्चाः,

का भाव ही औचित्य है। अतः स्वभाव के अनुरूप होने का भाव ही औचित्य है। इस प्रकार गुण के सम्बन्ध में आचायों की धारणा मूलतः यह होगी कि जो धर्म वस्तु-प्रकृति के अनुरूप होने पर गुण माना जाता है, वही उसके प्रति-रूप होने पर दोप हो जाता है। इसके विपरीत यह भी कहा जा सकता है कि जो एकत्र वस्तु-स्वभाव के प्रतिकृत होने के कारण दीय माना जाता है, वही

अगरत्र उसके अनुकूल होने के कारण गुण बन जाता है। भरत के प्रवृत्ति-विचार में औचित्य के आधार पर गुणत्व एवं दोवत्व के निर्णय का सङ्क्रोत प्राप्त होता है। उन्होंने प्रवृत्ति की घारणा में वेष-भूषा, भाषा-प्रयोग आदि के प्रादेशिक तथा जातीय वैशिष्ट्य का उल्लेख किया है। उन्होंने रस, भाव आदि के अनुरूप वेष-विन्यास पर बल दिया है। इसके अतिरिक्त देश-विशेष के अनुरूप भाषा-प्रयोग को भी वाञ्छनीय माना गया है। नाटक में किसी देश एवं काल के वातावरण को ठीक-ठीक प्रस्तुत कर देने के लिए यह आवश्यक है कि तत्कालीन एवं तहेशीय, व्यवहार, भाषा-प्रयोग, वेष-भूषा आदि का मञ्च पर अवतरण हो। देश काल, पात्र आदि की प्रकृति के अनुरूप वेष-भूषा आदि की योजना ही शोभाकारक है; उसके प्रतिकृल होने पर सुन्दर वेष भी हास्यास्पद हो जाता है। अाधूनिक काल में प्रादेशिक तथा जातीय संस्कार को यथारूप प्रस्तुत करने के लिए भाषा की देशगत विशेषता को काव्य में प्रश्रय दिया जाता है। व्यक्ति के अपने संस्कार के अनुरूप भाषा-प्रयोग को वाञ्छनीय माना जाता है। यदि किसी अशिक्षित पात्र का चरित्र प्रस्तुत करना हो तो उसके मुख से भाषा का अगुद्ध प्रयोग ही गुण माना जाता है। व्याकरण के नियम से रहित शब्दप्रयोग का च्युतसंस्कृतित्व दोष भी प्राह्म बन जाता है। भारतीय नाट्यशास्त्र के आचार्यों ने इसीलिए अनुकरण में दोषों को भी गुण ही माना है। इस विषय पर रुद्रट की घारणा के विवेचन में विस्तार से विचार किया जायगा। अँगरेजी के साहित्यकारों ने कथा-साहित्य में भी जाति तथा व्यक्ति की प्रकृति के अनुरूप माधा-प्रयोग को काम्य माना है। बस्तुतः नाटक और कथा के पात्रों में तात्त्विक भेद नहीं; अत: नाटक की तरह कथा में भी प्रकृत्यनुरूप भाषा के प्रयोग को ही गुण माना जाना चाहिए। हाडीं बादि के उपन्यास के पात्रों की माषा में देशगत वैशिष्ट्य तो रहता ही है, मर्ख पात्रों के मुख से अशुद्ध उच्चारण कराने का कथाकार का आयास भी

१- अदेशजो हि वेपस्तु न शोभा जनिय॰यति। मेखबोरसिवन्धे च हास्यायैवोपजायते ॥- भरत, ना० शा० २३, ६६

साय्य रहता है। स्पिगानं की यह मान्यता उचित ही है कि आधुनिक विचारकों की किच भाषा के सुन्दर प्रयोग में नहीं रहती। किसी प्रयोग को उसके सन्दर्भ के अनुकूल होने पर ही सुन्दर कहा जा सकता है तथा प्रतिकूल होने पर असुन्दर। कोई भी शब्द कला की दृष्टि से अपने आप में सदीप नहीं। मूर्ख पात्र के मुख से अग्रुद्ध शब्द का प्रयोग भी सुन्दर माना जाता है। हिन्दी के अधुनातन कथा साहित्य में भी पात्रानुकूल भाषा का प्रयोग होता है। पात्र के देशगत एवं व्यक्तिगत संस्कार के अनुरूप शब्दों का विकृत प्रयोग भी होता है। साध साध

माघ किंव के 'शिशुपालवध' में रसानुरूप गुण-योजना पर बल दिया गया है। उनकी मान्यता है कि योग्य राजा में न तो केवल तेज रहता है और न ऐकान्तिक रूप से क्षमा ही। रस भाव आदि के मर्मज्ञ किंव की रचना में भी ओज या प्रसाद ऐकान्तिक भाव से नहीं रहता। रौद्र, वीर आदि दीप्त रसों में ओज गुण की योजना उचिन होती है। उन रसों की दीप्ति के अनुरूप होने से ओज गुण का उन रसों के साथ रहना उचित है। चित्त की द्रुति की अवस्था में प्रसाद गुण अनुरूप होने से उचित होता है; अतः वही शोभाधायक माना जाता है। स्पष्ट है कि ओज, प्रसाद आदि अपने-आप में शोभाधायक नहीं। उनकी रसानुरूप या उचित योजना ही काव्य में शोभा का आधान करती है। रसानुरूप गुण-योजना को गुणीचित्य कहा जाता है।

भामह

भामह की दोप-घारणा के सन्दर्भ में गुण और औचित्य के पारस्परिक सम्बन्ध का सङ्केत मिलता है। उन्होंने दोषों को अनित्य माना है। स्थिति-विशेष में

It is inconceivable that a modern thinker should still adhere to the abstract tests of good expression, when it is obvious that we can only tell whether it is good or bad when we see it in its natural context. Is any word artistically bad in itself? Is not "ain't" an excellent expression when placed in the mouth of an illiterate character in a play or story?—Spingarn, Seven Arts and the Seven confusions.

२ तेजः क्षमा वा नैकान्तं कालहस्य महीपतेः । नैकमोजः प्रसादो वा रसभावविदः कवेः ॥—नाम, शिशुपाल-वम, २,८३

दोष भी गुण बन जाते हैं। दोष-वर्णन के उपरान्त मामह ने कहा है कि ये दोष कमी-कमी काव्य में शोमाधायक बन जाते हैं। कहीं सन्निवेश के वैशिष्ट्य के कारण तथा कहीं आश्रय के सीन्दर्य के कारण दोष शोमाकर धमं बन जाते हैं। मानसिक अवस्था के अनुरूप होने से भी सामान्य दशा के दोष गुण वन जाते हैं। उक्त कथन में भामह का यह अभिमत स्पष्ट है कि औवित्य ही गुणत्व का निर्णायक है। पुनरुक्ति सामान्य स्थिति में दोष है, किन्तु भाय, शोक, ईर्ष्यां, हर्ष विस्मय आदि मानसिक अवस्थाओं में वह स्वामाविक है। अतः, उन मावों के अनुरूप होने के कारण दिरुक्ति को भी दोष नहीं माना जाता। है

काव्य-दोपों का कारण अनौचित्य ही है। देश-विरोध, काल-विरोध, कला-विरोध आदि दोप देश, काल, कला आदि की प्रकृति की प्रतिकृतता या अनौचित्य के ही परिणाम हैं। इस प्रकार मामह ने अनौचित्य को दोपत्व का तथा औचित्य को गुणत्व का हेतु स्वीकार किया है।

दण्डी

दण्डी की दोष-विषयक मान्यता मामह की उक्त मान्यता के समान ही है। अपार्थ दोष के विवेचन के उपरान्त दण्डी ने यह मन्तव्य प्रकट किया है कि यह ममुदाय-अर्थ से शून्य अगर्थ दोष उन्मत्त, मत्त एवं बच्चों की उक्ति में दोष नहीं माना जाता। यागल की बात में पौर्वापयं कम नही रहा करता। एक वाक्य का दूसरे वाक्य के साथ सम्बन्ध नहीं होने के कारण सभी वाक्यों का सिम्मिलित अर्थ उसके कथन में नहीं मिल पाता। वच्चों का भी परस्पर असम्बद्ध वाक्य वोलना स्वामाविक ही है। उक्ति का समुदाय-अर्थ से रहित होना उनके स्वमाव के अनुकूल है। अतः, औचित्य के कारण अपार्थ दोष नहीं रह जाता। इस प्रकार दण्डी ने मनोदशा के अनुकूल कथन को ही गुण माना है। विरुद्धार्थ दोष मी सार्वत्रिक दोष नहीं है। वण्डी ने अभिष्य कु मनोदशा में विरुद्धार्थ-कथन को भी अनिन्दित माना है। वेश, काल, कला आदि के विरोध रूप दोप को लक्ष्य कर दण्डी ने यह कहा है कि ये सभी विरोध किव के कौशल से गुण बन

१ भयशोकाभ्यस्यासु हर्पविस्मययोरिष । ययाह गच्छ गच्छेति पुनश्वतं न दत् विदुः ॥—भामह, काञ्यासं० ४,१४

२. समुदायार्थश्रून्यं यत् तदपार्थमितीव्यते । उन्मत्त-मत्त बालानामुक्तेरन्यत्र दुष्यति ॥ — दण्डी, काव्यादर्शं, ३,१२८

३. अस्ति काचिद्वस्था सा साभिषद्वस्य चेतसः । यस्यां मन्देदिभमता विरुद्धार्थापि भारती ॥— वही, ३, १३३

जाते हैं। कि कि कीशल से देश, काल आदि के विरोध का भी जहाँ इस प्रकार वर्णन करता है कि वे उचित लगने लगें, वहाँ वे दोप नहीं गुण हो जाते हैं; अतः यह सिद्ध है कि औचित्य के कारण दोपों का गुणत्व दण्डी को मान्य था। रुद्रट

सर्वप्रथम रुद्रट ने ही अपने काव्यालङ्कार में 'ओचित्य' शब्द का उल्लेख एवं काव्य में उसके महत्त्व का निरूपण किया । उन्होंने दोप-वर्णन के प्रसङ्घ में औचित्य के कारण दोवों का गुणरव प्रतिपादित किया है। ग्राम्य दोप-वर्णन के कम में विभिन्न वर्गों के व्यक्तियों के सम्बोधन का औचित्य दिखाया गया है। उसी दोष के असम्य भेद के सम्बन्ध में यह मन्तव्य प्रकट किया गया है कि जो पद सामान्यतः अनुचित समझे जाते हैं वे भी स्थिति-विशेष में उचित बन जाते हैं। अनीचित्य से मुक्त होने पर वे पद दोप नहीं रहकर गूण बन जाते हैं। सम्य समाज में भी कुछ स्थितियों में अनुचित पदों के प्रयोग को स्वीकृति मिली हुई है, इसे अस्वीकार नहीं किया जा सकता। रहीम के 'सब को मन हिषत करै, जी विवाह में गारि' इस कथन में व्यावहारिक तथ्य है। अब विवाह आदि के अवसर पर गाली तक के प्रयोग को सामाजिक स्वीकृति मिल सकती है तो निश्चय ही उस अवसर के चित्रण के स्थल में काव्य में अश्लील पदों के प्रयोग को दोप नहीं माना जायगा। रुद्रट ने यह माना है कि अनुकर्ण में सभी दोप गुण बन जाते हैं। इसका स्पष्टीकरण करते हए टीकाकार निमसायु ने कहा है कि जहाँ ऐसे पात्र का अनुकरण होता है, जो शब्दों का शुद्ध उच्चारण नहीं कर पाता हो, वहाँ अंगूद उच्चारण ही गुण बन जाता है। ऐसे स्थल पर पात्र की प्रकृति की अनुरूपता उच्चारण को गूण बना देती है। मूर्ख पात्र के अनुकरण में जब कवि अशुद्ध पदों का प्रयोग करता है तो उसका वर्णन अधिक स्वामाविक हो पाता है और वह अपने कवि-कमं में अधिक सफल माना जाता

विरोधस्सकलोप्येप कदाचित् कविकौरासात् । उत्क्रम्य दोपगणनां गुण-वोधी विगाहते ॥ - दण्डी काव्यादर्ग, ३, १७६

२. पदिमदमनुचितमपरं सभ्यासभ्यार्थनाचि सभ्येऽथे ।
तिद्ध प्रयुज्यमानं निद्धाति मनस्यसभ्यमपि ॥ और—
अर्थविशेपवशादा सभ्येऽपि तथा क्वचि दिभक्तेनी ।
अनुचितभानं मुङ्जात तथाविधं तत्पदं सदिष ॥—स्द्रट, का॰यार्शं० ६, २१-२३

३. अनुकरणभावमविकलमसमर्थादि स्वरूपतो गच्छन्। न भवति दुब्दमतादृक् विपरोतविलज्दवर्णं च ॥— वही ६, ४७

है। भाषा के पात्रोचित नहीं होने से काव्य में स्वाभाविकता नहीं आ पाती और परिणामतः, कित का श्रम ही व्यथं हो जाता है। परिमार्जित भाषा अशिक्षित पात्रों के संस्कार को व्यिष्टिजत कर सकते में अक्षम सिद्ध होती है। अनुकरण में सदोप शब्दों के प्रयोग के गुण वन जाने का एक उदाहरण दिया गया है। विकटिनितम्बा नाम की कविषत्री का विवाह एक मूर्ख व्यक्ति के साथ हो गया था, जो शब्दों का शुद्ध-शुद्ध उच्चारण भी नहीं कर पाता था। उसके अशुद्ध शब्दोच्चारण का अनुकरण करती हुई विकटिनितम्बा की सिखयों कहती हैं कि भी काल-बोधक 'मास' शब्द को 'माप' कहता है और अनाज के वाचक 'माप' का उच्चारण 'मास' करता है, जो 'सकाश' को 'शकाश' कहता है वैसे मूर्ख को विकटिनितम्बा सौंप दी गयी है। इस कथन में जिन अशुद्ध शब्द रूपों का उच्चेत हुंबा है, वे अनुकरण-परक होने के कारण अदुष्ट हैं। अर्थगत दोषों का वर्णन कर रुद्ध ने ननका भी स्थिति-विशेष में गुणत्व दिखाया है। जहाँ किसी पर व्यक्ष्य करना हो, वहाँ होनोपम तथा अधिकोपम दोष गुण वन जाते हैं। दिण्डी की तरह रुद्ध ने भी निष्कर्ष रूप में यह कहा है कि पुनरुवत आदि सभी दोष स्थिति-विशेष में गुण वन जाते हैं। विष्

### राजशंखर

राजशेखर ने 'काब्य-मोमांसा' में यह घारणा प्रकट की है कि सभी गुण और दोष अनित्य हैं। गुण भी अनौचित्य के कारण दोष बन सकते हैं और औचित्य दोष को भी गुण बना सकता है। अतः, गुण-दोष का निर्णायक औचित्य ही है। ब्युत्क्रम दोष के सम्बन्ध में उन्होंने यह मन्तब्थ प्रकट किया है कि प्रतिभावान् कि की रचना में यह दोष नहीं रह जाता। है वे यह स्वीकार

१. अन् िकार्विया प्रयुक्तमथ च प्रतिपादनायासमर्थं तदिकलग्रहणेन दुष्टमिति दर्शते । तथा तादृशा भिन्नस्यरूपत्वादसदृशा विपरीता दुष्टकमाः विलय्टा लुप्ता वर्णा यस्य तत्तथाविधम् । तदिप पदं न दोपाय यथा विकटनितम्वायाः पतिमन-कृवीणा सखी प्राव —काले मार्थं सस्ये मासं वदित शकार्थं यश्च सकाशम् । उष्ट्रे स्थाति रं वा यं वा तस्मै दत्ता विकटनितम्वा । इत्यादि ॥ —वही निमसाधु कृत टोका पृ० ७३

२. द्रष्टब्य-इद्रः काब्यारां० ११. २४ तथा उस पर निमसाधुकी टीका।

३. बही, ११, १६-२३

४. न च ब्युत्क्रमदोपोऽस्ति कवेरथपयस्पृशः। तथा कथा कापि भवेद् ब्युत्क्रमो भूपणं यथा॥

<sup>—</sup>राजशेखर, काव्यमीमांसा, १८ पृ० ११२

करते हैं कि सावचान किव की रचना में सभी दोप गुण वन जाते हैं और जो किव अविवेकी होते हैं उनकी कृति में भूषण भी दूषण वन जाते हैं। इस कथन में राजशेखर का यह अभिमत स्पष्ट है कि सावधान किव शब्द-अर्थ की उचित योजना करते हैं। अतः, औचित्य उनके दूषण को भी भूषण बना देता है। इसके विपरीत अतत्त्वदर्शी किव की कृति में अनौचित्य के सद्भाव से गुण भी दोप वन जाते हैं।

भोज

भोज की गुण-घारणा के विवेचन में हम देख चुके हैं कि उन्होंने वैशेषिक गुण का एक नया वर्ग ही कल्पित किया है। भामह, दण्डी आदि ने अवित्य के कारण दोषों के गुणत्व का जहाँ सङ्क्षेत-मात्र दिया था, वहाँ भोज ने उसपर सुब्यवस्थित रूप में विचार किया है। भोज गुण के स्वरूप-निर्धारण में अीचित्य के महत्त्व को समझते थे। प्रवन्य-गुणों की विवेचना करते हुए उन्होंने अीचित्य का प्रकारान्तर से उल्लेख किया है। 'रमानुष्ट्रपसन्दर्भत्व' प्रवन्य गुग में रस के अनुरूप या उचित सन्दर्भ की योजना को वाञ्छनीय बताया गया है। माघ ने रस के अनुरूप ही ओज तथा प्रसाद गुण की योजना पर बल दिया है। भीज की 'रसानुरूपसन्दर्भत्व' प्रवन्य गुग-धारणा माघ की उक्त मान्यता से मिलती-जुलती है। उन्होंने अपनी मान्यता को स्रब्ट करते हुए उसके समर्थन के लिए माघ की तद्विपयक मान्यता की ओर भी निर्देश किया है। उनके अनुसार शृङ्गार रस के वर्णन में कोमल, बीर रस में प्रौढ़, रौद्र में कठोर, करुण में मृदु तथा अद्भुत में स्फुट पदों की रचना होनी चाहिए। दे 'पात्रानुरूपभाषत्व' गुण में भोज ने पात्रोचित भाषा-प्रयोग को काम्य माना है। यह गुण सम्पूर्ण प्रवन्ध का शब्दार्थयुगलगत गुण माना गया है। पात्रीचित भाषा काव्य को स्वाभाविक बनाकर उसके प्रभाव को बढ़ा देती है; अत:, वह सम्पूर्ण प्रबन्ध का गुण है। पात्रीचित भाषा का प्रयोग अर्थ की व्यञ्जना में भी सहायक होता है। अतः वह गुण शब्दगत भी है तथा अर्थगत भी । 'अर्थानु इप इन्दरस्व' गुण में रसोचित

१. अनुसन्धानशून्यस्य भूवणं दूषणायते । सावधानस्य च कनेः दूषणं भूषणायते ॥ —राजको० काव्यमी० १८ पृ० ११२

रसानुरूपसन्दर्भत्विमित्येनेन रतिप्रकर्षे कोमलः, एत्साइम्कर्षे प्रौढः, कोषप्रकर्षे कठोरः, ग्रोकप्रकर्षे मृदुः, विस्मयप्रकर्षे तु स्फुट ग्रब्दसन्दर्भो विरचनीय इति उपिद्रग्न् 'नैकमोजः प्रसादो वा रसभाविवदः कवेः इति छ्यापयति ।

<sup>—</sup>भोज, शुक्कार प्रकाश, डॉ॰ राघवन डारा 'Some concepts of Alankara Sastra में चढ,त, द्रष्टब्य पृ० २००

खन्द-योजना पर विचार हुआ है। भोज के अनुसार श्रुङ्गार रस में द्रुतवि-लम्बत आदि, वीर रस में वसन्ततिलका आदि, करुण में वैतालीय आदि, रौद्र में सम्बरा आदि तथा सभी रसों में शाद लिविकीडित आदि छन्दों का निबन्धन होना चाहिए। १ विभिन्न मानसिक भावों के सदश छन्दों के प्रयोग को भोज ने गुण कहा है। यहाँ भी गुण के आधार के रूप में औचित्य की कल्पना स्पष्ट है। विशेष छन्द की गति, उसका लय विशेष मानसिक भाव के अनुकुल हुआ करता है। विभिन्न भावों की अनुभृति-दशा में चित्त की वित्तयाँ भिन्न-भिन्न प्रकार की रहा करती हैं - कहीं वे बीप्त होती हैं, कहीं आर्द्र । दीप्त मनोदशा में छन्द का उद्दाम वेग अनुकूल होता है, करुण आदि की अनुभूति के समय छन्द की मन्द गित ही चित्त की आद्र अवस्था के अनुकृल होती है। सङ्गीत-शास्त्र में समयानुसार जो राग-रागिणी के गायन की व्यवस्था हुई है. उसके पीछे भी यही मनोवैज्ञानिक तथ्य है। प्रभातकाल में अलस मनोदशा के अनुरूप प्रभाती का लय मन्द गति से प्रवाहित होता है। इसी प्रकार मध्याह्न, अपराहुण आदि समयों की स्वामाविक मनोदशाओं के अनुरूप राग की व्यवस्था की गयी है। भावानुरूप छन्द-योजना की व्यवस्था भी छन्द-योजना के शौवित्य ही घारणा पर ही आधत है।

सरस्वतीकण्ठाभरण के दोप प्रकरण में इतस्ततः भोज ने औचित्य पर विचार प्रकट किया है। लोक-विरोध, काल-विरोध आदि दोध की कल्पना का आधार औचित्य-सिद्धान्त ही है। ये दोष वस्तु, अर्थ आदि के अनीचित्य हैं। शब्दगत भाविक गुण के विवेचन-क्रम में भोज ने अर्थकल्पन के अनीचित्य पर विचार किया है। दोष-गुण या वैशेषिक गुण का आधार औचित्य ही है। औचित्य के कारण ही दोष गुण में बदल जाते हैं। वैशेषिक गुण के विवेचन में यह दिखाया गया है कि विशेष स्थित के कारण, विशेष सन्दर्भ के कारण तथा औचित्य के कारण सभी दोषों का परिहार हो जाता है और वे गुण भी बन जाते हैं। निष्कर्षतः, भोज गुण की सत्ता औचित्य-सापेक्ष मानते हैं।

कुन्तक

कुन्तक ने बक्रोक्तिजीवित में औचित्य का उल्लेख एक गुण के रूप में किया है; किन्तु उसका महत्त्व अन्य गुणों की अपेक्षा अधिक माना गया है। साहित्य

अर्थानुरूपछन्दस्त्वामत्यनेन गृङ्गारे द्रुतविलिम्बताद्यः, बीरे वसन्ततिलकादयः, करुणे वैतालीयादयः, रीद्रे स्रम्थरादयः, सर्वत्र शाद् लिविकीडितादयः निवन्धनीया इत्युपदिशति। — भोज, गृङ्गर प्रकाश, पृ०२३४ उद्धृत, Some conecsts of Alankara Sastra, पृ० २००

२. भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण, पृ० ६७

के स्वरूप का विश्लेषण करते हुए कुन्तक ने ओवित्य और सीमाग्य; इन दो गुणों को साधारण या सर्वमार्गगत कहा है। उनकी मान्यता है कि वावय के किसी अंश में भी औचित्य का अभाव होने से सहृदय के आनन्द में विघन उत्पन्न हो जाता है। स्पष्ट है कि कुन्तक काव्य-सीन्दर्य या वन्नता का आवश्यक षमं औचित्य को मानते हैं। उनकी यह मन्यता और भी अधिक स्पष्ट हो जाती है, जब वे यह कहते हैं कि औचित्य ही वक्ता का मूल-भूत तत्त्व है। कृतक वकता या वक-उक्ति को काव्य की आत्मा मानते हैं और औचित्य को उस वकता का भी सार। इससे उनके मतानुसार काव्य में औचित्य गुण का स्थान सर्वोपरि शिद्ध होता है। भारतीय काव्यशास्त्र में केदल कुन्तक ने ही औचित्य की गुण माना है। हम यह देख चुके हैं कि प्रायः सभी आचार्यों ने किसी-न-किसी रूप में औचित्य को गुण का विधायक धर्म स्वीकार किया है; किन्तु किसी ने उसे गुण का भेद नहीं माना। कुन्तक ने औचित्य का जो स्वरूप प्रतिपादित किया है, उसे दृष्टिगत रखते हुए गुण के एक भेद के रूप में उसे स्वीकृत करना युक्तिसङ्गत नहीं जान पड़ता। अन्य आचार्यों की तरह उन्होंने भी दथानुरूप कथन को औचित्य कहा है। उचित आस्यान-रूप औचित्य अभिव्यक्ति की शक्ति को समृद्ध करता है तथा वर्ण्य भाव के प्रभाव की अभिवृद्धि करता है। अपने काव्य-लक्षण में शब्दार्य साहित्य के लिए शब्द और अर्थ का उचित निवन्यन कुन्तक ने काम्य माना है। इस प्रकार संक्षेप में कृत्तक की घारणा यह है कि ओचित्य उचित कथन है, वह काव्यात्मभूत वक्रता का प्रयोजक है तथा वही काव्य के मूलाधार-स्वरूप 'साहित्य' का आधार है। वह सुकुमार, विचित्र तथा मध्यम; इन तीनों मागों का सामान्य गुण है। बौचित्य गुण के स्वरूप का विवेचन कुन्तक की गुण-घारण के अध्ययन के प्रसङ्ग में किया जा चुका है। वक्रोक्तिजीवित में वृत्यीचित्य के वर्णन-प्रसङ्ग में कैशिकी आदि वृत्तियों के अीचित्य पर विचार किया गया है। कुन्तक की

एतत्त्रिष्विप मार्गेपु गुणद्वित्यमुज्ज्बलम् ।
 पद्वावयप्रवन्धानां व्यापकस्वेन वर्तते ॥

<sup>—</sup>कुन्तक, वकोक्तिजीवितः १, ४७ पृ० १६३

२. एतदानुगृण्येनैव विश्वपणविन्यासो विच्छित्तिमावहति ।

<sup>-</sup> वही, वृत्ति पृ० १५७,

३. आञ्जतेन स्वभावस्य महत्वं येन पोष्यते।
प्रकारेण तदौांचत्यमुचिताख्यानजीवितम्। —वहो, १, ५३ पृ० १४६

वर्णवक्रता, जिसमें रीति, सञ्चटना, गुण या वर्ण के औचित्य पर बल दिया गया है, आनन्दवर्धन की वर्ण-सञ्चटना ध्वनि से अभिन्न है। इसमें कुन्तक ने प्रसङ्गानुकूल वर्णों की योजना को वाञ्छनीय माना है। वर्ण्य-वस्तु के अनुरूप वर्ण ही शोभाशानी होते हैं। परुप रस के अनुरूप कठोर वर्ण ही सुन्दर माने जाते हैं। अनन्दवर्धन ने भी दीस्त रसों में कठोर वर्णों की योजना को ही क्ष्यञ्जक माना है।

उनत विवेचन से स्पष्ट है कि कुन्तक काव्य-सीन्ध्यं के सभी रूपों में औ चित्य की अनिवार्य स्थिति मानते हैं। उनके अनुसार औ चित्य के अभाव में वाक्य में वाक्य का अस्तित्व ही सम्भव नहीं होगा और वक्रता के अभाव में कोई वाक्य का क्य-पद का अधिकारी नहीं हो सकता। रीति, वृत्ति, गुण आदि काव्य-शोभा के सभी तत्त्व औ चित्य की अधार-शिला पर ही स्थित हैं। मेरी सम्मति में औ चित्य के इतने व्यापक स्वरूप की कल्पना कर लेने पर, उसे गुण का एक भेद-मात्र न मान कर गुण का व्यावर्तक मानना ही अधिक समीचीन होता।

### क्षेमेन्द्र

क्षेमेन्द्र ने आँचित्य को काव्य का मूल-मूत तत्त्व माना है। अपनी औचित्य-विचार-चर्चा में उन्हों। यह घारणा प्रकट की है कि औचित्य ही रस-सिद्ध काव्य का प्राण है। उनके अनुसार जिस काव्य में औचित्य रूपी आत्मा नहीं हो, उसमें अलङ्कार और गुण व्यर्थ हो जाते हैं। घरीर मे आत्मा के रहने पर हो अलङ्कार, गुण आदि की उपयोगिता होती है। काव्य के अलङ्कार एवं गुण भी मनुष्य के आमूपण तथा गुण आदि के ही समान हैं। जिस प्रकार मनुष्य के निर्जीव घरीर पर अलङ्कार घोमा नहीं पाता और न गुण का हो सद्भाव राम्भव होता है, ठींक उसी प्रकार औचित्य के अमाव में काव्य के अलङ्कार और गुण निष्प्रयोजन सिद्ध होते हैं। अलङ्कार तथा गुण की घोमा काव्य में उनके उचित विनिवेश में ही है। अवित्य-पूर्ण गुण ही सच्चे अर्थ में गुण हैं।

१. बर्गान्तयोगिनः स्पर्शा दिश्कास्तजनादयः । शिष्टाश्च रादिखंयुक्ताः प्रस्तुतौचित्यशोभिनः॥

<sup>—</sup>कुन्तक, बक्रोक्तिजीवित, २, २, पृ० १७३

२. काव्यस्यालमलङ्कारैः कि मिध्यागणितेगुणैः। यस्य जीवितमौचित्यं ।वाचन्त्यापि न द्रयते॥

क्षेमेन्द्र ने गुण, अलङ्कार तथा अीचित्य आदि के पारस्परिक सम्बन्ध के विवेचन-क्रम में भरत की प्रवृत्ति-धारणा की ओर निर्देश किया है, जिसमें भीचित्य का विचार बीज-रूप में निहित था। उन्होंने नाट्यशास्त्र का एक रलोक भी उद्धृत किया है, जिसमें यह घारणा प्रकट की गयी है कि देश के अनुरूप वेप-भूपा के नहीं होने से अनुकरण हास्यास्पद हो जाता है। उसे स्पष्ट करते हए क्षेमेन्द्र ने यह दिखाया है कि अलङ्कार और गुण औचित्य के बभाव में किस प्रकार अशोभन हो जाते हैं। अपने मत को व्यक्त करने के लिए उन्होंने नौकिक दृष्टान्तों का सहारा लिया है। काञ्ची, हार, नपूर और केयर आदि अलङ्कार कमशः कटि, कण्ठ, चरण और पाणि की ही शोमा-वृद्धि कर सकते हैं। यदि उनका उक्त स्थानों में उचित विनिवेश न होकर कण्ठ में काञ्ची घारण कर ली जाय, हार को किट में पहन लिया जाय तो अलङ्कार घारण करने वाला लोगों के हास्य का ही आलम्बन बनेगा। गूण के सम्बन्ध में भी यही बात है। शरता, करणा आदि गुण भी उचित स्थान में ही गुण होते हैं। शत्र के समक्ष शौयं-प्रदर्शन व्यक्तित्व के महत्त्व का परिचायक होता है। उसी तरह प्रणत व्यक्ति के प्रति करुणा व्यक्तित्व की गरिमा को बढाती है: किन्त इसके विपरीत जो प्रणत जनों के ऊपर शूरता प्रदर्शित करे तथा शत्रु के उमर करणा करे वह व्यक्ति व्यक्तित्व की सारी आभा खो बैठता है। काव्य के अलङ्कारों एवं गुणों की भी यही स्थिति है। उनकी अनुचित योजना काव्य को उपहासास्पद बना देती है। श्रुङ्गार, करुण आदि कोमल रसों में माध्यं ही उचित गूण है। वहाँ ओज-जैसे दीप्त गूण का सन्निवेश अनुचित होता है और फलतः जो ओज वीर, रौद्र आदि दीप्त रसों में शोमाकर धर्म होता है

अबङ्कारास्त्वबङ्काराः गुणा एव गुणास्सदा। औचित्यं रससिद्धस्य स्थिरं कान्यस्य जीवतम्॥ उचितस्थानविन्यासादसङ्कृतिरसङ्कृतिः । औचित्य:दन्युता (नत्यं भवन्त्येव गुणा गुणाः॥

<sup>-</sup> क्षेमेन्द्र, औचित्यविचारचर्चा, ४-६

कण्ठे मेखलया, नितम्बफलके तारेण हारेण वा पाणी नृपुरवन्धनेन, चरणे केयुरपाशेन वा । शौर्येण श्रणते रिपी करणया, नायान्ति के हास्यताम् औचित्येन विना दिंच प्रतनुते नालक् कृतिनों गुणाः ॥

<sup>-</sup> वही पृ० १८६

बही बहाँ दोषावह हो जाता है। इसलिए क्षेमेन्द्र ने निष्कर्प रूप में कहा है कि औचित्य के अमाव में न अलङ्कार शोभावह होता है न गुण। आनःदवर्धन

कुन्तक एवं क्षेमेन्द्र के पूर्व ही आनन्दवर्धन काव्य में औचित्य के महत्त्व की स्थापना कर चुके थे। उनकी औचित्य-धारणा का ही विकास उनके उत्तर-वर्ती उक्त दो आचार्यों की रचनाओं में हुआ है। गुण और औचित्य के पारस्परिक सम्बन्ध के विवेचन में आचार्यों की मान्यताओं का ऐतिहासिक कम से अध्ययन आवश्यक नहीं जान पड़ा। आनन्दवर्धन के उपरान्त अभिनव तथा मम्मट की धारणा का अध्ययन अधिक सुविधाजनक होता है, चूँ के इन आचार्यों का पौर्वापर्यं कन अन्य आचार्यों से व्यवहित होने पर भी इनकी काव्य-विधयक मान्यताओं में अधिक निकटता है। इसीलिए आनन्दवर्धन की गुण एवं औचित्य-सम्बन्धी धारणा का विश्लेषण उनके कुछ उत्तरवर्ती आचार्यों की तत्सम्बन्धी धारणा के विवेचन के उपरान्त प्रस्तुन किया जा रहा है।

आनन्दवर्धन ने गुण को रस का वर्ग मानकर गुणीचित्य का उल्लेख किया है। रस के अनुकल गुणों की योजना को गुणौचित्य कहा जाता है। माधुर्य गुण श्रुङ्गार बादि रसों के अनुकूल होता है। रौद्र आदि में चित्त की दीप्ति होती है; अतः ओज उन रमों का गुण है। विशेष गुण विशेष प्रकार के वणों से व्यञ्जित होता है। कोमल वर्ण मधुर भाव की अनुभूति में सहायक होते हैं; अतः वे माधुर्य के व्यञ्जक माने गये हैं। दीप्त रसों की अनुभूति में कठोर वर्णों की योजना अनुकृत होती है। अतः, तत्तद् रसों के अनुकृत वर्णों की योजना होने पर ही वे रस का उत्कर्ण करते हैं। कठोर वर्णों की योजना श्रुकार बादि रसों में दोष मानी जाती है; पर रौद्र आदि में औचित्य के कारण वह गुण हो जाती है। यह रसानुरूप वर्ण-योजना वर्णी चित्य है। विशेष प्रकार की सङ्घटना भी गुण-विशेष की व्यञ्जना में सहायक होती है। मधुर रसों में असमासा तथा दीप्त रसों में दीर्घसमासा सङ्घटना उचित मानी जाती है। गुणानुरूप सङ्घटना की योजना सङ्घटनीचित्य है। गुण के वणी वित्य एवं सङ्घटनीचित्य मेदों के विषय में जानन्दवर्धन ने यह मन्तव्य प्रकट किया है कि वे असंलक्य-क्रम व्याक्य व्यति के प्रकाशक होते हैं। उनके अनुसार वह असंलक्ष्य रसादि व्वित वर्ण, पद, वास्य तथा सङ्घटना आदि में प्रकाशित होती है।

१ यस्त्वलक्ष्यक्रमञ्यक्ष्यो ध्वनिर्वर्गपदादिषु । वाक्ये सङ्कटनायां च स प्रवन्धेऽपि दीप्यते ।।—आनन्दवर्धन, ध्वन्यालोक ३,२

भोज-गुण-ध्यञ्जक वर्णों का उल्लेख करते हुए आनन्दवर्षन ने दिखाया है कि रेफ-युक्त था, प, तथा ढ वर्ण श्रुङ्गार रस के विरोधी हैं, अतः वे श्रुङ्गार की अनुभूति में बाथक होते हैं; किन्तु वे ही वर्ण जय बीमत्स आदि रसों में प्रयुक्त होते हैं तो उन्हें प्रकाशित ही करते हैं। इसलिए अन्यय-व्यतिरेक से वर्ण भो रस के ध्यञ्जक सिद्ध होते हैं। स्पष्ट है कि रस का ध्यञ्जक होने के लिए वर्णों का उचित विनिवेश आवश्यक है। वर्णों का औदित्य उन्हें रसध्यञ्जक बनाता है तथा अनौवित्य रस-प्रतिवन्धक। एक रस को ध्यञ्जित करने वाले वर्ण दूसरे रस की व्यञ्जना में भी सहायक हो हों, यह आवश्यक नहीं। उच्चरित वर्ण तथा रस की अनुकूलता औचित्य है, जो धर्णों के गुण-व्यञ्जकत्व का नियामक है।

अभिनवपुत्त ने 'लोचन' में आनन्दवर्धन की उक्त मान्यता का ही समर्थन एवं स्पष्टीकरण किया है। रस काब्य का प्राण है, जो ध्विन-व्यापार से उपलब्ध होता है। गुण रस का धर्म है। औचित्य पर ही रस की सत्ता निर्मर है। इस प्रकार औचित्य रस का नियामक होने से गुण का भी नियामक सिद्ध होता है। आनन्दवर्धन ने औचित्य के अभाव को रस-भङ्ग का एक मात्र कारण माना है। इस प्रकार उनके अनुसार औचित्य काब्य के सभी तत्त्वों का नियामक हो जाता है। वह रस का नियामक होने से रसाधित गुण एवं गुणाथित सङ्घटना का भी नियामक है। गुण के द्वारा रस का व्यञ्जित होना ही गुणीचित्य की मूल धारणा है।

मम्मट

मम्मट ने दोष-प्रकरण में औचित्य का गुण के साथ अनिवार्य सम्बन्य स्वीकार किया है। काब्य के कुछ दोष स्थिति-विशेष में गुण वन जाते हैं। उन दोषों के गुण में परिवर्तित हो जाने का आधार औचित्य ही है। मम्मट ने स्पष्टतः कहा है कि वक्ता, प्रतिपाद्य या विषय, ब्यङ्ग्य, वाच्य तथा प्रकरण आदि के औचित्य से कहीं-कहीं दोष भी गुण बन जाते हैं और कहीं वे न दोष

श्रपी सरेफ अंयोगी ढकारश्चापि भ्रयसा।
 विरोधिनः स्युः सृङ्गारे तेन वर्णा रसच्युतः ।।
 त पव तु निवेश्यन्ते वीभत्सादौ रसे यदा।
 तदा तं दीपयन्त्येव तेन वर्णाः रसच्युतः ।।—आनन्द०, ध्वन्या० २, ३-४
 २. अनीचित्यादृते नान्यद्रसभन्नस्य कारणम् ।
 प्रसिद्धीचित्यवन्यस्त रसस्योपनिषत् परा ।।—वही, ३ पृ० ३०२

रहते हैं न गुण। दोनों ही अवस्थाओं में यह स्वीकार किया गया है कि औ जित्य से दोप का पिरहार अवश्य हो जाता है। अनुकरण में सभी दोपों को अदोप स्वीकार किया गया है। द इसी प्रकार अन्य दोषों का भी स्थिति-विशेष में गुणत्व दिखाया गया है। उन दोपों के गुणत्व में भी औ जित्य का आधार देखा जा सकता है। मम्मट का रसानुरूप वर्ण-योजना का सिद्धान्त आनन्दवर्धन के सिद्धान्त से अभिन्न है। वे भी आनन्दवर्धन की तरह औ जित्य को हो काव्य के सभी अङ्गों का नियामक स्वीकार करते हैं। इसलिए विशेष रसों में विशेष प्रकार की पद-रचना, वृत्ति-विधान तथा वर्ण-योजना की व्यवस्था करने के अनन्तर उन्होंने यह कहा है कि वक्ता, वाच्य तथा प्रवन्ध के औ चित्य से कहीं-कहीं उनकी अन्यथा व्यवस्था भी अभीष्ट होती है। विशेष

विश्वनाय ने आनन्दवर्धन एवं मम्मट की गुणीचित्य-धारणा वा अनुगमन किया है। उनके कुछ दोप अनीचित्य के ही परिणाम हैं। प्रकृति-विपर्यंय तथा अनीचित्य आदि रस-गत दोषों का कारण औचित्य का अभाव ही है। र रसोचित गुण-व्यञ्जक वर्णों का उल्लेख विश्वनाय ने आनन्दवर्धन आदि की धारणा के अनुरूप ही किया है।

जगन्नाथ

पण्डितराज जगन्नाथ ने विशेष गुण में विशेष प्रकार की रचना को वर्जनीय माना है। उनकी मान्यता है कि मधुर रस में जो रचना वर्जनीय होती है, वहीं बोजस्वी में अनुकूल होने से वाञ्छनीय हो जाती है। जो मधुर रस में ग्राह्म होती है वह दीप्त रस में त्याज्य होती है। यह विचार आनन्दवर्धन के वणीं चित्य तथा सङ्घटनीचित्य के विचार के समान है।

१. वक्त्राद्योचित्यवशाहोपोऽपि गुणः क्वचित्त्रवचिन्भोभौ ।—मम्मट, कान्यप्र० ७, १९ पृ० १९७

२. अनुकरणे तु सर्वेषाम् ।—बही ७ पृ० १६६

४. ... तेषु च यो यथाभूतः, तस्यायथावर्णने प्रकृतिथिपर्ययो दोषः XXX अन्य-दनौचित्य देशकालादीनामन्यथा यद्दणनम् । तथा सित कान्यस्यासत्यताप्रतिभासेन विनेयानामुन्मुखीकारासम्भवः ।—विश्वनाथ, साहित्यद्र्षण ७ पृ० ४८८-६६

१. अथ विशेषतो वर्जनीयाः । तत्र मधुररसेषु ये विशेषतो वर्जनीया अनुपर्द वस्यन्ते, त प्रदीजस्विष्वनुकूलाः, ये चानुकूलतयोक्ताः, ते प्रतिकला इति सामान्यतो निर्णयः । —जगन्नाय, रसगङ्गाघर १ पृ० ११०

उक्त विवेचन का निष्कर्ष यह है कि औचित्य ही गुण का विधायक है। औचित्य के अभाव में गुण के सद्भाव की कल्पना सम्भव नहीं। जहाँ औचित्य रहता है वहाँ दोप की सत्ता नहीं रह सकती। औचित्य का सद्भाव दोप को भी गुण बना देता है और उसका अभाव गुण को भी दोप बना देता है।

## गुण और रस

भारतीय काव्यशास्त्र में आरम्भ से ही रस पर किसी-न-किसी रूप में विवार होता रहा है। गुण का रस के साथ सम्बन्ध भी विभिन्न रूपों में प्रतिपादित हुआ है। कुछ आचार्यों ने गुण को शब्दार्थ के माध्यम से रस पर आश्रित माना है, कुछ आचार्यों ने गुण को शब्दार्थ का धर्म मानकर रस को ही गुण-विशेष का अङ्ग बना दिया है तया अन्य आचार्यों ने गुण को रस का धर्म मानकर उसे रस पर अनिवार्यतः आश्रित माना है। प्रस्तुत खण्ड में हम गुण एवं रस के सम्बन्ध में उक्त मान्यताओं का विश्लेषण करेंगे। भरत

आचार्य भरत की गुण-घारणा के विवेचन में यह देखा जा चुका है कि उनके दस गुण घटद एवं अयं पर आश्रित हैं। उनके कुछ गुणों को केवल घटरात, कुछ को केवल अथंगत तथा कुछ को घटदायं युगलगत माना जा सकता है। इस प्रकार भरत के गुण घट्दायं के घमं हैं; किन्तु वे प्रकारान्तर से रस पर आश्रित माने जा सकते हैं। भरत ने नाट्य-प्रयोग का मूल तत्व रस को माना है। रस के अभाव में उसकी सत्ता नहीं। वाचिक अभिनय की साथंकता रस के उप हार में हो है। अतः, वह रस पर आश्रित रहता है। गुण रसाश्रित वाचिकामिनय पर आश्रित हैं। इस प्रकार भरत के मतानुसार रस को ही गुण का मूल आश्रय माना जाना चाहिए।

गुण को परम्परया रसाश्रित मानने पर भी भरत ने विशेष गुण के लक्षण में शृङ्गार, आदि रसों को उसका अङ्ग बना दिया है। उदारता गुण को शृङ्गार एवं अद्भुत रसों से युक्त कहा गया है। गुण और रस के पारस्परिक सम्बन्ध का विवेचन नाट्यशास्त्र में स्पष्ट नहीं हो पाया है। इसका कारण यह है कि भरत ने गुण का साक्षात् सम्बन्ध वाचिक अभिनय या शब्दायं से माना है; पर परम्परया उसे रस से भी सम्बद्ध माना है। उन्होंने गुण के आश्रय के विषय में अपनी मान्यता स्पष्ट रूप से कहीं व्यक्त नहीं की है।

१. नहि रसादृते करिचदध्यर्थः प्रवर्तते ।- भरत, ना० शा० पृ० ६२, कान्यमाचा

२. दिव्यवायपरीतं यच्छुक्षारादभुतयोजितम् । अनेकभावसंयुक्तमुदारत्वं प्रकीर्तितम् ॥—भरत्, ना० शा० १६, ११० का० शा० वि०—२३

भरत के उत्तरवर्ती बाचायों एवं किवयों में इस विषय में दो प्रकार की घारणाएँ स्पष्ट हो जाती हैं। एक घारणा के अनुसार गुण रस के घर्म हैं। बतः, रस मुख्य हैं और गुण गीण। दूसरी घारणा के अनुसार गुण शब्दाणें के घर्म हैं। रस कुछ गुणों के अङ्ग हैं। इस प्रकार रस गुण में रहते हैं। पहली घारणा का निर्देश माघ के 'किशुपालवघ' में मिलता है जिसकी स्थापना पीछे चलकर घ्वनि-प्रस्थान के आचायों ने शास्त्रीय पद्धति पर की है। दूसरी घारणा की स्थापना दण्डी और वामन की रचनाओं में हुई है।

माघ

माघ ने ओज तथा प्रसाद; इन दो गुणों का उल्लेख किया है और उनका सम्बन्ध रसों के साथ जोड़ा है। उन्होंने रस को गुण का नियामक स्वीकार किया है। रसानुरूप गुण की योजना से ही काव्य में उत्कर्ष आता है। गुण अपने-आप में उत्कर्षाधायक नहीं। वीर, रौद्र आदि दीप्त रसों में ओज उत्कर्ष का आधान करता है तथा श्रुङ्कार आदि कोमल रसों में प्रसाद। इसके विपरीत दीप्त रसों में प्रसाद की तथा कोमल रसों में ओज की योजना उन रसों का उत्कर्ष-साधन नहीं कर पाती। इसीलिए माघ ने उसे त्याज्य माना है। सभी रसों में न ओज ही गुण माना जा सकता है न प्रसाद ही। है

दण्डी

दण्डी ने भरत के दस गुणों को स्वीकार किया और उन्हें रस-धमं नहीं मानकर शब्द एवं अर्थ का धमं माना। दण्डी ने काब्य में रस को विशेष महत्त्व नहीं दिया है। यह नहीं कहा जा सकता कि दण्डी रस-सिद्धान्त से परिचित नहीं थे। उन्होंने रसवदादि अलङ्कार में रस की सत्ता स्वीकार की है; किन्तु उसे काब्य का मुख्य तत्त्व न मानकर अलङ्कार का अङ्ग-मात्र स्वीकार किया है। अवाम्यता माधुर्य को सर्वाधिक रसोपकारक कहा गया है; पर वहाँ रस शब्द का प्रयोग सामान्यतः काब्य के सौन्दर्य के लिए हुआ है, रस के पारिभाषिक अर्थ में नहीं। उन्होंने रस की अपेक्षा गुण को काब्य का अधिक महत्त्वपूणें तत्त्व माना है। हम यह प्रमाणित कर चुके हैं कि दण्डी काब्य का (विशेषतः उत्तम काब्य का) प्राण गुण को ही मानते हैं। दण्डी के दस गुणों के स्थरूप पर विचार करने से यह स्पष्ट हो जाता है कि वे शब्द एवं अर्थ पर ही आधित

१. नैकमोजः प्रसादो वा रसमाविदः कवेः। —माव, शिशुपाल-धव २,८३

२. कामं सर्वोऽत्यत्नेकारो रसमर्थे निष्यतु । सथाप्ययाम्यतेवेनं भारं वहति भूयसा ।।—दण्डी, कान्यादर्शं, १,६२

हैं। उनके अनुसार इब्ट अथं से युक्त पदावली काव्य का शरीर है। इस शरीर की शोमा अलङ्कार से उत्पन्न होती है। गुण भी मार्गिवमाजक अलङ्कार हैं: अतः, वे काव्य के शोभाकर धमं हैं। इस प्रकार दण्डी के अनुसार गुण काब्य-शोभा की सृष्टि करने वाला स्वतन्त्र तत्व है। वह रस पर आश्रित काब्य का गौण अङ्ग नहीं। रसवत् वाणी को मधुर कहकर दण्डी ने रस को माधुर्ये गुण का अङ्ग बना दिया है। स्पष्ट है कि दण्डी के मतानुसार गुण रस से सर्वया स्वतन्त्र काव्य-शोभा का हेतु-भूत काव्य-तत्त्व है और रस की अपेक्षा काव्य में अविक महत्व रखता है।

#### वामन

दण्डी की तरह वामन ने भी गुण को शब्दार्थ का ही धर्म माना है। वे दस गुणों को शब्दगत भी मानते हैं और अर्थगत भी। इस प्रकार वामन दस गुण के शब्दगत एवं अर्थगत भेद से बीस प्रकार मानते हैं। गुण की सत्ता काव्य में स्वतन्त्र एवं मुख्य है। वह रस-सापेक्ष नहीं। कान्ति गुण की परिभाषा में वामन ने रस को कान्ति गुण का अङ्ग बना दिया है। उनके अनुसार दी त्त रस का होना कान्ति गुण है। इस प्रकार वामन काव्य में गुण को मुख्य स्थान देते हैं और रस को गीण।

भोज

भोज पर वामन एवं आनन्दवर्धन, दोनों की घारणाओं का प्रभाव दीख पड़ता है। वामन की तरह वे गुण को काव्य का मुख्य शोभा-हेतु घमं मानते हैं तथा उसे शब्दगत एवं अथंगत मानते हैं। उनके चौबीस वाह्य गुण शब्दगत हैं तथा उतने ही आभ्यन्तर गुण अथंगत। किन्तृ, उनके कुछ गुणों का रस के साथ अनिवायं सम्बन्ध है। इसीलिए उन्होंने अपने चौबीस गुणों को निम्नलिखित तीन वर्गों में विभक्त किया है—(क) रसारम्भक, (ख) रसभाव आरब्ध तथा (ग) शुद्ध शब्दायंगत। प्रथम दो वर्गों के गुण रस से अनिवायंतः सम्बद्ध हैं; अतः उन्हें अपृथग्यत्ननिवंत्यं गुण कहा गया है। रस और गुण के सङ्कर की चर्चा करते हुए भोज ने यह धारणा प्रकट की है कि अपृथग्यत्ननिवंत्यं गुणों के उक्त दो वर्गों में उनका सङ्कर नहीं हो सकता। वहाँ दोनों की युगपत् स्थिति रहा करती है। तीसरे वर्ग के गुणों को पृथग्यत्ननिवंत्यं कहा गया है। उनकी स्थिति केवल शब्द और अर्थ में रहती है। इन गुणों के साथ कहीं-कहीं रस का सङ्कर होता है।

१. दीप्तरसत्वं कान्तिः। —वामन, कान्यालङ्कारसूत्र ३,२,११

अपृथायत्निवंदयं गुण और रस के वाक्य में युगपत् सिन्नवेश से उनके साङ्क्यं की अप्राप्ति के सिद्धान्त के पोषण के लिए भोज ने दण्डी के काव्यादशं से मान्न्यं गुण के सम्बन्ध में दो इलोक उद्धृत किये हैं, जिनमें यह धारणा व्यक्त की गयी है कि रसवत् वाणी तथा वस्तु मधुर (या मान्न्यं गुण युक्त) होती है, जो कवियों को मुग्न कर लेती है। अग्राम्यता माधुर्य अथं में रस की मुब्दि करने में सर्वाधिक सहायक होता है। भोज ने रसारम्भक वर्ग में मान्न्यं, ओज और प्रसाद गुणों को रखा है तथा उनके रस-सम्बद्ध स्वभाव को स्पष्ट करने के लिए ब्वन्याकोक से उवत गुणों के लक्षण-परक इक्षोकों को उद्धृत किया है। उक्त गुणों के सम्बन्ध में यह मन्तव्य प्रकट किया गया है कि वे रस के आरम्भक हैं; अतः उनके साथ रस का सङ्कर नहीं हो सकता। रस और इस वर्ग के गुणों में अवनाभाव सम्बन्ध माना गया है।

रसभाव-आरब्ध वर्ग में. छह गुण रखे गये हैं—(१) औजित्य, (२) भाविक, (३) मात्रुयं, (४) उदात्तत्व, (५) प्रेय और (६) कान्ति । इस वर्ग का औजित्य रूढाह क्कारत्व है, माधुर्य कोध आदि की अवस्था में भी मृदुता है तथा कान्ति दीप्त-रसत्व है। इस गुणें की अभिव्यक्ति रसों के कारण होती है। इसलिए

१. यत्र-अपृथग्यत्ननिर्वहर्यानां गुणरचानां वाक्ये सन्निवेशः तत्र सङ्करव्यवहारो न प्रवर्तते ।

तद्यथा—मधुर रसवदाचि वस्तुन्यपि रसस्थितिः । येन माद्यन्ति भीमन्तो मधुनेव मधुनताः ।। कामं सर्वोप्यलेकारो रसमर्थे निपिञ्चतु । तथाप्यग्राम्यनेवेनं भारं वहति श्रयसा ।।

- दण्डी से, सरस्वतीकण्ठाभरण में उद्धृत, द्रव्टव्य पृ० ७८३-८४

तथा— शृङ्गार एव मधुरः परः प्रह् लादनो रसः ।
तन्मयं काव्यमाश्रित्य माधुर्यं प्रतितिष्ठति ॥
शृङ्गारे विभवन्भाख्ये कश्णे च प्रकर्षवत् ।
माधुर्यमाद्रं तां याति यतस्तनाधिकं मनः ॥
रौद्राद्यो रसा दीप्त्या लस्यन्ते काव्यवर्तिनः ।
तद्व्यक्तिहेत् शब्दार्थावोजोऽधिष्ठाय तिष्ठति ॥
समयंकत्वं काव्यस्य यत्तु सर्वरसान्प्रति ।
स मसादो गुणो होयः सर्वसाधारणक्रियः ॥

—ध्वत्यात्रोक से चद्वृत द्रष्टन्य, सरस्वतीकण्ठाभरण, पृ० ७८३-५ २. यर्व रसानौ गुणारम्भकरवेऽपि (सङ्कराशिसिटिः)। तथया—स्टाइङ्कारता श्रीजित्यम्। भावतो वावयवृत्तिभौविकश्वम्, क्रोभादावप्यतीवता माधुर्यम्, आश्रयोत्कर्मे चदात्तत्वम्, अर्थस्य अभीष्टतमता प्रेयः वीप्तरस्तर्वे कान्तिः इति । —भोण, सरस्वतीकण्ठाभरण, पृ० ७८५ इन्हें रसारब्धक कहा गया है। ये गुण भी अपृथग्यत्ननिवंत्यं हैं। • इनका रस से सङ्कर नहीं होता।

रसारम्भक गुण-वर्ग में भोज ने आनन्दवर्धन की माधुर्यादि तीन गुणों की घारणा को ही स्वीकार किया है। उनके इलोकों को उद्भूत कर भोज ने उनका पूणेंत: अनुसरण किया है। थोड़ा-सा भेद यह है कि उन्होंने आनन्दवर्धन के माधुर्य में दण्डी के अग्राम्यता माधुर्य को भी जोड़ दिया है। अग्राम्यता को भोज ने बहुत महत्त्वपूर्ण माना है। उसके अभाव में कोई वाक्य काव्य नहीं कहा जा सकता। अतः, भोज के मतानुसार अग्राम्यता माधुर्य काव्य में सर्वत्र रहता है। माधुर्य गुण श्रुङ्गार और करुण रसों के साथ अनिवार्यतः संलग्न रहता है। माधुर्य गुण श्रुङ्गार और करुण रसों के साथ अनिवार्यतः संलग्न रहता है। बोज गुण की रौद्र आदि रसों के साथ अचल स्थिति रहती है। प्रसाद गुण का सभी रसों में नियत निवास रहता है। इस गुण के अभाव में रस की अनुभूति सम्भव नहीं होती। रसानुभूति के लिए ये गुण आवश्यक हैं। इसलिए इन्हें रसारम्भक कहा गया है।

शोज का रसानुरूपसन्दर्भत्व प्रवन्ध-गुण रस से अविच्छेद्य रूप से सम्बद्ध है। इसमें रसानुरूप शब्दयोजना पर वल दिया गया है। अर्थानुरूप छन्दस्त्व गुण में भी रसानुरूप छन्द-योजना वाञ्छनीय मानी गयी है। इसपर 'गुण और औचित्य' खण्ड में विचार किया जा चुका है। इन दोनों गुणों का आधार रस ही है।

स्पष्ट है कि भोज बहुलांश में वामन की गुण-घारणा से प्रभावित होने पर भी व्वनिप्रस्थान के प्रतिष्ठाता आनन्दवर्धन के रस-व्वनि-विषयक विचार के प्रभाव से सवर्था मुक्त नहीं रह सके थे। अतः उन्होंने वामन के मतानुसार कुछ गुणों को शुद्ध शब्दगत एवं अथंगत भी माना है तथा आनन्दवर्धन के अनुसार कुछ गुणों को रसगत भी।

#### रत्नेश्वर

भोज के टीकाकार रहिन्दर की गुण-घारणा के परीक्षण के कम में हम देख चुके हैं कि उनका विचार सुव्यवस्थित नहीं है। उनके विवेचन में स्वती-विरोध के अनेक उदाहरण मिलते हैं। गुण और रस के पारस्परिक सम्बन्ध की विवेचना में भी उन्होंने परस्पर विरोधी मान्यताएँ प्रकट की हैं। उन्होंने गुण को रस का घम मानने वाले सिद्धान्त का खण्डन किया है। उनकी मान्यता है कि काव्य में रस की स्थिति सार्वत्रिक नहीं; किन्तु गुण सर्वत्र रहता है। वे भोज की तरह गुण को काव्य का मुख्य छोभा-हेतु धम मानते हैं। उसके

अभाव में काव्यत्व की कल्पना नहीं की जा सकती। काव्य में धवंत्र गुण की अनिवायं स्थिति रहती है। अतः रत्नेष्ट्यर के अनुसार गुण को रस का धमं मानने में अनुपपत्ति यह है कि रस-धमं मानने पर गुण को भी रस की तरह काव्य का अनित्य धमं मानना पड़ेगा, जो उचित नहीं। वे गुण को रसावलम्बी मानने वाली धारणा के भी विरोधी हैं। भोज के चौबीस गुणों में से माध्यपित तीन गुणों को रस-गुण मानने का भी रत्नेश्वर ने विरोध किया है। उनकी मान्यता है कि प्रसाद, श्लेप आदि सभी गुण शब्दगत हैं। अतः, दोनों को पृथक्-पृथक् वर्गों में विभक्त करने का कोई आधार नहीं। उन्होंने माध्यपित तीन गुण मानने वाले आनन्दवर्धन के सिद्धान्त का खण्डन किया है।

भोज की तरह रत्नेश्वर ने भी आनन्दवधंन के द्वारा प्रवत्त माधुयं आदि तीन गुणों की परिभाषा को ही स्वीकार किया है। वे गुण को रस के व्यञ्जक भी मानते हैं। माधुयं गुण श्रुङ्गार एवं करुण रसों का व्यञ्जक माना गया है। इसीलिए उनत रसों को रत्नेश्वर ने यधुर कहा है। माधुयं को श्रुङ्गार आदि का व्यञ्जक मानने पर भी वे उसे शब्दार्थंगत गुण ही स्वीकार करते हैं। आनन्दवर्धन के माधुर्याद गुण-लक्षण को प्रहण करने पर भी उनकी व्याख्या उन्होंने अपने ढंग से की है। आनन्दवर्धन के ओज को रत्नेश्वर प्रीढि मानते हैं। शब्दगत प्रीढि की व्याख्या करते हुए उसे पारुष्य एवं शैथिल्य का विपरीत-धर्मा कहा गया है। उसकी व्यञ्जना दीर्धसमास पद-रचना से होती है; पर कहीं-कहीं असमास या अल्पसमास से भी वह व्यञ्जित हो सकती है।

माधुयं-व्यत्यय दोप के वर्णन-प्रसङ्ग में स्तेश्वर ने माधुयं को शब्दार्थं का चित्त-द्रृति-विधायक धर्म माना है। "आनन्दवर्धन की तरह वे माधुयं को मन को बाद्रंता भी कहते हैं। यह श्रृङ्गार और कक्ष्ण रसों में रहता है। "

रत्नेश्वर ने काब्य में सर्वत्र रस की स्थिति नहीं मानी तथा उसे काब्य में प्रधान तत्त्व भी स्वीकार नहीं किया; किन्तु भोज के 'काब्यसर्वस्व' पर टीका

१. अम नायं नियमो यत् सर्वत्र रसः प्रध निमति । तदा अत्र गुर्येष्विप कर्यं तदालम्बननियमः ? —सरस्वतीकण्ठाभरण, रत्नेश्वर की टीका, पृ० ४६

२. किञ्चात्र प्रसादादिवत् श्तेपादयोऽपि शब्दार्थंगता एव प्रत्यभिश्वायन्ते तश्कथमयै विभागः १ — बही, पृ० ४३

३. शुक्तारकरुणी हि मधुरी, ततस्तद्रयञ्जकोऽयोऽपि मधुरः । - वही, पृ० ७१

४. शब्दार्थयोः उचिता प्रौढिरोजः । × ×शब्दस्य तु ( प्रौढिः ) पारुव्यशे थिल्यव्यति-करस्रमणा । सा च वयचित् समासदीर्थतया व्यव्यते । ववचिदन्यथापि व्यव्यते । —वही, पृ० २=

५. शब्दार्थयोश्चित्तद्रुतिविधायित्वं माधुर्यम् । - वही, पृ० ३२

६. सा च शृङ्गारकरणान्यतरमकाशानुगुणव्यापारावेशेन भवति । - वही पृ० २६

करते हुए उन्होंने एक स्थल पर रस को काव्य-सर्वस्य स्वीकार किया है। उन्होंने प्रसाद गुण से रसाभिष्यक्ति मानी है। भोज की तरह रत्नेश्वर ने भी रस और व्वनि को गुण मान लिया है। 2

स्पष्ट है कि रत्नेश्वर के विचार में स्थिरता नहीं है। कहीं वे गुण के रसगत होने का विरोध करते हैं, कहीं रस को काव्य का अनित्य धर्म मानते हैं; पर अन्यत्र वे माधुर्याद को चित्तद्रुति आदि का स्वरूप तथा रसव्यञ्जक मान लेते हैं और रस को काव्य का सर्वस्य भी मान लेते हैं। अग्निप्राणकार

अग्निपुराण में गुण को रसाश्चित नहीं मानकर शब्दार्थ पर आश्चित माना
गया है। गुणों के तीन वर्ग स्वीकृत हुए हैं—(क) शब्दगत गुण-वर्ग, (स)
अर्थगत गुण-वर्ग एवं (ग) उभयगत गुण-वर्ग। दलेप आदि सात गुणों के विषय
में यह कहा गया है कि वे काव्य के शब्द-रूप शरीर पर आश्चित रहते हैं।
माधुर्य आदि अर्थ-गुण अर्थ पर आश्चित रहते हैं तथा प्रसाद आदि उभय-गुण
शब्द और अर्थ दोनों का उपकार करते हैं। विष्कर्णत:, अग्निपुराणकार
दण्डी और वामन की तरह गुण को शब्दार्थ का धर्म मानते हैं, रस का धर्म
नहीं। आनन्दवर्षन की तरह एक स्थल पर अग्निपुराण में बोज को रौद्र और
वीर रसों का गुण कहा गया है। ४

रुद्रट

रुद्रट की गुण-घारणा के विवेचन में हम देख चुके हैं कि उन्होंने गुण शब्द का प्रयोग बड़े सामान्य अर्थ में किया है। वे गुण को वाक्य से सम्बद्ध मानते हैं। उन्होंने ऐसे शब्दों की योजना पर बल दिया है, ओ रचना में चाक्ता का आधान कर सकेंं। इससे स्पष्ट है कि रुद्रट गुण को शब्दार्थ-घमं ही मानते थे।

निसाधु

रुद्रट के टीकाकार निमसाधु ने गुण और रस के पारस्परिक सम्बन्ध पर विचार किया है। उन्होंने गुण शब्द का प्रयोग वड़े ही ब्यापक अर्थ में किया

१. काव्यसवस्य रसप्रकाशः । - वही, रश्नेश्वर की टीका, पृ० ३३

२. ध्वननव्यापारीन्नेपाच्च गुणत्वलाभः। -वही, पृ० ११८

३. शब्दमाश्रयते कान्य' शरीर' यः स तद्गुणः । और— शब्दार्थावुपकुर्वाणो नाम्नोभयगुणस्मृतः ॥ अन्निपुरण, ३४६,४,१८

४. वही, ३४६,१०

४. रचयेत्तमेव वावयं रचनायाः यः करोति चाहरवम् !- स्ट्रट, वाव्यातः ह्यार २,६

हैं। उनके मतानुसार गुण काव्य का सीन्दर्य है। इस प्रकार रीति, अलङ्कार रस बादि मभी तत्त्व काव्य के गुण हैं। वे शब्दालङ्कार और रीति को शब्द-गुण मानते हैं। अर्थालङ्कार उनके अनुसार अर्थगत गुण हैं। रस सीन्दर्य आदि की तरह सहज गुण है। अलङ्कार आदि कृत्रिम गुण हैं; किन्तु रस सहज गुण है। रस को काव्य का गुण मानने वाला सिद्धान्त काव्यशास्त्र के आचारों को मान्य नहीं हुआ। रस काव्य का प्रधान तत्त्व है। उसे गुण मानना उचित नहीं।

सानन्दवर्धन ने ध्वन्यालोक में रस को काव्य का गुण मानने वाले सिद्धान्त को पूर्वपक्ष बनाकर खण्डित किया है। पूर्वपक्ष का सिद्धान्त इस प्रकार प्रस्तुत किया गया है— कुछ लोग यह मानते हैं कि इतिवृत्त के साथ रस का शरीर बौर आत्मा-जैसा सम्बन्ध नहीं माना जाना चाहिए; दोनों में गुणी और गुण का सम्बन्ध माना जाना चाहिए। शरीर में आत्मा की तरह रस को शब्दार्थ या इतिवृत्त-रूपी काव्य-शरीर का शरीरों मानने में आपित्त यह है कि आत्मा के अभाव में भी शरीर की पृथक् सत्ता रह सकती है, पर रस से पृथक् बाच्य की सत्ता नहीं रहती। यदि शब्दार्थ काव्य का शरीर और रस उसका प्राण होता, तो जिस प्रकार लोक में प्राण से पृथक् भी शव की सत्ता रहती है, उसी प्रकार काव्य के शरीर की भी रस से अलग सत्ता पायी जाती; किन्तु ऐसा नहीं होता। रस की इतिवृत्त में अनिवार्य स्थित रहती है; अता उसे इतिवृत्त का गुण मानना ही समीचीन है। जिस प्रकार गुण और गुणी की पृथक्-पृथक् सत्ता नहीं रह सकती, उसी प्रकार रस और इतिवृत्त की पृथक्-पृथक् सत्ता नहीं रह सकती, उसी प्रकार रस और इतिवृत्त की पृथक्-पृथक् सत्ता नहीं रह सकती, उसी प्रकार रस और इतिवृत्त की पृथक्-पृथक् सत्ता नहीं रह सकती, उसी प्रकार रस और इतिवृत्त की पृथक्-पृथक् सत्ता नहीं रह तो। अतः इतिवृत्त गुणी है और रस उसका गुण। के

उक्त युक्ति का खण्डन आनन्दवर्धन ने यह कर किया है कि मानव शरीर के गोरे वर्ण आदि की तरह रस को वाच्यार्थ- रूप इतिवृत्त का गुण नहीं माना जा सकता। यदि इतिवृत्त के साथ रस का वैसा ही सम्बन्ध होता, जैसा शरीर के साथ गौर आदि वर्ण का होता है तो जिस प्रकार शरीर को दंखते ही उसके गोरेपन की भी प्रतीति सबको अनिवार्यतः हो जाती है, उसी प्रकार इतिवृत्त के वोघ के साथ ही सहृदय तथा असहृदय सभी को रस की अनुभूति

रणारम्भः । — रुद्रट, का॰्यालङ्कार की टीका, १२ पृ० १४० २. अत्र केचिदाहुः — गृणगुणि व्यवहारी रसादीनामितिवृत्तादिभिः सह, न तु जीव-शरीर व्यवहारः । रसादिमयं हि बाच्यं प्रतिभासते, न तु रसादिभिः पृथःभूत-मिति । — आनन्दवर्धन, ध्वन्यालोक, ३ पृ० ४१६

१. काष्यस्य शब्दाधी शरीरम् । तस्य वक्षीवितवास्तवादयः कटककुण्डलादय इव कृत्रिमा अलङ्काराः । रसास्तु सौन्दर्यादय इव सहजा गुणाः इति भिन्नः तत्प्रक-

भी खनश्य हो जाती । अयं-बोध रिसक अरिसक—सनके लिए सम्भवहै ; किन्तु रसानुभूति केवल रिसकों को ही हो पाती है । आनन्दवर्धन की यह उचित मान्यता है कि व्यक्ष्य अयं की प्रतीति घट्टार्थ के व्युत्पादक व्याकरण, कोश आदि के जान से नहीं हो पाती । उस ज्ञान से वाच्य-अर्थ का बोध तो हो सकता है; किन्तु व्यक्ष्यार्थ-प्रतीति केवल काव्य-ममंज्ञ सह्दय को ही हो सकती है । इससे यह सिद्ध है कि इतिवृत्त को समझने वाले सभी व्यक्ति रस का अनुभव नहीं कर सकते । अतः, रस इतिवृत्त का गुण नहीं ।

यह प्रश्न किया जा सकता है कि उत्तम कोटि के रत्न की उत्कृष्टता कोई पारखी ही समझ पाता है, सभी उसे परख नहीं पाते; फिर भी उसका गुणत्व तो असिद्ध नहीं हो जाता। उसी प्रकार इतिवृत्त के रसमयत्व-रूप गुणोत्कर्प को सभी नहीं समझ सकें तो इससे उसका गुणत्व खडित नहीं हो सकता। व आनन्दवर्धन ने इस शङ्का का युविउसङ्कत समाधान प्रस्तुत किया है।

उत्कृष्ट रत्न की जातीयता और रस की समान मानना उचित नहीं।
रसादि की प्रतीति विभाव आदि वाच्य से कुछ विलक्षण होती है, जब कि
उत्कृष्ट रत्न-जातीय रूप से भासित होने वाले रत्न में उसकी उत्कृष्टता उससे
अभिन्न रूप में प्रतीत होती है। दूसरे शब्दों में, रत्न की उत्कृष्टता रत्नस्वरूप
ही होती है, किन्तु रस वाच्य से कुछ विलक्षण होता है। अतः, उत्कृष्ट रत्न की
उत्कृष्टता का दृष्टान्त इतिवृत्त और रस के सम्बन्ध के दार्ष्टान्तिक से भिन्न
स्वभाव का है। विषम दृष्टान्त से किसी मत की पृष्टि नहीं हो सकती। रत्न
की जातीयता उसी में लीन है; अतः सभी देखने वालों को उसके जात्यत्व का
बोध नहीं हो पाता, केवल रत्न-परीक्षक ही उसे जान पाते हैं; किन्तु विभाव
बादि वाच्य के धर्म रस आदि उससे कुछ पृथक् प्रतीत होते हैं, वे वाच्य-रूप
नहीं हैं, अतः वाच्यार्थ को समझने वाले सभी व्यक्तियों को रसादि की प्रतीति
नहीं हो, यह स्वाभाविक ही है। इसलिए रस को रत्न की जातीयता की तरह
वाच्य का धर्म नहीं माना जा सकता। है निष्कर्ष यह कि इतिवृत्त में रस न तो

१. अत्रोच्यते—यदि रसादिमयमेव वाच्यं यथा गौरत्वमयं शरीरम्, एवं सति यथा शरीरे प्रतिभासमाने नियमेनेव गौरतः प्रतिभासते सर्वस्व, तथा बाच्येन् सहैव रसादयोऽपि सहृद्यासहृद्यस्य च प्रतिभासरन् ।

<sup>—</sup> आनन्दवर्धन, ध्वन्यात्रोक ३ पृ० ४१७ २. स्यान्मतम् रत्नानामिव जात्यरवं प्रतिपत्तृ विशेषसवैद्यं वाच्यानां रसादिमयत्व-मिति । वही, ३ पृ० ४१७

इ. .... नेवम्, यतो यथा जात्यत्वेन प्रतिभासमाने रतने रत्नस्वरूपानितिरिक्तत्वमेव लक्ष्यते, तथा रसानां विभानुभावादिरूपवाच्यानितिरिक्तत्वमेव लक्ष्येत, न चैव म् ।

—आनन्दवर्धन ध्वन्यालोक ३ पृ० ४१८

शरीर में गौरवर्णत्व आदि गुण की तरह रहते हैं, न उत्कृष्ट रतन में उत्कृष्टता आदि गुण की तरह। रस वाच्य से विलक्षण है। उसे वाच्य का गुण नहीं माना जा सकता।

# प्रतिहारेन्द्रराज

उद्भट के टीकाकार प्रतिहारेन्द्रराज ने आनन्दवर्धन के माधुर्य आदि तीन गुणों को स्वीकार करने पर भी उन्हें रस-धर्म नहीं माना है। उनकी मान्यता है कि घटद और अर्थ ही काव्य हैं, जिनमें गुण सीन्दर्य की सुव्टि करते हैं। अतः गुण शब्दार्थ के ही घर्म हैं। वे रस के सहायक हैं। प्रतिहारेन्दु रस को काव्य की आत्मा मानते हैं। उनके मतानुसार शब्द और अर्थ काव्य के शरीर-भूत हैं। व काव्य-शरीर में ही गुण रहते हैं। काव्य-शरीर में स्थित माधुयं और ओज गुणों से पूष्ट प्रसाद गुण रस की अभिव्यक्ति में सहायक होता है। गुण को भी रस की तरह काव्य का नित्य धर्म माना गया है। दोनों में भेद यह है कि गुण शब्द और अर्थ के घर्म हैं और रस उनकी आत्मा। गुण के अभाव में भी काव्य की सत्ता नहीं। प्रतिहारेन्द्रराज ने अंशतः आनन्दवर्षन की घारणा का अनुगमन किया है और अंशतः वामन की मान्यता को स्वीकार किया है। रस को काव्य की आत्मा मानने में, प्रसाद को रसव्यञ्जना के लिए भावश्यक मानने में तथा माधुर्य को आह्नादकरव मानने में उनपर आनन्दवर्धन का प्रभाव स्पष्ट है। गुण को शब्दार्थ का नित्य धर्म मानने में वामन की मान्यता की स्पष्ट स्वीकृति है।

#### विद्यानाथ

विद्यानाथ ने गुण को केवल शब्दगत माना है। वे उसे रस-गत नहीं मानते । उनके टीकाकार कुमारस्वामी की मान्यता है कि प्राचीनों के गुण-सिद्धान्त को स्वीकार करने पर भी विद्यानाथ ने हृदय से आनन्दवर्धन की तद्विषयक घारणा को ही अपनाया है। इसीलिए काव्य-प्रकरण में विद्यानाथ

 कान्यं खलु गुणसंस्कृतरान्दार्भशरीरत्वात् ।—कान्याचंकार सार संग्रह, प्रतिहारेन्द्र को टीका पु॰ दृ१

३. रसाभिन्यनितरच यथायोग माधुर्योजोध्यां तारतम्येनावस्थिताध्याम् उपवृ हितौ

योऽसी प्रसादात्मा प्रणः, तेन क्रियते।-वही, पृ० ८३

२. न खलु कान्यस्य रसानां वा अलंकार्यालंकारभावः, किन्तु आत्मशरीरभावः। रसाः हि कान्यस्य आत्मानेन न्यवस्थिताः, शब्दार्थां च शरीररूमक्ष्या । - वही, 90 53

ने स्वयं गुण को आत्मा का उत्कर्ष-साघक शौर्य आदि गुण के समान कहा है। इससे स्पष्ट है कि विद्यानाथ के विचार में स्थिरता का अभाव है। यदि गुण को केवल शब्द-धर्म माना जाय—जैसा कि विद्यानाथ ने स्वयं कहा है—तो उसे शौर्याद की तरह आत्मा का उत्कर्ष-साघक कैसे कहा जा सकता है? वस्तुत: विद्यानाथ आनन्दवर्धन की गुण-धारणा का उपेक्षा नहीं कर सके थे।

#### आनन्दवधंन

आनन्दवर्धन की गुण और अलङ्कार-विषयक घारणा के निवेचन में हम देख चुके हैं कि उन्होंने ही सर्वप्रथम गुण को रस के घमं के रूप में प्रतिष्ठित किया। उनके पूर्व भी माघ ने गुणों को रस-भाव आदि पर आधित कहा था। इसके आघार पर इतना तो अवश्य कहा जा सकता है कि गुण को रसाधित मानने वाली घारणा आनन्दवर्धन के बहुत पूर्व भी थी; किन्तु यह नहीं कहा जा सकता कि किसी आचार्य ने उनके पूर्व उसे व्यवस्थित रूप प्रदान किया था। आनन्दवर्धन ने तार्किक पद्धति पर गुणों का रसधमंत्व सिद्ध किया और उनके वाद यही मान्यता भारतीय काव्यशास्त्र में बहुमान्य हुई। मम्मट विश्वनाय आदि घ्वनिवादी आचार्यों ने आनन्दवर्धन की गुण-विषयक मान्यता को ही स्वीकार किया है। पण्डितराज जगन्नाथ के इस विषय में कुछ स्वतन्त्र रूप से विचार किया है। गुण और रस के पारस्वरिक सम्बन्ध के विषय में आनन्दवर्धन की घारणा पर विस्तार से विचार किया जा चुका है। अतः, यहाँ उनकी मान्यता का सार संक्षेप में प्रस्तुत कर देना ही पर्याप्त होगा।

अानन्दवर्धन की धारणा मूलतः यह है कि गुण काव्य के अङ्गी रसादि रूप अर्थ को अवलम्बन लेकर रहता है। वह उपचार से हो शब्दार्थ का धर्म कहा जाता है। वस्तुतः, श्रङ्कार आदि रस ही मधुर होते हैं। अतः, श्रङ्कार आदि से युक्त काव्य में माधुर्य आदि गुण रहा करते हैं। रस धर्म होने के कारण गुण रस से ही नियमित होते हैं। वक्ता, वाच्य, विषय आदि का औचित्य मी उसका नियामक है। गुण का विषय निर्धारित है। विशेष रसों में ही विशेष गुण रहा करते हैं। श्रङ्कार आदि में माधुर्य गुण तथा रौद्र आदि में ओज गुण रहता है। प्रसाद सभी रसों में अनिवार्यतः रहता है। वह रसाभिव्यक्ति के

१. वस्तुतस्तु X X अन्तर्भावे रखेषादिगुणानां रसधर्मत्वम् । X X अत एव स्वयमेवोक्तवान् कान्यप्रकरणे — X X खेषादयो गुणास्तत्र शौर्यादय इव स्थिताः । आत्मोत्कर्पवहाः — प्रतापरुद्रयशोभूषण को टीका २ पृ० २४३

a. नैकमोजः प्रसादो वा रसभावविदः कवेः ।—माघ, शिशुपाल वघ, २,८३

लिए आवश्यक है। माधुगं ओज और प्रसाद गुण कमशः वित्त की द्रुति, दीन्ति एवं विकास की अवस्थाएँ हैं।

### अभिनवगुप्त

व्यत्यालोक लोचन में अभिनव ने आनन्दवर्धन की ही गुण और रस-विषयक घारणा को स्पष्ट किया है। गुण काव्य के अङ्गी रस पर आधित रहता है। शब्दार्थ को मधुर कहना उपचार-मात्र है।

#### मम्मट और विश्वनाथ

मम्मट एवं विश्वनाथ की गुण-घारणा के विवेचन में यह देखा जा चुका है कि उन्होंने आन्न्दवर्धन की तरह ही गुण को रस-धर्म माना है। उनके मतानुसार उपचार से गुण को शब्दगत भी कहा जाता है।

#### पण्डितराज जगन्नाथ

अद्धेत वेदान्त मत के अनुयायी होने के कारण पण्डितराज गुण को रसधमें नहीं मानते। रस काव्य की आत्मा है। आत्मा निगुंण होती है। अत:, जगन्नाय के अनुसार गुण शब्दार्थं-धमं ही माना जाना चाहिए। यह मान लेने पर भी जगन्नाय शब्दार्थं के साथ रस को भी गुण का आधार मान लेते हैं, जिससे उसका रस-धमंत्व सिद्ध हो जाता है। वेदान्त में आत्मा की उपाधियों की कल्पना की गयी है, जिनमें गुण रह सकता है। पण्डितराज को भी रस की उपाधियों में गुण का सद्भाव स्वीकार करने में आपत्ति नहीं।

उपयुंक्त विवेचन से गुण और रस के पारस्परिक सम्बन्ध के विषय में दो प्रकार की मुख्य घारणाएँ सामने आती हैं। अलङ्कार एवं रीति-प्रस्थानों में गुण को शब्दार्थ का नित्य घमं माना गया एवं रस को गुण का अङ्ग बना दिया गया। इसके विपरीत ध्वनि-प्रस्थान में रस को काव्य का अङ्गी माना गया और गुण को रस-धमं मानकर अप्रधान बना दिया गया। मोज, विद्यनाथ आदि की घारणा दोनों की मध्यवीतनी है, जिसमें गुण को शब्दार्थ का भी घमं माना गया है और रस का भी। हमने प्रस्तुत ग्रन्थ में अन्यत्र इस तथ्य पर विचार किया है कि गुण के शब्दार्थ गत एवं रसगत; दोनों वर्ग वाल्खनीय हैं।

### गुण और लक्षण

भारतीय काव्यशास्त्र में गुण, बलङ्कार आदि की तरह लक्षण का स्वतन्त्र अस्तित्व नहीं रह पाया। भरत ने छत्तीस लक्षणों का उल्लेख किया है। सैद्धान्तिक रूप में परवर्ती आचार्यों ने भी लक्षण के स्वरूप पर विचार किया है। भोज ने उसकी संख्या चींसठ कर दी। कुछ आचार्यों ने उसके दस भेद ही स्वीकार किये। किन्तु, व्यवहार में लक्षण का काव्य-तत्त्व के रूप में अध्ययन प्रायः समाप्त हो गया है। इसका कारण यह है कि गुण, भाव और सलङ्कार के स्वरूप से लक्षण के स्वरूप का इतना साम्य था कि पीछे चलकर गुण एवं अलङ्कार आदि से पृथक् उसके अध्ययन की आवश्यकता ही लोगों ने नहीं समझी। इतना होने पर भी यह कहना युक्तिसङ्कत नहीं होगा कि लक्षण गुण एवं अलङ्कार से अभिन्त हैं। प्रस्तुत खण्ड में हम गुण और लक्षण के साम्य एवं वैषम्य का विवेचन करेंगे।

भरत के नाट्यशास्त्र में गुण, अलङ्कार तथा लक्षण का पारस्परिक पार्यक्य निरूपित नहीं हुआ है और न काव्य में उनके स्थान का ही निर्धारण हुआ है। अभिनव गुप्त ने काव्य में उक्त तत्त्वों का स्थान-निरूपण किया है। अभिनव के पूर्व भी इस विषय पर अनेक प्रकार की घारणाएँ प्रकट की गयी थीं; किन्तु वे निर्दोष नहीं कही जा सकतीं। अभिनव-भारती में अभिनवगुप्त ने इस प्रकार की दस घारणाओं का उल्लेख कर उनकी परीक्षा की है। उन्होंने इस विषय में प्रचलित दस मान्यताओं को 'दशपक्षी' कहा है। यहाँ हम अभिनव-भारती में प्राप्य लक्षण-विषयक घारणाओं का समीक्षात्मक अध्ययन प्रस्तुत करेंगे।

१. गुण, लक्षण और अलङ्कार के पारस्परिक सम्बन्ध एवं काव्य में उनके स्थान के सम्बन्ध में एक मत यह है कि आश्रय-भेद से गुण और लक्षण की भिन्नता स्पष्ट है। गुण कःव्य के प्राण-भूत रस में रहते हैं और लक्षण उसके शरीरमूत शब्दार्थ में। लक्षण शरीर-धर्म हैं और गुण आत्म-धर्म। अतः दोनों के ऐक्य की भ्रान्ति हो ही नहीं सकती। इस मत के अनुयायी लक्षण

विश्वपणं चाक्षरसंइतिश्च शोमाभिमानौ गुणकोर्तनं च।
प्रोत्साइनोदाइरणे निरुक्तं गुणानुवादोऽतिशयः सहेतुः ।।
सारूप्य मिध्याभ्यवसाय सिद्धि पदोच्चयाकृन्द मनोरथाश्च।
आख्यान याच्च्याप्रतिषेध पृच्छादृष्टान्त निर्भासन संशयाश्च ।।
आशीः प्रियोक्तिः कपटः क्षमा च प्राप्तिश्च पर्चात्तपर्नं तथेव ।
अर्थानुवृत्तिद्धपपिचयुक्ती कार्योऽनुनोतिः परिदेवनं च ॥
पद्त्रिशहेतानि तु सक्षणानि "। – ना० शा०, अ० भा० १६, १-४

को शरीरिनिष्ठ मानते हैं। इससे उनका अल द्धार से भी भेद स्पष्ट हो जाता है। लक्षण शरीर से अपृथक्-सिद्ध होते हैं, जबिक अल द्धार पृथक्-सिद्ध । इस तब्य को लोक के इस उदाहरण से समझा जा सकता है कि अल द्धार हार आदि आमूषण के समान हैं, जिनकी शरीर से पृथक् सत्ता रहती है। शरीर से योग होने पर वे उसकी शोभा बढ़ाते हैं, जबिक लक्षण शरीर के सामुद्रिक लक्षण के समान होते हैं जो शरीर से पृथक् अस्तित्व नहीं रखते। जिस प्रकार आंखों की दीघंता, त्वचा की कोमलता आदि की शरीर से पृथक् सत्ता नहीं, उसी प्रकार काव्य के लक्षण की काव्य-शरीर से पृथक् सत्ता नहीं, उसी प्रकार काव्य के लक्षण की काव्य-शरीर से पृथक् सत्ता नहीं होती। लक्षण दो प्रकार के माने गये हैं—(क) सहज या सिद्ध-रूप तथा (ख) आहार्य या साव्य-रूप। नेत्र की विशालता आदि सिद्ध लक्षण हैं तथा विशेष प्रकार की मिल्लिमा में उत्पन्न शारीरिक कमनीयता साध्य लक्षण। शरीरिनिष्ठ उक्त लक्षण अल द्धारों से अल ड्कृत होते हैं। अल द्धार से लक्षण जन्य रूपगत सीन्दर्य की केवल वृद्धि हो सकती है। लक्षण के अभाव में अल द्धार के सद्धार से भी काव्य में सीन्दर्य नहीं आ सकता। है

सभिनव गुप्त की मान्यता है कि उक्त मत के अनुयायी कथा के प्रधान चरित्र के व्यक्तित्व का गुण लक्षण को मानते हैं। व्यक्तिनव के इस कथन का आधार सम्भवतः यह है कि सिद्ध-रूप लक्षण का उदाहरण 'श्यामा विश्वालाक्षी' तथा साध्यरूप लक्षण का उदाहरण 'मत्तमातङ्गगामिनी' दिया गया है। उक्त दोनों उदाहरण नायिका के रूपगत आकर्षण के सिद्ध एवं साध्य क्यों के हैं। अतः, अभिनवगुप्त यह मानते हैं कि यह मत लक्षण का सम्बन्ध काब्य के प्रधान

१. इह गुणास्तावदात्मिन चिन्मये शृङ्गारादी वर्तन्ते, शृङ्गारे चावश्यं च लहयत इति पृथक् सिद्धत्वादलक्कारः शरीरनिष्ठमेव यत्पदं (अ) पृथक् सिद्धः तत्वक्काणम्, येन शरीरस्य सौन्दर्यं जायते । तच्च सिद्धस्यं साध्यस्यं वा, यथां श्यामिति 'मदमन्थर-गामिनी' इति च। पतदेव लक्षणं तच्चालिङ्क्यते । अलङ्कारेषु वर्तं काव्यं लक्षणेविना न शोभते । क्रियावाच्योपमेयमेदेन तदेतत्त्वस्यं दिधेति यवा 'श्यामा विशालाक्षी', 'मत्तमातङ्गगमिनी' इति च।—ना० शा०, अभिनव-भारती० १६ प० २६१

२- तत्र प्रवमपक्षे वर्षनीयप्रधानभूताधिकारपुरुपगत गुणविभाग व कान्ये पर्यवसीयते । —वद्दी, पृ० २८६

चरित्र से जोड़ता है। इस अभिमत को स्वीकार कर लेने पर लक्षण-सम्बन्धी उक्त मत अप्रामाणिक सिद्ध हो जाता है। भरत के छत्तीस लक्षण केवल नायक-नायिका के स्वरूप से ही सम्बद्ध नहीं हैं। उक्त मत को निस्सार सिद्ध करने के लिए ही अभिनव ने उक्त मतानुसार लक्षण को वर्णनीय प्रधान पुरुष के गुण से अभिन्न बताया है।

वस्तुतः उक्त मान्यता पर विचार करने से ऐसा जान पड़ता है कि जो स्थान वामन अपने शब्दार्थगत गुणों को काव्या में देना चाहते ये वही स्थान यहां लक्षण को दे दिया गया है। वामन ने शब्दार्थ की शोभा का आवश्यक धर्म गुणों को स्वीकार किया है। उनके अभाव में अलङ्कार की कोई उनयोगिता नहीं। गुणजनित शोभा की ही वृद्धि अलङ्कार करते हैं। लक्षण और अलङ्कार के सम्बन्ध में ऐसी ही धारणा उक्त मत में व्यक्त की गयी है। उक्त सिद्धान्त को मानने वालों ने रसगत माधूर्यादि गुणों से लक्षण का भेद निरूपण किया है। उन्होंने प्राचीनों के दस शब्दार्थगुणों पर विचार नहीं किया है। स्पब्ट है कि उक्त मतावलम्बी उत्तर-व्वनि-काल के आचार्य होंगे। हमने अन्यत्र यह स्थापना की है कि काव्य में आत्म-धर्म माधुर्य आदि गुण आवश्य ग्राह्य हैं; किन्तु अवयव-गत श्लेपादि गुण भी त्याज्य नहीं। अतः, काव्य में शब्दगत एवं अर्थगत गणों से भिन्न लक्षण का स्थान-निर्धारण वाञ्छनीय है। भरत ने स्वयं भी ग्णों को शब्दार्थं का धर्म ही स्वीकार किया है, जो परम्परया रस से सम्बद्ध हैं। उथत मत की परीक्षा से यह स्पष्ट हो जाता है कि उसके अनुपायी लक्षण को काव्य के शरीर-भूत शब्दार्थ से अपृथक् सिद्ध धर्म मानते हैं। गुण को काव्य को आत्मा शृङ्कार आदि का धर्म तथा लक्षण को शरीर का धर्म कहा गया है। स्पष्ट है कि इस सन्दर्भ में शरीर से अभिप्राय काव्य-शरीरभूत शब्दायं का होगा, काव्य-गत नायक-नायिका के शरीर का-जैसा कि अभिनव गुप्त ने माना है-नहीं। अत. मेरी सम्मति में उक्त धारणा की यह व्याख्या समीचीन जान पड़ती है कि गुण काव्य की आत्मा रस में रहते हैं। लक्षण उसके शरीर-निष्ठ हैं अर्थात् शब्दार्थं के अपृयक्सिद्ध धर्म हैं तथा अलङ्कार काव्य-शरीर के पृथक्-सिंढ तत्त्व हैं, जो काव्य-लक्षण को अलङ्कृत करते हैं। इस व्यास्थान से भरत, वामन आदि के शब्दार्थ-गुण एवं भरत के लक्षण; दोनों शब्दार्थनिष्ठ सिद्ध हाते हैं। उक्त मत में लक्षण को काव्य-पौन्दर्य का जनक कहा गया है, वामन ने भी गुणों को काव्य शोभा का नित्य हेतु माना है। इस विवेचन से स्पष्ट है कि रसगत गुणों से ही लक्षण का आश्रय-भेद उक्त मत में प्रतिपादित हुआ है।

शब्दार्थं गत गुण को स्वीकार नहीं करने के कारण उवत मत के प्रतिष्ठाता ने सक्षण का श्लेषादि गुण से पृथक् काव्य में स्थान निरूपित नहीं किया।

२. लक्षण के सम्बन्ध में दूसरे मत का उल्लेख करते हुए अभिनव ने कहा है कि कुछ लोग नाटक की कथावस्तु के सन्ध्यङ्ग से लक्षण को अभिन्न मानते हैं। इतिवृत्त के आरम्भ से उसकी चरम परिणित तक कथा में जो खण्ड होते हैं, उनका परस्पर सन्धान कर जो अङ्ग उसमें सौन्दर्य की सृष्टि करते हैं, वे लक्षण हैं। उन्हें ही अर्थ का सन्धायक होने के कारण सन्ध्यङ्ग कहा जाता है तथा रस के उपकारक होने के के कारण वृत्यङ्ग। इस मत के अनुसार लक्षण और गुण में विशेष सम्बन्ध नहीं जोड़ा जा सकता। दोनों में इतना ही साम्य देखा जा सकता है कि लक्षण भी रस के उपकारक हैं और काव्य के गुण भी रस का उत्कर्ष करते हैं।

३. गुण, अलङ्कार एवं लक्षण का पारस्परिक पार्यंक्य-निरूपण कुछ लोगों ने आश्रय, भेद के आधार पर नहीं कर, किव-प्रतिमा के व्यापार-भेद के आधार पर किया है। उनके मतानुसार काव्य-रचना में किव की प्रतिमा तीन रूपों में सिक्रय होती है और उन्हीं तीनों के फल गुण, अलङ्कार एवं लक्षण हैं। किव-प्रतिभा का प्रथम स्फुरण काव्य में रस एवं उसके धर्म गुण को मुब्टि करता है। प्रतिभावान किव का दूसरा कार्य किसी अर्थ के वर्णन के लिए उपयुक्त शब्द आदि अपादेय साधन का चयन होता है। यह वर्णना-व्यापार काव्यालङ्कारों का उत्पादक होता है। किव की शिवत का तीसरा व्यापार शब्द और अर्थ का शोधन है। विशेष शब्दों से विशेष शब्दों का तथा विशेष अर्थों से विशेष अर्थों का सङ्घटन किव-प्रतिभा का तृतीय व्यापार है। यही लक्षण का मूल है। अतः, लक्षण प्रतिभासम्पन्न किव के काव्य का शरीर है, जिस पर श्लेष आदि गुण

१. अन्ये मन्यन्ते – इतिवृत्तखण्ड (त) कान्ये व सन्ध्यक्तकानि लक्षणानीति चि अपित्रयन्ते । निमित्तमेदात् पूर्वापरसम्बन्धेन वोजोपिक्षप्ते व्यवस्थित्व प्रस्परसम्बन्धेन वोजोपिक्षप्ते विवेदणपर्यन्ते परस्परसम्बायकत्वेन सन्ध्यक्तवा । यपदेशः रसिदशेपोपयोगितया वृत्यक्षवाचोयुक्तिः, कान्यगतख्यातित्राशस्त्योपयोगितया महापुरुषगतपाशध्वजपादरेखादिवर्त्यक्षणशन्दवाच्यता । तदुक्तं तत्रैव—

लक्षणान्येव बीजार्यक्रमनिर्वाहकानि च। इति, प्रतिसन्धितदङ्गानि फलसिद्ध्युपपस्तितः ॥ इति । (कान्ये धीरोदाचादिगुणाधानं वस्तुवर्णनामङ्गिर्वेति केचित्)

<sup>—</sup>ना० शा० अ० मा० १६ पृ० २६१-६

रहते हैं। इस मत में लक्षण को गुण का आश्रय बना दिया गया है। इस सिद्धान्त में रसगत तीन गुणों के साथ श्लेप आदि दस गुणों की भी सत्ता स्वीकार की गयी है। किन-प्रतिभा के प्रथम परिस्पन्द से रसव्यञ्जक माधुयं आदि गुण उन्सूत होते हैं तथा उसके तृतीय व्यापार से काव्य-शरीरभूत लक्षण उत्पन्न होता है, जिसमें श्लेषादि गुण रह सकते हैं। इस मत के अनुसार शब्द और अर्थ का स्निग्ध स्पर्श, जो काव्य का शरीर है, लक्षण कहा जाता है।

४. चौथा मत लक्षण को प्रबन्ध-धर्म के रूप में स्वीकार करता है। व कुछ प्रवन्ध गुण और अलङ्कार से पूर्ण हो सकते हैं। ऐसे प्रवन्ध को भूपण कहा जायगा। भरत ने 'भूषण' में गुण एवं अलङ्कार की समृद्धि पर वल दिया है। मेधदूत आदि भूपण-लक्षण के काव्य हैं। इस प्रकार लक्षण सम्पूर्ण प्रवन्ध की प्रकृति के द्योतक धर्म हैं।

५. पाँचर्वे मत के अनुसार किव का अभिप्राय-विशेष ही लक्षण है। इस कथन में लक्षण का स्वरूप स्पष्ट नहीं हो पाता और न काव्य के अन्य तत्त्रों के साथ उसका सम्बन्ध ही स्पष्ट हो पाता है। यदि किव के अभिप्राय-मात्र को लक्षण मान लिया जाता तो गुण, अलङ्कार ब्राटि सभी उसके सहायक मान लिये जाते; क्योंकि किव के अभिप्राय को सशक्त बनाने में ही उनकी सार्यकता है। किन्तु, यहाँ 'अभिप्राय-विशेष' का अर्थ स्पष्ट नहीं हो पाया है।

इतिशन्दार्थयोये यं संश्रिता देवभूतयोः । कान्ये तया दशितानि सक्षणानि (विदुव धाः) ।। इति कान्ये अयस्ति तथा कश्चित् स्निग्धः स्पर्शोऽर्थशन्दयोः । यः श्रीपादिगुणन्यनितदक्षः स्याल्सक्षणस्यितः । इति,

अत्र पश्चे कविन्यापारभेदा द्गुषालङ्कारलक्षणविभागः।— ना० शा० अ० भा० १६ पृ० २८६

१. एकेपां तु दर्शनं — कवेपः प्रतिभारमा प्रथमपिरस्पन्दः ध्द्यापारवलोपनता गुणाः, प्रतिभावत एव हि रसाभिन्यञ्चनसामध्यं माधुर्यदिरुपनिवन्धनसामध्यं , न सामान्यकवेः । अनेन रा॰देनेढं वस्तु वर्णयामीत्येवं भूतवर्णनापरपर्यायदित्येय- व्यापारसंपाद्यास्त्वलङ्काराः । शब्दानमीभः शब्देरयानमीभिरयेः संबद्यामी- स्येवमात्मकस्तु यस्तृतीयः कवेः परिस्पन्दः तद्यीनात्मलाभादिशब्दात्मार्यान्त्वकाव्यशरीरसं त्रितानि वद्यमाणश्लेपादिगुणदशकसमभिव्यञ्जनव्यापाराणि शब्दावापिसंस्कारकस्पानि क्रियास्पाणि लक्षणानीति, यदुवतं तत्रवेव—

२. 'प्रवन्यधर्मी लक्षणानि' इति केचित्त, मुबते। - वही, ११ पृ० २८६

३. कवरिभिमायविशेषो लक्षणिमतीतरे पुनर्मन्यन्ते :-वही, १६ पृ० २६६ का० वा० वि०-२४

६. कुछ लोग गुण और अलङ्कार की उचित योजना को लक्षण मानते हैं। यह घारणा सक्षण को रसोचित गुण तथा अलङ्कार की योजना से अभिन्न बना देती है। उसकी पृथक् सत्ता ही इस प्रकार असिंग्ड हो जाती है। रसानु-रूप गुण-योजना को 'गुणौचित्य' कहा जाता है। इस प्रकार यह मन काव्य में उचित गुण-योजना को लक्षण से अभिन्न मानेगा।

७. सातवें मत के अनुसार काव्य का सुन्दर शरीर ही लक्षण है। अलङ्कारनिरपेक्ष होकर भी जो काव्य का शब्दार्थ रूप शरीर सुन्दर होता है, उस
सीन्दर्य का हेतु-भूत धमं ही काव्य-लक्षण है। इस प्रकार काव्य के सहज सीन्दर्य
का हेतु लक्षण को माना गया है। उदाहरण में अमरुशतक काव्य के सम्बन्ध
में यह कहा गया है कि उसमें अलङ्कारों का कृत्रिम आयोजन नहीं होने पर भी
सहज सीन्दर्य है। वह सीन्दर्य लक्षण के कारण ही है। प्रथम मत की तरह
यह मत भी शब्दार्य गत सीन्दर्य का नित्य धमं लक्षण को मानता है। फलतः,
यह लक्षण-धारणा वामन की गुण-धारणा से अभिन्त हो गयी है।

द. आठवें मत की ओर निर्देश करते हुए अभिनव गुप्त ने लिखा है कि कुछ लोग उपमा, दीपक तथा रूपक अलङ्कारों के अनन्त भेद के आधार पर लक्षण का अन्य काव्याङ्कों से भेद प्रतिपादित करते हैं। असरत के उक्त तीन अलङ्कार उत्तर काल में अनेक रूपों में विस्तार पा गये हैं। उस विस्तार का कारण उन अलङ्कारों का छत्तीस लक्षणों के साथ मिश्रण ही है। इस प्रकार यह मत अलङ्कारों के अनन्त भेदों का प्रयोजक धमं लक्षण को मानता है। भट्टतौत ने इसपर विस्तार से विचार किया है। उनकी मान्यता है कि लक्षण अलङ्कारों में वैचित्रय का आधान करते हैं। उदाहरणार्थ, उपमा अलङ्कार के साथ गुणानुनाद नामक लक्षण के योग से उपमा का प्रशंसोपमा भेद बनता है। उसी अलङ्कार का अतिशय नामक लक्षण के सोग से उपमा का प्रशंसोपमा भेद बनता है। उसी अलङ्कार का अतिशय नामक लक्षण के साथ योग होने पर अतिशयोक्ति अलङ्कार बनता है। उपमा अलङ्कार और मनोरथ लक्षण के मेल से अपस्तुतप्रशंसा अलङ्कार तथा उपमा और मिथ्याच्यवसाय के सिश्रण से अपस्नुति नामक अलङ्कार बना

१ केचिद् यथास्थानिश्चिषं यदगुणालङ्कारयोजनं तल्लक्षणमिति । —ना० शा० अ०भा०, १६ पृ० २६६

२. परे स्वभापन्त-अल्ङ्कारादिनिरपेक्षेणैव निसर्गस्न्टरो योऽ। भनेया श्रेषः काव्येषु वृश्यते, अनहकश्लोकेव्याप, तत्सीन्दर्य हेतुओं धर्मः स लक्षणः स एव चार्यः काव्यशरीरविशेषरूपो लक्षणम् ।- वहा ० पृ ० २४७

३. उपमादीपकस्पकाणामानन्त्याद् भेदमाहुः।- वही ० पृ० २६७

है। इसी प्रकार अन्य अलङ्कारों के मूल में भी भरत के अलङ्कारों एवं लक्षणों का मिश्रण देखा जा सकता है। इस मत में लक्षण का कोई लक्षण नहीं दिया गया है। तीत ने कुछ लक्षणों का अलङ्कार के योग से नदीन अलङ्कार के रूप में परिवर्त्तन मात्र दिखा दिया है। यह मत गुण के साथ लक्षण का किसी. प्रकार का सम्बन्ध नहीं मानता।

९. नवम मत के अनुसार शब्द और अर्थ से उत्पन्न कान्य का वैचित्रय लक्षण कहा जाता है। शब्द का शब्द से, शब्द का अर्थ से, अर्थ का शब्द से तथा अर्थ का अर्थ से शोभाधान लक्षण माना गया है। यह मत भी अलङ्कार-निरपेक्ष काब्य-सौन्दर्य को काब्य का लक्षण मानता है। अतः, यह मत भी बामन की गुण विषयक मान्यता के समकक्ष माना जा सकता है।

१०. अन्तिम मत को अभिनव गुप्त ने द्वितीय मत से अभिन्न माना है। इस मत के अनुयायियों की घारणा है कि जिस प्रकार मीमांसा शास्त्र में प्रसङ्ग, बाघ, अतिदेश आदि को वाक्य-विशेष का व्यवच्छेदक लक्षण माना जाता है, उसी प्रकार काव्य विशेष के व्यवच्छेदक धर्म को भूषण आदि लक्षण कहा जाता है। यह मत लक्षण को सन्ध्यङ्ग मानने वाले दूसरे मत से अभिन्न है। इसमें मीमांसा के लक्षण का दृष्टान्त मात्र नवीन है।

लक्षण-सम्बन्धी उनत दस मतों के विवेचन से यह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि लक्षण के सम्बन्ध में कुछ घारणाएँ सामान्य रूप से प्राय: सब में व्यक्त हुई हैं। सभी मानते हैं कि —

- (क) लक्षण काव्य के शरीर शब्दार्थ में रहते हैं।
- (स) वे शब्दार्थ के सौन्दर्य के हेतु हैं।
- (ग) वे काव्य-शरीर के अपृथक्-सिद्ध धर्म हैं।

अभिनव गुप्त ने अपने गुरु भट्टतीत के मतानुसार लक्षण को काव्य का सीन्दर्यावायक धर्म हो गाना है। कुछ आचार्यों ने लक्षण पर केवल नाट्य-धर्म या

१. उपाध्यायमतं तु — लक्षणवलाद् अलङ्काराणं वै चित्र्यमागच्छति । तथाहि गुणानु-बादनाम्ना लक्षणेन योगात् प्रशंसोपमा । अतिशयनाम्नोऽतिशयोक्तिः । मनोरथा-ख्येन अप्रस्तुतप्रशंसा । मिन्धाध्यवसायेन अपद् तुतिः । (अ) सिद्ध्या तुत्रययोग-तेत्ये वमन्यदुत्मे चयम् । ——ना० शा० अ० भा० पृ० ३२१

२. शब्देन अर्थेन चित्रत्वं लक्षणमित्यन्ये । — वही पृ० २९७

नाट्यालक्कार के रूप में विवार किया है, जिसका काव्य के गुण, अलक्कारआदि से कोई सम्बन्ध नहीं। पुस्तक के प्रस्तुत खण्ड में काव्य-लक्षण और काव्य-गुण का काव्य में पृथक्-पृथक् स्थान-निरूपण हमारा उद्देश्य है। अभिनव गुप्त ने लक्षण, गुण और अलक्कार का भेद प्रतिपादित किया है। काव्य-लक्षण के उत्त वैशिष्टयों को घ्यान में रखने से अलक्कार से उसका भेद स्पष्ट हो जाता है। काव्यशरीर की शोभा लक्षण से उत्पन्न होती है, जिसे अलक्कार अभिवृद्ध करते हैं। लक्षण काव्य-शरीर के अपृथक्-सिद्ध धर्म हैं; पर अलक्कार पृथक्-सिद्ध।

अभिनवगुष्त अ।नन्दवर्धन आदि की तरह गुण को रस-धर्म मानते हैं। अत:, खन्दार्थं के सौन्दर्याधायक लक्षण के साथ रस के उत्कर्पाधायक गुण के किसी प्रकार के सम्बन्ध की सम्भावना भी छनके मन में नहीं आयी होगी। इसीलिए उन्होंने घन्दार्थगत अलङ्कार से लक्षण का पार्थक्य-प्रतिपादन ही आवश्यक समझा। मेरी घारणा यह है कि वामन आदि के शन्दार्थगत गुण का कार्य काव्य-लक्षण के कार्य से बहुत साम्य रखता है। अत:, अलङ्कार से लक्षण के भेद-निरूपण की अपेक्षा शन्दार्थगत गुण से उसका भेद-निरूपण अधिक आवश्यक है। लक्षण और अलङ्कार के कार्य कान्य में भिनन-भिन्न हैं। अत:, उनका पारम्परिक भेद स्पष्ट है; पर वामन आदि आचार्यों के दस घन्दार्थगत गुणों के कार्य एवं उक्त दशपक्षी में प्रतिपादित लक्षण के कार्य बहुत अंश में साम्य रखते हैं। अत:, उनके बीच सूक्ष्म भेद को ढूँढना वाञ्छनीय होगा। उक्त लक्षण की तरह वामन के गुण भी शन्दार्थ के नित्य शोभाधायक धर्म हैं। दोनों के स्वरूप और कार्य मिलते-जुलते हैं। फिर भी दोनों को अभिन्न नहीं माना जा सकता। भरत ने शन्दार्थगत गुणों से पृथक् कान्य-लक्षणों की सत्ता मानी है।

गुण और लक्षण के पारस्परिक सम्बन्ध की विवेचना के पूर्व अभिनव गुप्त के मतानुसार लक्षण का स्वरूप-विश्लेषण आवश्यक है। अभिनव ने दसपक्षी में लक्षण-सम्बन्धी जिन दस मान्यताओं का उल्लेख किया है, उनमें से लक्षण को सन्ध्याङ्ग मानने वाली घारणा को अस्वीकार कर शेष मान्यताओं के आधार पर लक्षण के सम्बन्ध में अपने सिद्धान्त की स्थापना की है। उनके अनुसार दसपक्षी का एक भी मत भरत के सभी लक्षणों के लक्षण को दृष्टि में रलकर निर्मित नहीं हुंआ है। लक्षण नाम के साद्य के आधार पर लोगों ने कांक्य-लक्षण को

२: 'दतेषु तु पक्षे व्यन्यतमप्रहे विशेषणानि न सँगच्छन्ते स्पष्टेन पथा । —ना० शा० अ० भा० १६ पृ० २६७

मानव रारीर के सामुद्रिक लक्षण के समान मानकर काव्य में उनका वही स्थान निर्घारित कर दिया, जो स्थान शरीर में सामुद्रिक लक्षण का होता है। अभिनव गुष्त ने भरत के सभी लक्षणों के स्वरूप को देखते हुए लक्षण को कात्यशरीर से अभिन्न माना है। लक्षण काव्य का अभिशा-व्यापार ही है जिससे काव्य-शरीर का निर्माण होता है। भरत ने लक्षण की योजना के सम्बन्ध में कहा है कि इन छत्तीस लक्षणों का काव्य में रसानूरूप सम्यक् प्रयोग होना चाहिए। इस कथन के आधार पर अभिनव गुप्त ने यह निष्कर्प निकाला है कि कवि की वाणी का अभिघा-व्यापार ही लक्षण है, जो रस को उदबुद्ध करने में सहायक होता है। कवि रस-विशेष के अनुरूप विभाव, अनुभाव, सञ्चारी भाव आदि का वर्णन करता है, जिनका प्रयोजन सहृदय हृदय के स्थायी भाव को रस दशा तक पहुँचाना होता है। विभावादि का वर्णन किव के अभिषा-भ्यापार से सम्बद्ध है। वही काव्य लक्षण कहा जाता है। इसीलिए काव्य में उनके सम्यक् प्रयोग पर वल दिया गया है। १ निष्कर्पतः, रसानुभूति में सहायक वर्णन को अभिनव गुप्त लक्षण कहेंगे। कवि की सुन्दर वाणी या कवि-व्यापार ही काव्य को शास्त्र अवि की उक्तियों से पृथक् करता है। अपने मत के समर्थन के लिए अभिनव ने भट्टनायक के कथन को उद्भुत किया है, जिसमें यह मान्यता प्रकट की गयी है कि काव्य में अभिधा-व्यापार प्रधान है। वही काव्य को शास्त्र से अलग करता है। र शास्त्र, पुराण आदि में अर्थ पर बल दिया जाता है; किन्तू काव्य में अर्थ को प्रस्तुत करने के सुन्दर ढंग पर विशेष बल दिया जाता है। शास्त्र में किसी भी तरह वस्तु का वर्णन हो सकता है; किन्तु यदि काव्य में वर्णन सुन्दर रूप में नहीं हुआ को शास्त्र आदि की उक्तियों से भिन्न माना है। अधिनव ने भामह के कथन को उद्धत कर उनकी बक्रोक्ति को कवि-व्यापार से अभिन्न स्वीकार किया

शब्दप्राधान्यमाश्चित्य तत्र शास्त्र पृथग् विदुः। (अर्थे तत्त्वे न युक्ते तु बदन्त्याख्यानमेतयो ।।) अर्थतत्त्वे तु युक्तेन बदन्तः स्थानगेतयोः।। द्योगु णत्वे व्यापारशाधान्यं काव्यगार्थवेत्।

१. यथार सं ये भावा विभावानुभावन्यभिचारिणः, तेषां योऽधः तं। स्थायोभावरसी-करणात्मकं भयोजनान्तरं गतानि प्राप्तानि, यदभिष्ठाव्यापारोपसंकान्ता उद्याना-द्योऽधीस्तद्रसिक्शेपविभावादिभःवं प्रतिपः चन्ते तानि लक्षणानीति सामान्यस्य-णम् । अत एव कान्ये सम्यक् श्योज्यानीति विषयस्तेषामुक्तः ।

<sup>-</sup>ना० शा० अ० भा० १६ प्० २६८

२. भट्टनायकेनापि (अ) त एव (शिक्षित्वा ?) अभिषान्यापारप्रधानं कान्यमित्युर म्-

तो वह काव्य ही नहीं माना जा सकता। अतः, काव्य में शब्द और अर्थ की अपेक्षा व्यापार की प्रधानता होती है। भामह ने वक्रता के कारण काव्योक्ति है। इस प्रकार अभिनव ने अभिघा-व्यापार को ही लक्षण माना है। अभिघा-व्यापार के तीन भेद माने जाते हैं। काव्य की वर्णनीय, शब्दनीय तथा कवि-कर्म कहा जाता है। इस प्रकार काव्य में अभिध्य, अभिधान तथा अभिधा; इन तीन तत्त्वों को स्वीकृति मिली है। जिस अर्थ का वर्णन काव्य में किया जाता है, वह अधिय कहलाता है। उस अर्थ का शब्दों से वर्णन अभिधान है तथा उस अर्थ का बोध कराने वाली शब्द की मूख्य शक्ति अभिधा। इस प्रकार काव्य में शब्द, प्रतिपाद्य एवं प्रतिपादन करने वाले कवि; इन तीन की सत्ता स्वीकार कर व्यापार को त्रिगत माना गया है । अतः, शब्द-व्यापार, अभिघातु-व्यापार या कवि-व्यापार तथा प्रतिपाद्य-व्यापार; इन तीनों को अभिनव ने लक्षण स्वीकार किया है। इकाव्य-लक्षण को व्यापार का पर्याय मान लेने पर यह स्वामाविक था कि अभिनव लक्षण के केवल छत्तीस भेद न मानकर अनन्त भेद स्वीकार करते। किन के व्यापार को कुछ वर्गों में विभक्त कर सीमित कर देना सम्भव नहीं। उनकी मान्यता है कि भरत भी लक्षण के असंख्य भेद स्वीकार करते थे। उन्होंने छत्तीस लक्षण-रूपों का उल्लेख तो कर दिया; पर वे यह नहीं मानते थे कि लक्षण इतने ही हैं। भरत के उपजाति-पाठ एवं अनु-ब्दुप-पाठ की ओर निर्देश करते हुए अभिनव ने यह दिखाया है कि और भी अधिक लक्षण-भेदों की सम्भावना से ही भरत ने दूसरे पाठ में उन्हीं लक्षणों के भिन्न लक्षण दिये हैं। १

बिमनव गुप्त ने किव-व्यापार को लक्षण सिद्ध करने के उपरान्त उसके साथ गुण (रसगत माधुर्यादि गुण, एवं अलङ्कार के सम्बन्ध का विवेचन किया है। शब्दगत गुण शब्द का वह धमं है जिससे अर्थ में रसामिब्यन्ति की क्षमता

१. भामहेनापि-

<sup>&#</sup>x27;सैपा सर्वेव बक्रोक्तिरनयाथीं विभाव्यते' (२ ७१) । इत्यादि । तेन परमार्थे व्यापार यह सक्षणम् ।— ना० शा० अ० भा प० २८८

२. उक्ट च वर्णनीयं शब्दनीयं कवेः वर्मेति च ब्युत्पत्तित्रयं काव्यमिति । व्यनेना-भिष्ठेयं अभिषानं अभिष्ठां च स्वीकृत्यावस्थीयते, अपि च शब्दव्यापारोऽभिषात्-व्यापारः प्रतिपाद्यव्यापारश्चेति त्रिगतः । – वही, पृ० २९।१

३. पट्तिंशदिति च नान्धादि (नान्धानि) वारणपरम् । कविहृद्यवर्तिनां प्रियाणां (अभिप्रायाणां) परि (अपिर) संख्ये दरवात् । " ... तथा च मतान्तरेण भरत मुनिरेव अन्यवाप्युदेशलक्षणेन च नामान्तरेर्राप लक्षणान्तरेर्राप च अव्वद्याप्युदेशलक्षणेन च नामान्तरेर्राप लक्षणान्तरेर्राप च अव्वद्याप्य करोति । तत एव पुस्तकेषु भेदो दृश्यते । त' च दर्शयामः ।— वही,० पृ० २६८

आती है तथा रस के अनुरूप श्रुति-संवेदना उत्पन्न होती है। शब्दालक्कार में जब समान वर्ण या पद की आवृत्ति होती है तब दूधरा वर्ण या पद पूर्ववर्ती वर्ण या पद के नाद-सीन्दर्य की वृद्धि करता है। अर्थ-गुण एवं अर्थालङ्कार के सम्बन्ध में भी यह कहा जा सकता है कि रस की अभिव्यक्ति का हेतु अर्थगुण है तथा वर्ण्यं वस्तु से भिन्न वस्तु का बोध अर्थगत अलङ्कार । इन दोनों से लक्षण का भेद यह है कि तीनों प्रकार के अभिघा-व्यापार उनके विषय हैं। लक्षण के विषय को स्पष्ट करते हुए अभिनव ने लिखा है कि कवि-कमें में प्रवृत्त होने पर किव विशेष प्रकार के शब्दों से विशेष रूप में आशय विशेष का वर्णन करता है, जिससे वह सहदय भावक के अन्तर में विशेष प्रकार का भाव जगा सके। इस प्रकार वह विशेष प्रकार के ररा से पूर्ण काव्य का मूजन करता है। फलतः चित्त-वृत्ति-रूप रस को लक्ष्य कर विभिन्न प्रकार के रसों के उपयुक्त विभाव आदि की योजना से वैचित्रय-पूर्ण तीनों प्रकार के अभिधा-व्यापार लक्षण कहे जाते हैं। रसानूरूप विभावादि की योजना से ही कवि-व्यापार में वैचित्र्य आता है और वह लक्षण कहा जाता है, अन्यथा व्यापार कुलक्षण माना जाता है। जिस प्रकार पयोघर का पीन होना लक्षण है; किन्तु कटि का पीन होना कुलक्षण उसी प्रकार रसानुरूप विभावादि का अभिधा-व्यापार लक्षण है, प्रतिकूल होने पर वही कुलक्षण हो जाता है।

अभिनव का अभिमत है कि लक्षण ही प्रधान है, गुण और अलङ्कार उसकी अपेक्षा गोण । वे लक्षण काव्य का शरीर है, अलङ्कार उसका सोन्दर्य-प्रसाधन ।

१. "तत्र शब्दस्य रसाधिक्यवितक्षमार्थप्रतिपादकरवं स्वयं च श्रोत्रे च संक्षान्तिमात्रं नान्तरीयकतया तद्रसदर्शनयोग्यतापादनसामर्थ्याद्गुणशब्दबाच्यम्, आवर्तमानो द्वितीयो वर्णः पदं वा प्राक्तनवर्णनादशोभादेतुरलक्कारः । पवमर्थस्यापि, यद्रसामि व्यवितहेतुस्व सोऽर्थगुणः यस्तु वस्त्वन्तरं वदनस्येव चन्द्रसोऽलक्कारः, यस्तु तिवधोऽप्यभिषाव्यापारः स बक्षणानां विषयः । तथा हि—इदमनेन शब्देनान्येतिकर्तव्यतयाऽम्नाशये नेत्यंभूतवृद्धिजननाय त्रुवे इति कविः प्रवर्तते, स तयाभूतं रसवत्काव्यं विषये । तत्र चित्तवृत्त्यात्मकं रसं वक्षयंस्ततद्रसोचितविषावारे - चित्रणसम्पादकस्त्रिविधोऽध्याव्यापारो वक्षयःशब्देनोच्यते । यथा च पीवरत्वं स्तनयोर्जक्षणं मध्यस्य तु कुलक्षणं, एवं किञ्चिद्रपिधीयमान केनचिद्रपेण, रसोचितेन विभादिक्षेण तमेव पदार्थक्रमं स्वक्षयत्वक्षणं छन्यत्र तु कुलक्षणम्, तेन सर्वेऽलक्कारा गुणास्तरसमुदायाद्विक्षणा भवन्ति ।

<sup>—</sup> ना॰, शा॰ अ॰ भा॰१६ पृ॰ २८७ २. ×× इति लक्षणान्येव हि प्रधानम्, तत्त्रसङ्गे न ग्रहा (ग्रुणा) लंकार (रा) इति । — बही,पृ० २६८

गुण काव्य की आत्मा रस से सम्बद्ध हैं; अतः लक्षण से भिन्न हैं। शब्दगुण एवं अर्थगुण की सार्थकता रस-व्यञ्जना में ही है। भरत के प्रथम लक्षण 'भूपण' के लक्षण में गुण और अल द्धार की बहुविच योजना की आवश्यक माना गया है। इसकी व्याख्या करते हुए अभिनव ने गुण और अलङ्कार की रसोचित योजना को 'भूषण' कहा है। अभिनव गुप्त यह मानते हैं कि अल ङ्कार के अभाव में भी लक्षण से कान्य में सीन्दर्य रहता है। अक्षरसङ्घत-लक्षण के उदाहरण में अलङ्कार का सद्भाव होने पर भी उसे उसकी शोभा का हेत् अभिनव ने नहीं माना है। वह शोभा लक्षण-जन्य है। पदीचित्य के कारण अलङ्कार-निरपेक्ष काब्य-सीन्दर्य उक्त पद में माना गया है। य अक्षरसङ्घात लक्षण का पदीचित्य भरत के ओज गुण के साभिप्राय पद से भिन्न नहीं। गुप्त ने गुण, अलङ्कार और लक्षण के इस मिश्रण की स्वीकार करते हुए यह मन्तव्य प्रकट किया है कि गुण-जिनत सीन्दर्य का हेतु भी कवि-व्यापार है और वहीं कवि-व्यापार लक्षण भी है; अतः लक्षण का गूण एवं अलङ्कार से मिश्रण अस्वाभाविक नहीं । शोभा लक्षण के उदाहरण में अभिज्ञानशाकुन्तलम् से मृगया-संलग्न राजा के वर्णन का श्लोक उद्धृत कर यह दिखाया गया है कि उसमें अलङ्कार के अभाव में भी सीन्दर्य है। वह सीन्दर्य शोभा नामक लक्षण के कारण है। अभिमान लक्षण के उदाहरण में उसे कवि का अभिधान कहा गया है। " इससे स्पब्ट है कि अभिनव लक्षण को काव्य-शरीर के रूप में कवि का साध्य स्वीकार करते हैं। वे तौत की तरह अलङ्कार के वैचित्र्य का हेतु भी लक्षण को मानते हैं। गुणानुवाद लक्षण के उदाहरण पर टिप्पणी लिखते

१. ... भूपणेः कटकादिभिः विभक्य स्थान-देश-काल-दशा-पुरुपादिविभागं विचार्ये न्यस्तैरिवगुणालक्कार्रेर्यदलक्करणं तद्भूपणं नाम लक्षणं कविन्यापारः, तद्दारेण शब्दार्यन्यापाराविष । — ना० शा० अ० भा० पृ० २६६

शब्दार्थक्यापारावीप । — नाव शाव अव भाव पृष् २० २. 🗙 🗙 अत्र अर्थस्य अलङ्कारघटनाश्यासमन्तरेणीय सुन्दरत्यं सक्षणकृतमेव ।

<sup>—</sup>वही १६, पृ० ३०१

१. एतेवां च लक्षणानां सङ्कीर्णस्थेन लक्ष्यं दृश्यते । — वही १६, पृ० ३०१

४. × यथा—मेदरवेदकृशोदरं लघुभवत्युत्थानयोग्यं वपुः "हत्यादि ॥ (शाकु० १)

× × न चात्रालङ्कारः किजिदिति कविन्यापारेण यः शब्दार्थं न्यापारा देवार्थं धटनात्मा तत्कृतं हवं लक्षणार्थमेव । — वही १६. ३०१-२

१. × प्रताभूतोऽबाँऽजाँ किकत्वात्तावानुपायः कविनाव द्भार उपमानोमेयभावस्य कवित्राव द्भार उपमानोमेयभावस्य कवित्राव द्भार विवर्ष कवित्राव किमिव मयाप्येवम् तदिप नैवेत्यभिष्ठानमभिष्ठानावयन्नस्याम् । —वही १६, पृ० ३०२

हुए सिमनव ने अलङ्कार के वैचित्र्य को लक्षणकृत कहा है। पुणकीर्तन लक्षण के उदाहरण में भी श्लेप अलङ्कार को लक्ष्य कर लक्ष को अलङ्कार के वैचित्र्य का हेतु कहा गया है। काव्य में अलङ्कार, गुण, लक्षण आदि का पृयक्-पृथक् स्थान निर्धारित करने के लिए राजा के व्यक्तित्व का दृष्टान्त दिया गया है। एक राजा अलङ्कार्य, गुणवान् तथा लक्षणीय; तीनों हो सकता है। वह मुकुट आदि अलङ्कार धारण करता है; अतः अतङ्कार्य है। उसमें शौर्य आदि गुण रहते हैं; अतः वह गुणवान् है। उसमें विश्वालता आदि लक्षण रहते हैं; अतः वह लक्षणीय होता है। इसो प्रकार काव्य में अलङ्कार, गुण और लक्षण रहते हैं। अलङ्कार मुकुट आदि की तरह पृथक्-सिद्ध हैं, गुण शौर्य आदि की तरह आत्मनिष्ठ हैं तथा लक्षण वक्ष की विश्वालता आदि की तरह शरीरनिष्ठ होते हैं। अलङ्कार मुकुट आदि की तरह पृथक्-सिद्ध हैं, गुण शौर्य आदि की तरह आत्मनिष्ठ हैं तथा लक्षण वक्ष की विश्वालता आदि की तरह शरीरनिष्ठ होते हैं। जिस प्रकार वक्षस्थल की विश्वालता शरीर से पृथक् नहीं, उनी प्रकार काव्य के लक्षण भी काव्य-शरीर से भिन्न नहीं। अभिनव की घारणा है कि काव्य में गुण तथा अलङ्कार से जितत सौन्दर्य के अतिरिक्त जो भी सहज सौन्दर्य रहता है वह लक्षण-जन्य होता है। इस प्रकार अभिनव समग्र काव्य-क्षेत्र में लक्षण को व्यापक स्वीकार करते हैं।

निष्कर्प यह कि अभिनवगुष्त ने दशपक्षी मतों में से लक्षण को सन्ध्यक्त मानने वाले सिद्धान्त को अस्वीकार कर रोप मतों का सार ग्रहण कर अपनी लक्षण-विषयक मान्यता की स्थापना की है। लक्षण काव्य-शरीर या कवि-व्यापार या अभिघा है। वह गुण और अलङ्कार की अपेक्षा प्रधान है। गुण और अलङ्कार उसी में रहते हैं। अलङ्कार के अभाव में भी काव्य में लक्षण से नैसर्गिक सौन्दर्य रह सकता है। औचित्य को अभिनव ने लक्षण का उद्देय माना है। लक्षण का क्षेत्र व्यापक है। लक्षण केवल छत्तीस नहीं, अनन्त हो सकते हैं।

काव्य में लक्षण, गुण शीर अलङ्कार के पृथक्-पृथक् स्थान-निरूपण के लिए राजा के व्यक्तित्व में चीड़े वक्षस्थल, शीर्य तथा मुकुट का जो दृष्टान्त दिया

१. × नन्पमेयमलङ्कारः, किमतः, उक्तं हलङ्काराणां वैचित्र्यं लक्षणकृतमेव ।
- ना० शा० अ० भा १६, प० ३०१

यथा हि राजता विभन्य विचार्यमाणा इत्यमवितन्दते - मुकुटाबलक्कारः शौर्योदि गुगो न्यूदोरस्कत्वादि लक्षणसमुदायो राजालक्कार्यश्च गुगदौर्व लक्षणीयश्च तथा कान्यमि तेन गुणालक्कारन्यतिरिक्त सर्वे लक्षणमिति मन्तन्यम् ।

<sup>-</sup> वही १६, पृ० ३०५ वही १६ पृ०, ३२०

३. "परमीचित्यख्यापनं प्रयोजनम् ।

गया है, उसमें रसगत माधुर्याद तीन गुणों का ही स्थान-निरूपण हो पाया है, वामन आदि के दस शब्दार्थगत गुणों का नहीं। अभिनव गुप्त श्लेपादि शब्दगत एवं अर्थगत गुणों से परिचित थे। भरत के दस गुणों पर अभिनव की टिप्पणी की समीक्षा करते हुए हम यह देख चुके हैं कि अभिनव पर वामन की गुणशारणा का पुष्कल प्रभाव है। इसीलिए वे भरत के प्रत्येक गुण का शब्दगत भेद भी करते हैं और अर्थगत भेद भी। इतना ही नहीं, भरत के गुण-लक्षण में वे वामन की पारिभाषिक शब्दायली का प्रयोग भी कर देते हैं। किन्तु 'लोचन' में उन्होंने तीन गुण की धारणा को ही स्वीकार किया है।

सिमनव ने लक्षण से गुण के पार्थंक्य-निरूपण में शब्दार्थंगुणों का भी उल्लेख अवश्य किया है; किन्तु उन्हें भी उन्होंने रस-व्यञ्जक कहा है। वामन के गुणों को रसव्यञ्जक नहीं कहा गया है। अत:, रस-व्यञ्जक गुणों से अभिनव का अभिप्राय माधुर्यादि गुणों का ही माना जायगा। आनन्दवर्धन जिस प्रकार उपचार से माधुर्य आदि को शब्दार्थंगत भी कहते हैं, उसी प्रकार उपचार से ही अभिनव ने माधुर्य आदि के लिए शब्दार्थं-गुणों का उल्लेख किया है। लक्षण के सन्दर्भ में उनका विवेच्य रसगत गुण ही है, यह राजा के उक्त दृष्टान्त से स्पष्ट है। विचारणीय यह है कि अभिनव की मान्यता के अनुरूप काव्य में लक्षण के स्थान को स्वीकार कर लेने पर रसगत गुण और शब्दार्थंगत अलङ्कार का अलग-अलग स्थान तो निर्धारित हो जाता है; पर वामन आदि के शब्दार्थंगत गुणों का काव्य में क्या स्थान माना जाय और लक्षण से भिन्न उनका कीन-सा कार्यं नियत हो?

लक्षण-विवेचन में एक स्थल पर अभिनव गुप्त ने काव्य को सुन्दर महल के समान मानकर उसमें विभिन्न काव्याङ्कों का स्थान निर्धारित किया है। छन्द काव्य-महल की मूमि है, लक्षण महल को रचना है तथा अलङ्कार और गुण उस महल की चित्रकारी है। यहां अभिनव महल के सीन्दर्य का साधन गुण और अलङ्कार को मानते हैं। महल के सुन्दर आकार का निर्माण लक्षण है जिसमें स्वतः सीन्दर्य रहता है। उसमें चित्रकारी से सुन्दरता की वृद्धि होती

१. यथा प्रसादकोट्यादिके कर्तं क्ये प्रथमं भूमिः. तद्वत् काक्ये निर्मातक्ये भूमिकल्पः क्रन्टोिकाः, क्षेत्रपरियहवृत्तसमाश्रयमित्यादिविरचनस्थानीथं लक्षणयोजनम्, चित्रकर्मप्रतिममलङ्कारगुणानिवेशनम् ... ' एवं भूतवाचिकाभि नयस्वस्थं चतुर्दशा- दिभिः पद्भिरध्यागैरु च्यते । — ना० शा० अ० भा० १५ पृ० २६२

है। इस दृष्टान्त में गुण को कान्य के शब्दार्थ का नमं माना जा सकता है; किन्तु यहाँ कान्य में उसका स्थान एवं कार्य और भी अस्पष्ट है। गुण और अलङ्कार दोनों का कार्य यहाँ समान मान लिया गया है।

अभिनव गुप्त की उनत लक्षण-धारणा के विवेचन से यह स्पष्ट हो जाता है कि छनके मतानुसार—

- (क) लक्षण कवि-व्यापार, अभिषा या काव्य-शरीर हैं।
- (ख) काव्य का सहज सौन्दर्य लक्षण-जनित ही होता है।
- (ग) लक्षण गुण एवं अलङ्कार की अपेक्षा प्रधान तत्त्व है।
- (घ) लक्षण अपने आप में साध्य हैं, जब कि गुण और अलङ्कार काव्य में सीन्दर्य के साधन ।
- (ङ) लक्षणों के साथ गुण और अलङ्कार का मिश्रण सम्भव है; चूँ कि वे गुण एवं अलङ्कार के आश्रय हैं।
- (च) लक्षण अलङ्कार के अनुप्राहक हैं, अर्थात् वे अलङ्कार में वैचित्र्य का आधान करते हैं।

उक्त विवेचन के आधार पर यह धारणा समीचीन जान पड़ती है कि
लक्षण काव्य का शरीर है। वह किव-व्यापार है। काव्य का शरीर अनिवायंतः
सुन्दर ही होता है, असुन्दर वर्णन काव्य नहीं कहा जा सकता। अतः काव्य के
शरीरमूत लक्षण के सम्बन्ध में यह कहा जा सकता है कि वह अयं के उपस्थापन
का सुन्दर व्यापार है। इसे ही काव्य का अभिधा-व्यापार कहते हैं। मरत-प्रदत्त
सभी लक्षणों के स्वरूप पर व्यान देने से यह स्पष्ट हो जाता है कि उनमें से
कुछ का सम्बन्ध भाव से है तथा कुछ का उवित की भङ्गी से। अतः
लक्षण काव्य-शरीर या अभिधा-व्यापार से अभिन्न हैं। घव्यायंगत श्लेषादि
गुणों को काव्य-शरीर-रूप लक्षण का नित्य धर्म माना जाना चाहिए। वे
काव्य-शरीर के उन्कर्प के नित्य साधक हैं। अलङ्कार काव्य-शरीर-भूत लक्षण
के अनित्य शोभाकर धर्म हैं। कई लक्षणों के लक्षण में भरत ने गुणों का
सद्भाव आवश्यक माना है। भूषण लक्षण में गुण की सत्ता आवश्यक है।
'अक्षर-सङ्गात' भी भरत के साभिन्नायत्व-रूप ओज से बहुत भिन्न नहीं।
माधुर्यादि गुण काव्य की आत्मा रस पर आश्वित रहते हैं। अतः, लक्षण से
उनका भेद स्पष्ट है।

अभिनव गुप्त के दृष्टान्त में ही उक्त तत्त्वों का पृथक्-पृथक् स्थान निरूपित किया जा सकता है। उन्होंने काव्य के लिए गुणवान्, अलङ्कार्यं तथा लक्षणीय राजा का जो रूपक बाँघा है उसमें माधुर्याद गुणों को शौर्य बादि के समान आत्म-घमं माना जा सकता है । उसके शब्दार्थंगत गुणों को रूप-गत तेज, कान्ति, मुदुता आदि के समान स्वीकार किया जा सकता है। शब्दालङ्कार एवं अर्थाल द्वार को मुकुट आदि के समान कहा जा सकता है (किन्तु इस कथन का अर्थ इतना ही समझा जाना चाहिए कि अलङ्कार काव्य के अनित्य शोभाकर धर्म हैं, यह नहीं कि मुकूट की तरह काव्याल इह रों की भी स्वेच्छा से काव्य से जोड़ा या हटाया जा कता है)। लक्षण उसके वक्ष की पुष्टता, बाहु की दीर्घता नेत्र की विशालता आदि सुन्दर शरीर-रचना के समान माने जा सकते हैं। इस प्रकार शब्दार्थगत गुणों का भी लक्षण से पार्थवय स्पष्ट हो जाता है। जिस प्रकार आकृति की मृदुता, उसकी कान्ति, उसका तेज आदि धर्म आकार की रचना से मिन्न हैं, वे सुन्दर शरीर में रहकर उसकी सुन्दरता की वृद्धि करते हैं; उसी प्रकार काव्य के शब्दार्थंगत गुण भी शरीभृत लक्षण से भिन्न हैं, वे काव्य-शरीर में रहकर उस में उत्कर्ष का आधान करते हैं। माध्रयं आदि गुण रस में रहते हैं। बतः लक्षण से उनका भेद स्पष्ट है।

निष्कर्ष—रीति, अलङ्कार, अीचित्य, रस एवं लक्षण के साथ गुण के सम्बन्ध के इस विवेचन का निष्कर्ष यह है कि गुण रीतियों का विधायक तथा व्यावर्तक, औचित्य से नियमित, काव्यात्मभूत रस तथा काव्य के सुरम्य धरीर-मूत लक्षण पर आश्रित वह धमं है जिस पर काव्य की उत्कृष्टता निर्मार रहती है। जिस प्रकार लोक में गुणवान् व्यक्ति ही समादृत होते हैं, उसी प्रकार काव्य-जगत में भी गुण-युक्त रचनाएँ ही आदर पा सकती हैं। शब्दार्थगत गुण काव्य के विधान का उत्कर्ष-साधन करते हैं तथा रस-गत गुण काव्य के भाव में उत्कर्ष का आधान करते हैं। इन दोनों प्रकार के गुणों में तात्त्वक मोद नहीं है, यद्यपि भारतीय काव्याशास्त्र में गुणों को शब्दार्थ-धमं एवं रस-धमं मानने वाले अव्यापों के दो अलग-अलग सम्प्रदाय रहे हैं। भाव का उत्कर्ष शारीरिक आभा को भी बढ़ा देता है। अतः रसगत या काव्यात्मनिष्ठ गुण प्रकारान्तर से काव्यश्वरीर का भी उपकार कर ही देते हैं। इसी प्रकार शरीर की शोभा का हेतु भी परम्परया आत्मा के सौन्दर्य का हेतु बन जाता है। इस तथ्य को गुण-धारणा सम्बन्धी दोनों सम्प्रदायों के आचार्य किसी-न-किसी रूप में स्वीकार करते थे। यही कारण है कि गुण को रस-निष्ठ मानने वाले आचार्यों ने गुण-

व्यञ्जक शब्दार्थं की कल्पना कर उपचारात् गुण को शरीर-धमं भी स्वीकार कर लिया। दूसरी ओर गुण को शब्दार्थं-धमं मानने वाले भरत, दण्डी, वामन आदि आचार्यों ने कुछ्ंगुणों का सम्बन्ध रस-भाव आदि से भी जोड़ दिया। भरत ने अनेक भाव तथा श्रुङ्कार, अद्भुत आदि रसों का अनिवार्य सम्बन्ध उदारता गुण से माना है। वामन का कान्ति गुण तो दीप्तरसत्व ही है। अभिप्राय यह है कि गुण को आत्मनिष्ठ तथा शरीरनिष्ठ मानने वाले मतों में तात्त्विक विरोध नहीं होना चाहिए। घवनिवादी आचार्यों के मतानुसार, यदि काव्य के अलङ्कार शरीर के माध्यम से आत्मा का उपकार कर सकते हैं तो शब्दार्थंगत काव्य-गुणों को शरीर के माध्यम से अत्मा का उपकार कर सकते हैं तो शब्दार्थंगत काव्य-गुणों को शरीर के माध्यम से उस का उत्कर्षाधायक मानने में क्या आपित हो सकती है? मेरी सम्मित में, गुण को शब्दार्थंगत एवं रसगत मानने वाले सम्प्रदायों में विरोध का कोई सवल आधार नहीं था। दोनों मतों को मिलाकर गुण के व्यापक स्वरूप की कल्पना सम्भव थी। गुण, रस ए शब्दार्थं दोनों का उत्कर्षं करने वाले काव्य के अनिवार्यं धमं हैं।

प्रसाद गुण को सभी आचार्यों ने एक-मत होकर काव्य सौन्दर्य के लिए आवश्यक माना है। वह काव्य की स्पब्टता या सरलता का गुण है। प्राचीन आचार्यों ने प्रसाद में प्रसिद्ध अर्थ वाले पदों के प्रयोग पर बल देकर उसे काव्य की सुबोधता का हेतू माना है। भामह ने काव्य की सुगमता के लिए ही प्रसाद गूण में बहुत पदों के समास को त्याज्य बताया है। व्वनिवादी आचार्यों ने भी चित्त-ब्यापकता को प्रसाद का लक्षण मानकर उसे काव्य की स्पष्टता का ही गुण स्वीकार किया है। रस-व्वित-प्रस्थान के अ।चार्यों ने प्रसाद को रसाभिव्यक्ति का हेतु मानकर उसके सर्वाधिक महत्त्वका उद्धोष कर दिया है। रस काव्य की आत्मा है, जिसकी अभिव्यक्ति प्रसाद पर निर्भर है। माधुयं और ओज गुणों के विषयमृत रसों में भी प्रसाद का सद्भाव अनिवार्य माना गया है। अतः प्रसाद को काव्य-सीन्दर्य का मूलाधार माना जा सकता है। वस्तुतः, काव्यार्थ की दुर्वोघता उसके सीन्दर्य को नष्ट कर देती है। अतः, प्राच्य एवं प्रतीच्य मनीषी इस विचार में एक-मत हैं कि सुबोधता काव्य का मुख्य गुण है। किन्तु, यह च्यातव्य है कि काव्य में सरलता निश्चित सीमा में ही काम्य मानी जाती है। काव्य का अर्थ यदि इतना स्पब्ट हुवा कि असहृदय एवं अशिक्षित व्यक्ति भी उसे अनायास समझ ले तो वहाँ काव्य की कान्ति मंत्रिन पढ़ जाती है। इसीलिए अति-स्फुट व्यङ्ग्य बाले काव्य को भारतीय विचारकों ने गुणीभत-व्यङ ग्य काव्य के अन्तर्गत मानकर मध्यम कोटि का काव्य कहा है। एफ॰एल॰ जुकस

ने भी यही अभिमत व्यक्त किया है, जब उन्होंने यह कहा है कि दौते आदि महाकवियों के काव्य का अनुवाद करते हुए जब उसका अर्थ अत्यन्त स्फूट कर दिया जाता है तब उसके अर्थ का वैभव समाप्त हो जाता है। पाठक की दुष्टि से भी काव्य की रसलता की समस्या विचारणीय है। काव्य की सरलता को पाठक की योग्यता से निरपेक्ष नहीं माना जा सकता । जो काव्य शिक्षित व्यक्ति के लिए सरल हो सकता है वही अशिक्षित व्यक्ति के लिए क्लिप्ट; जो अथं सहदय के लिए सुबोध हो सकता है वही असहदय के लिए दुवींघ। अरिसक पाठक के अन्तर में भाव की व्यापकता कभी आती ही नहीं। ऐसी स्थित में यह प्रश्न हो सकता है कि काव्य में सरलता या प्रसाद गुण के सद्भाव के निर्णायक किस स्तर के पाठक की रुचि को माना जाय ? इस प्रश्न का उत्तर सरल है। काव्य-गुणत्व का मान-दण्ड सहृदय पाठक की परिष्कृत रुचि को ही माना जा सकता है। अज्ञ व्यक्ति किशी गुण का अनुभव नहीं कर सके, इससे गुण की सत्ता का अपलाप नहीं हो जाता। अन्ये के नहीं देख पाने से किसी बस्तु का अस्तित्व असिद्ध नहीं हो जाता । प्रसाद काव्य का आवश्यक धर्म है। वह शब्दार्थंगत भी है और रसगत भी। माधुर्य और ओज भी आत्मा तथा शरीर; दोनों के गुण हैं। इलेषादि अन्य गुणों का सम्बन्ध केवल शब्द एवं अर्थ से है।

कान्यगुण रीतियों के विषायक हैं। गुणों के कारण ही रीति में उत्कर्ष रहता है। गुण ही रीति को ग्राह्म बनाते हैं। बैदर्भी में सभी गुण रहते हैं; अतः वह ग्राह्म है। अन्य रीतियों में कुछ गुण का अमाव रहता है; अतः उन्हें अग्राह्म माना गया है। यद्यपि यह मान लेना कठिन है कि बैदर्भी रीति के काश्य में सभी गुणों की एकत्र स्थिति रहती है, फिर भी इतना तो माना ही जाना चाहिए कि अन्य रीतियों से बैदर्भी की उत्कृष्टता का रहस्य उसमें सर्वाधिक गुणों का सद्भाव ही है। वैदर्भ कान्य में अन्य कान्यों की अपेक्षा अधिक गुण रहते हैं; अतः उसे श्रेष्ठ कान्य का उपलक्षण मान लिया गया है। शब्दायंगत गुण ही उस रीति के शब्दगत एवं अर्थगत वैभव के परिचायक हैं। पाश्चात्य रीतिशास्त्र में भी कान्य शैक्षियों के गुणों का उल्लेख हुआ है। पाश्चात्य रीतिशास्त्र में भी कान्य शैक्षियों के गुणों का उल्लेख हुआ है। पाश्चात्य

<sup>&</sup>quot;Indeed it is one of the difficulties of translating Aeschylus or Dante the translation tends, by being clearer, to loose the more shadowy grandeur of the original." F. L. Lucas, Style, 4 o pt

रीति-शास्त्र की शैली से मिलती-जुलती भारतीय रीति (डा॰ सुशील कुमार डे के इस मन्तव्यंको अंशतः ही स्वीकार करते हुए कि भारतीय रीति पश्चिम की शैली से भिन्न अर्थ रखती है) में शब्दगत एवं अर्थगत चास्ता के विविध रूपों का जितना सूक्ष्म एवं व्यापक विश्लेषण हुआ है, वह अन्यत्र दुर्लभ है।

गुण अलङ्कार की अपेक्षा काव्य के अधिक महत्त्वपूणं अङ्ग हैं। अलङ्कार के अभाव में भी सुरम्य काव्य की रचना सम्भव है; किन्तु गुण के अभाव में उक्ति दूषित हो जाती है और परिणामतः वह काव्य नहीं कही जा सकती। इसीलिए गुण को काव्य का नित्य शोभाकर धर्म माना गया है। गुण-हीन एवं दोषमय रचना की कोई उपादेयता नहीं। सेनापित ने उचित ही कहा है कि:—"दोप सो मलीन गुनहीन कविताई है तो, कीने अरबीन परवीन कोई सुनि है।" अलङ्कार के अभाव में काव्य त्याज्य नहीं माना जाता; पर गुण का अभाव उसे अग्राह्म बना देता है। इसीलिए मम्मट ने काव्य में शब्द और अर्थ का गुण-युक्त होना आवश्यक माना है।

अीचित्य गुण का विधायक है। अीचित्य के अभाव में गुण की कल्पना नहीं की जा सकती। जिन्हें काव्य में गुण माना जाता है, वे तत्व भी अनौचित्य के कारण दोप बन जाते हैं। औचित्य दोष को भी गुण में परिणत कर देता है। अतः, औचित्य उस आधार-शिला के समान है, जिसपर गुण का अस्तित्व टिका रहता है।

अर्वाचीन साहित्यशास्त्र में लक्षण काव्य का विचारणीय तत्त्व नहीं रह गया है। काव्यशास्त्रीय चिन्तन में उसका नेवल ऐतिहासिक महत्त्व शेष है। अभिनव गुप्त ने जिसे कभी काव्य का अभिधा-व्यापार कहकर काव्य का प्रधान अङ्ग एवं काव्यगत चारता का प्रमुख स्रोत मान लिया था, वह तत्त्व धीरे-घीरे विस्मृत हो गया। उसके कुछ मंद भाव क्षेत्र में विलीन हो गये तथा कुछ मंद नवीन अलङ्कारों को उस्त्रन कर उन्हीं में लुप्त हो गये। गुण और लक्षण; दोनों के सद्भाव में काव्य की सहज शोभा के अनन्य हेतु का निर्णय थोड़ा कठिन था। लक्षण को काव्य सौन्दर्य का नित्य हेतु माना गया था। गुण भी उसके नित्य धर्म माने जाते हैं। अतः दोनों में अत्यन्त सूक्ष्म मेद किया जा सकता था, जिस पर हम विचार कर चुके हैं। लक्षण-घारणा के जुप्त हो जाने पर केवल गुण ही काव्यशोभा के नित्य धर्म माने जा सकते हैं। इस प्रकार गुण काव्य के बहुत महत्त्वपूर्ण धर्म सिद्ध होते हैं। उन्हें केवल काव्य

१. सेनापति, किश्तरानाकर

के अङ्गी रस की अपेक्षा अप्रधान माना गया है। रस के धमं होने के कारण अर्थात् उसके प्रति गोण होने के कारण ही उन्हें गुण कहा जाता है। रस के उत्कर्ष-साधन में ही उनकी सार्थकता मानी गयी है। शब्दार्थगत गुण काव्य के स्वतन्त्र धमं हैं। वे शब्दार्थ की शोभा के हेतु हैं। रस की अभिव्यक्ति का मूल हेतु होने के कारण प्रसाद की अब्दारा अमन्दिग्ध है। इस प्रकार शब्दार्थगत गुण काव्य के शब्द और अर्थ की महिमा बढ़ाते हुए रस के उत्कर्ष में सहायक होते हैं और रस-गत गुण उसका साक्षात् एत्कर्ष करते हैं। विष्कर्षत: गुण काव्य की उत्कृष्टता के हेतु हैं।

EL CONTRACTOR NOT THE PARTY OF THE

THE ROLL OF STATE

dit in a day of

गुणों का वर्गीकरण

काव्यगुणों के स्वरूप को दृष्टि में रखते हुए उन्हें मुख्य दो वगों में विभाजित किया जा सकता है—शब्दार्थंगत गुण-वगं एवं रसगत गुण-वगं। इन दो वगों के अतिरिक्त कुछ आचायों ने सम्पूर्ण प्रवन्य के भी कुछ गुणों का उल्लेख किया है। यद्यपि उन गुणों में से अधिकांश प्रवन्य के अङ्गों से अभिन्न हैं, जिनका उल्लेख दण्डी ने प्रवन्यकाव्य के लक्षण में किया है, तथापि उनके निर्वाह से प्रवन्य में उरक्रष्टता आती है और इस दृष्टि से उन्हें प्रवन्य का गुण माना गया है। हेमचन्द्र की गुण-धारणा के विवेचन में हम देख चुके हैं कि उन्होंने पाठ-धमंं के रूप में पाँच गुणों का उल्लेख किया है, जिन्हें उनसे पूर्व ही आचार्यों ने स्वीकृति दी थी। इस प्रकार प्रवन्य गुण और पाठ-गुण के भी दो अलग वर्ग माने गये हैं।

शब्दार्थंगत गुणों के भी दो वर्ग स्वीकार किये गये हैं—सामान्य और वैशेषिक । सामान्य गुण-वर्ग में दस गुण आते हैं, जिनके स्वरूप की मीमांसा पिछले अध्याय में की जा चुकी है । सामान्य गुणों के निम्नलिखित तीन वर्ग माने जा सकते हैं—(क) शब्दगत गुण-वर्ग, (ख) अर्थंगत गुण-वर्ग एवं (ग) शब्दार्थोभयगत गुण-वर्ग ।

शब्दगत गुण-वर्ग में चार गुण रखे जा सकते हैं-(१) प्रसाद, (२) समता,

(३) समाधि तथा (४) ओज।

अर्थगत गुण-वर्ग में दो गुण आते हैं—(१) अर्थव्यक्ति तथा (२) कान्ति । शब्दार्थोभयगत गुण-वर्ग में आने वाले निम्नलिखित चार गुण हैं—(१)

इलेप, (२) माधुर्य, (३) सुकुमारता तथा (४) उदारता ।

वामन के पूर्व शब्दगत एवं अर्थगत वर्गों में काव्य-गुणों को विभनत करने का प्रयास नहीं हुआ था; किन्तु भरत और दण्डी के गुणों के लक्षण से यह सास्ट है कि उन्होंने कुछ गुणों को शब्द-सीन्दर्य-मात्र का हेतु, कुछ को अर्थ-सीन्दर्य मात्र का हेतु तथा अन्य को शब्दार्थ गुगल की शोभा का हेतु माना था। भरत के गुणों को शब्दगत, अर्थगत एव उभयगत वर्गों में विभाजित किया जा सकता है। भरत की गुण-घारणा का अध्ययन करते हुए हमने उनके दस गुणों को उक्त तीन वर्गों में बौटकर उनके स्वरूप का अध्ययन किया है। हमारी घारणा है कि भरत के गुण-लक्षण को ध्यान में रखते हुए उनके प्रसाद, माधुरं, सम आ और ओज गुणों को शब्द-गुण-वर्ग में; अर्थव्यिवत, उदारता और समाधि गुणों को अर्थगत गुण-वर्ग में एवं श्लेष, कान्ति और सीकुमार्य गुणों को शब्दार्थ-युगलगत गुण-वर्ग में विभक्त किया जा सकता है। डॉ० प्रकाशचन्द्र लाहिरी ने भरत के श्लेष, समता और सुकुमारता गुणों को उभयगत माना है। भरत के श्लेष और सीकुमार्य को उभयगत मानने में हम डॉ० लाहिरी से सहमत हैं; किन्तु हमने यह प्रमाणित किया है कि भरत की कान्ति उभयगत गुण है। समता को हम केवल शब्दगत गुण मानते हैं।

अभिनव गुप्त ने भरत के सभी गुणों के दो वर्ग स्वीकार किये हैं—शब्दगत वर्ग एवं अर्थगत वर्ग। अभिनव की इस कल्पना पर वामन का प्रभाव स्पष्ट है। उन्होंने भरत की गुण-परिभाषा की व्याख्या वामन के मतानुरूप की है। भरत की गुण-परिभाषा के आधार पर दस गुणों को दोनों वर्गों में रखन। युक्तिसङ्गत नहीं जान पड़ता।

दण्डी के गुण भरत के गुणों से नाम्ना अभिन्न हैं; किन्तु प्रकृत्या कुछ अंश में भिन्न हैं। उन्होंने भी भरत की तरह गुणों का वर्गीकरण नहीं किया है, फिर भी उनके गुणों को शब्दगत, अर्थगत एवं उभयगत वर्गों में विभक्त किया जा सकता है। भरत के गुणों की तरह दण्डी के गुणों में भी कुछ की प्रकृति केवल शब्द में शोभाधान करने की; कुछ की केवल अर्थ में सीन्दर्याधान की तथा कुछ की शब्द एवं अर्थ-दोनों में सौन्दर्य का आधान करने की है। अतः, भरत के समान ही दण्डी के गुणों के भी शब्दगत, अर्थगत एवं उभयगत-ये तीन वगं माने जा सकते हैं; किन्तु भरत और दण्डी के गुणों के स्वरूप-मेद को दृष्टिगत रखते हुए दण्डी के गुणों का उक्त तीनों वर्गों में विभाजन स्वतन्त्र रूप से करना पड़ेगा। भरत की अर्थव्यक्ति में केवल अर्थ पर बल दिया गया है। इसलिए भरत की अर्थव्यक्ति को अर्थगत गुण-वर्ग में रखा गया है; किन्तु दण्डी की अर्थव्यक्ति में शब्द एवं अर्थ, दोनों ही द्ष्टियों से विचार किया गया है। अतः, उनके अनुसार अर्थव्यक्ति उभयगत गूण है। भरत का रलेष शब्दार्थ-युगल का गुण है; किन्तु दण्डी का रलेप केवल शब्द का गुण है। भरत की उदारता अर्थगत गण है; पर दण्डी की उदारता उभयगत। दण्डी के गुणों के शब्दगत, अर्थगत एवं उभयगत स्वभाव पर दण्डी की गुण-

সকাহাৰত্ব লাহিবা The Guna doctrine in Bharata.—I. H. Q. vol VI पृ० १६२.

घारणा के अध्ययन-क्रम में विस्तार से विचार किया जा चुका है। उस अध्ययन के अधार पर दण्डी के गुणों का वर्गीकरण नीचे प्रस्तुत किया जाता है—

शब्दगत गुण-वर्ग-प्रसाद, समता, सुकुमारता, ओज और श्लेष । अर्थगत गुण-वर्ग-कान्ति एवं समाधि । शब्दाथंयुगलगत गुण-वर्ग-माधूयं, अर्थंब्यक्ति तथा उदारता ।

दण्डी के दस गुणों का मार्गों के आधार पर भी वर्गीकरण किया जा सकता है। यद्यपि उन्होंने सभी गुणों को वैदर्भ मार्ग का ही गुण कहा है, तथापि वे कुछ गुणों को गौड मार्ग के भी गुण मानते हैं। अतः, उनके गुणों के दो वर्ग माने जा सकते हैं—एकमार्गगत या असाधारण गुण-वर्ग तथा मार्ग-द्वयगत साधारण गुणवर्ग। अर्थव्यक्ति, उदार, समाधि तथा अग्राम्यत्व माधुर्य मार्गद्वय-साधारण गुण हैं। शोष गुण केवल वैदर्भ मार्ग के गुण हैं।

दण्डी के उपरान्त वामन ने सभी गुणों को शब्दगत एवं अर्थगत मानकर उनके स्वष्टतः दो वर्ग स्वीकार कर लिये। दस गुण शब्दगत भी माने गये और अर्थगत भी। प्रत्येक गुण के दो रूप कल्पित हुए। भरत और दण्डी ने कुछ गुणों के उभयगत स्वरूप की जो कल्पना की यो उसी से प्रेरित होकर सम्भवतः वामन ने सभी गुणों के शब्दगत एवं अर्थगत भेद की कल्पना की। वामन के अनुसार शब्दगत वर्ग में शलेप आदि दस गुण रखे जा सकते हैं और उन सभी गुणों को अर्थगत वर्ग में भी रखा जा सकता है। ओज, कान्ति, (गौडी रीति के) तथा माधुर्य और सौकुमार्य (पाञ्चाली के) मार्ग-विभावक असाधारण गुण हैं तथा शेष गुण साधारण। इस प्रकार वामन के गुणों के भी साधारण और असाधारण वर्ग माने जा सकते हैं।

भोज ने वामन के मत का अनुसरण करते हुए सभी गुणों को शब्दगत भी माना और अर्थगत भी। भोज में भेदीकरण और वर्गीकरण का मोह सर्वाधिक पाया जाता है। इसीलिए प्राचीन आचार्यों के दस गुणों के स्थान पर उन्होंने चौबीस गुणों की कल्पना कर ली है। चौबीस शब्दगत एवं उतने ही अर्थगत गुणों की कल्पना कर भोज ने गुणों की संख्या बढ़ाकर अड़तालीस कर दी। उन गुणों के शब्दगत एवं अर्थगत वर्ग की कल्पना के अतिरिक्त भी उन्होंने कई वर्गों में गुणों का विभाजन किया है। प्रस्तुत सन्दर्भ में भोज के वर्गीकरण का समीक्षात्मक अध्ययन अपेक्षित है।

भोज ने वाक्य-गुणों के साथ ही प्रबन्धगत गुणों की भी कल्पना की है। भोज के पूर्ववर्ती भामह, दण्डी आदि आचार्यों ने भाविक को 'प्रबन्ध-गुण' कहा था, यद्यपि वे भाविक को गुण नहीं मान कर अलङ्कार ही मानते थे। दण्डी आदि आचार्यों ने महाकाव्य के कुछ आवश्यक तत्त्वों का उल्लेख महाकाव्य के लक्षण में किया था। भोज ने उनके भाविक-वर्णन-प्रसङ्ग से 'प्रवन्ध-गुण' शब्द लेकर उनके महाकाव्य-लक्षण के कुछ तत्त्वों के साथ उसे सम्बद्ध कर दिया तथा एक नवीन गुण-वर्ग कल्पित कर जिया, जिसे सम्पूर्ण प्रवन्ध का उत्कर्ण-कारक धर्म माना गया।

भोज ने वाक्य-गुण के तीन प्रकार स्वीकार किये हैं—वाह्य, आम्यन्तर तथा वैशेषिक। शब्दगत गुण बाह्य माने गये हैं तथा अर्थगत गुण आम्यन्तर। वैशेषिक गुण वे दोष हैं जो स्थिति-विशेष में गुण वन जाते हैं। वैशेषिक गुणों को दोष-गुण भी कहा जा सकता है।

चोबीस गुण बाह्य भी हैं और लाम्यन्तर भी। उन चौबीस गुणों को भोज ने पुन: दो मुख्य वर्गों में विभाजित किया है—(क) अपृथग्यत्निर्वर्त्य गुण-वर्ग एवं (ख) पृथग्यत्निर्वर्त्य गुण-वर्ग। अपृथग्यत्निर्वर्त्य गुणों के दो वर्ग स्वीकृत हुए हैं:—(१) रसारम्भक गुण वर्ग तथा (२) रस-माव-आरब्ध-गुण-वर्ग।

बपृथग्यत्निर्वात्यं तथा पृथग्यत्निर्वात्यं गुणों की कल्पना सर्वप्रथम भोज ने ही की है; किन्तु उसे उनकी सर्वथा मौलिक उद्भावना नहीं माना जा सकता। आनन्दवर्धन ने अपृथग्यत्निर्वात्यं एवं पृथग्यत्निर्वात्यं अलङ्कारों की कल्पना की है। उनके अनुसार रस, भाव आदि की योजना से अतिरिक्त अम के बिना ही कि की रचना में स्वाभाविक रूप से जिन अलङ्कारों की योजना हो जाती है उन्हें अपृथग्यत्निर्वात्यं कहा जाता है और जिन अलङ्कारों की योजना के लिए कि अतिरिक्त आयास करता है, उन्हें पृथग्यत्निर्वात्यं कहा जाता है। अपृथग्यत्निर्वात्यं अलङ्कार की उनत घारणा के अधार पर भोज ने अपृथग्यत्निर्वात्यं गुणों की कल्पना कर ली और उसके रसारम्भक एवं रसभाव-आरव्ध; दो भेद स्वीकार किये। पृथग्यत्निर्वात्यं गुणों की कल्पना का आधार भी आनन्दवर्धन की पृथग्यत्निर्वात्यं अलङ्कार-धारणा ही है। भोज ने अपने की बीस गुणों को उनत तीन वर्गों में विभक्त किया है। वह विभाजन निम्निस्तित है:—

१. अपृथायत्निनर्वत्यं रसारम्मक गुण-वर्ग - इस वर्ग में ध्विनवादी आवायों की मान्यता के अनुसार माधुर्य, ओज और प्रसाद; ये तीन गुण रखे गये हैं। भोज ने उक्त तीनों गुणों के लक्षण ध्वन्यालोक से उद्धृत कर उनका पूर्णत अनुसरण किया है। आनन्दवर्धन के माधुर्य गुण में दण्डी के माधुर्य गुण की अग्राग्यता-धारणा को मिला दिया गया है। माधुर्य शुक्तार और कदण का गुण है; अतः वह अनिवार्यतः उनके साथ रहता है। ओज गुण रोद्र आदि रसों के साथ अविच्छेद्य-भाव से रहा करता है। प्रसाद का सद्भाव रसों में सार्विक एवं सार्वकालिक है। प्रसाद के विना रस की अनुभूति ही सम्भव नहीं होती। उक्त गुणों को रसाभिव्यक्ति का कारण मानकर उन्हें रसारम्भक कहा गया है।

२. अपृथग्यत्ननिर्वत्यं रसारब्ध गुण वर्ग—इस वर्ग में छह गुण रखे गये हैं— (ख) अर्थगत औजित्य, जिसे भोज ने 'रूढाहङ्कारता' कहा है; (ख) शब्दगत भाविक गुण, जिसमें भाव के कारण वाक्य-वृत्ति होती है; (ग) अर्थगत माधुर्य, जिसे कोध-दशा में भी तीव्रता का अभाव माना गया है; (घ) अर्थगत उदात्तता, जो आश्रय का उत्कर्ष रूप है; (ङ) अर्थगत प्रेय, जिसे भोज अर्थ की अभीष्टता मानते हैं तथा (च) अर्थगत कान्ति, जिसे दीप्तरसत्व कहा गया है।

३. पृथायत्निर्नित्यं गुण-वर्षं —इस वर्ग के गुणों को ही भोज शुद्ध शब्दायंगत
गुण मानते हैं। इस वर्ग में भोज के चौबीस शब्दगत एवं उतने ही अयंगत गुणों
में से रसारव्य गुण-वर्ग के उनत छह गुणों को छोड़ शेष सभी गुण हैं। ये गुण
रस से सर्वया स्वतन्त्र हैं। जहाँ ये रस के साथ रहते हैं, वहाँ दोनों का साङ्कर्य
माना जाता है। रसारम्भक एवं रसारव्य गुणों का रस से अविनाभाव सम्बन्ध
है। अतः उनका सङ्कर नहीं होतः।

भोज के उनत वर्गीकरण-सिद्धान्त का आघार दृढ़ नहीं है। उस वर्गीकरण में कई प्रकार की अनुपपित्तयाँ हैं। रसारम्भक गुण-वर्ग में परिगणित माधुयं, ओज और प्रसाद गुण भोज के अपने गुण नहीं हैं। उन्होंने जिन चौबीस वाक्य-गुणों को स्वीकार किया है उनमें माधुयं, ओज और प्रसाद के नाम भी सिम्मिलत अवश्य हैं; किन्तु उनका स्वरूप रसाम्भक गुणों के स्वरूप से सर्वथा भिन्न है। भोज के माधुयं, ओज और प्रसाद शब्दाशंगत गुण हैं। उनमें से अशंमाधुयं को भोज ने रसाव्ध गुण-वर्ग में रखा है; शेष गुण पृथग्यत्निवंत्यं गुण-वर्ग में ही माने जायेंगे। भोज की गुण-धारणा के परीक्षण से यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि वे गुणों को रस-धमं नहीं मानकर शब्दार्थ-धमं मानते थे। यदि वे गुण को रस-धमं स्वीकार करें तो कान्ति का 'दीप्तरसत्व' लक्षण तथा गाम्भीयं की 'ध्विनमत्ता' परिभाषा असङ्गत सिद्ध होगी। स्पष्ट है कि भोज गुणों को शब्दार्थ-गत मानते थे और इसीलिए उन्होंने चीबीस गुणों को शब्दगत तथा अर्थगत स्वीकार कर उनके अड़तालीस भेद कर दिये। अतः, रसारम्भक गुण-वर्ग की कल्पना भोज की आत्मधाती युक्ति है।

१. भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण पृ० ७२०-११

रसारम्भक गुण-वर्ग के विरुद्ध दूसरी आपित्त यह है कि माधुयं को श्रुङ्गार आदि मधुर रसों का तथा ओज को रौद्र आदि दीप्त रसों का आरम्भक या हेतु मानना समीचीन नहीं। उनत वर्ग की कल्पना इस मान्यता पर आधृत है कि वे गुण रस के आरम्भक हैं अर्थात् उन गुणों के कारण ही रस की अभिव्यन्ति सम्भव होती है। वस्तुतः गुण को रस का उत्कर्ष-साधक धमं ही माना जा सकता है; उन्हें रस का आरम्भक नहीं कहा जा सकता। ऐसा जान पड़ता है कि आनन्दवर्धन की गुण-धारणा को नहीं अपना कर भोज वामन की घारणा का अनुगमन करना चाहते थे; किन्तु उनके समय तक आनन्दवर्धन के सिद्धान्त का इतना दुर्वार प्रभाव काव्यशास्त्र के पाठकों पर जम चुका था कि उसकी उपेक्षा सम्भव नहीं हो सकी। भोज न तो उसका परिहार कर सके और न उसे पूर्णतः स्वीकार कर सके। आनन्दवर्धन की मान्यता के त्याग-ग्रहण की इस द्विधा में भोज की घारणा अस्पष्ट रह गयी।

रसारव्ध गुण-वर्ग एवं पृथग्यत्निर्नात्यं गुण-वर्ग में भी गुणों का विभाजन यौक्तिक पद्धित पर नहीं हुआ है। क्रेंध-दशा में मृदुता को (माध्रयं को) यदि रसारव्ध अपृथग्यत्निर्वात्यं माना जाय तो व्वनिमत्ता (गाम्भीयं) को पृथग्यत्निर्वात्यं गुण मानने में क्या युक्ति होगी ? भाविक गुण के शब्दगत भेद को भोज ने रसारव्ध गुण-वर्ग में परिगणित किया है। इस प्रकार शब्दगत होने पर भी भाविक रस से आरब्ध माना गया है। भोज शब्दगत गुण को बाह्य गुण मानते हैं। जो रस से आरब्ध हो उसे बाह्य गुण कहना असङ्गत हो जायगा। अर्थगत सौकुमार्य गुण के लक्षण एवं भोज के द्वारा उद्धृत उसके उदाहरण के आधार पर उसे भी पृथग्यत्निर्वात्यं गुण नहीं मानकर रसारव्ध गुण-वर्ग में रखना ही उचित होता। भोज उसे 'अनिष्ठुरत्व' कहते हैं। भावगत अनिष्ठुरता के उदाहरण में वन-गमन के समय सीता की दशा देख राम की खौंकों में अध्रु का प्रथम अवतार दिखाया गया है। यदि भोज अर्थ की अभीष्टतमता (प्रेय) को अपृथग्यत्निर्वात्यं मानते हैं तो अर्थगत सौकुमार्य को पृथग्यत्निर्वात्यं मानने का क्या आधार होगा? स्पष्ट है कि शब्दार्थगत गुणों का उक्त वर्गीकरण निर्म्रान्त नहीं है।

वैशेषिक गुण-वर्ग

भोज ने वैशेषिक गुण-वर्ग की पृथक् कल्पना की है। हम यह देख चुके हैं कि भामह, दण्डी आदि आचार्यों ने भी स्थिति-विशेष में दोषों का गुणत्व स्वीकार किया है। भोज ने उसी घारणा को व्यवस्थित रूप में गुण-प्रकरण में

188

प्रस्तुत किय है। उन्होंने वैशेषिक गुणों या दोष-गुणों की संक्या चौबीस मानी है। इन गुणों के तीन भेद होते हैं—पदगत, वाक्यगत तथा वाक्यार्थगत । इस वर्गीकरण का आधार दोषों का पदगत, वाक्यगत तथा वाक्यार्थगत होना है। चौबीस पदगत दोष अवस्था-विशेष में गुण वन जाते हैं; अतः चौबीस प्रकार के पदगत वैशेषिक गुण होते हैं। चौबीस वाक्यगत दोषों के गुण वन जाने से चौबीस वाक्यगत वैशेषिक गुण होते हैं तथा चौबीस वाक्यार्थगत दोषों के गुणत्व से चौबीस वाक्यार्थगत वैशिषक गुण बनते हैं। इस प्रकार पदगत, वाक्यगत एवं वाक्यार्थगत भेद से वैशेषिक गुणों की संख्या वस्तुतः वहत्तर हो जाती है। इन वैशेषिक गुणों का स्वतन्त्र नामकरण नहीं हुआ है। जो दोष विशेष स्थिति में गुण बन जाते हैं उन दोषों की संज्ञा से ही उन वैशेषिक गुणों को मी अमिहित किया जाता है। तीन वर्गों में वैशेषिक गुणों का वर्गीकरण इस प्रकार किया गया है:—

### १ पदगत वैशेषिक गुण-वर्ग

पदगत दोपगुण वर्ग में ये चीवीस गुण रखे गये हैं— (१) असाघु, (२) अप्रयुक्तत्व, (३) श्रुतिकष्टत्व, (४) अनर्थंकत्व, (५) अन्यार्थंत्व, (६) अप्रविद्यार्थंत्व, (७) असमर्थंत्व, (६) अप्रतीतत्व, (९) क्लिष्टत्व, (१०) गूढार्थंत्व, (११) नेयार्थंत्व, (१२) सन्दिग्धत्व, (१३) विरुद्धमितकृत् (१४) अप्रयोज्जकपदत्व, (१५) देश्य तथा (१६) ग्राम्य के घृणावत्, अश्लील एवं अमञ्जलार्थं भेदों के संवीत, गुप्त तथा लक्षित अवस्थाओं में नौ प्रकार । उक्त पन्द्रह एवं नौ के योग से पदगत वैशेषिक गुण चौबीस प्रकार के हो जाते हैं । संवीत अर्थं में ग्राम्य के घृणावत्, अश्लील एवं अमञ्जलार्थं गुण हो जाते हैं । इसी प्रकार गुप्त एवं लक्षित होने पर भी उक्त तीन दोष गुण वन जाते हैं । इस प्रकार तीन दोष से नौ गुण बनते हैं । फलतः उक्त सोलह दोष स्थितिविशेष में चौबीस गुणों में बदल जाते हैं ।

## २. वाक्यगत वैशेषिक गुण

चौबीस वाक्यगत दोषों के गुण त्व से चौबीस वैशेषिक गुण बनते हैं। इस वर्ग के दोप-गुण हैं :— (१) शब्दहीन, (२) अपक्रम या क्रमञ्जष्ट, (३) विसन्धि, (४) पुनरुक्त, (५) व्याकीणं, (६) सङ्कीणं, (७) अपद, (८) वाक्यगमित, (९) भिन्नलिङ्गस्व, (१०) भिन्नवचनत्व, (११) हीनोपम, (१२) अधिकोपम, (१३) अन्दोमङ्ग, (१४) यतिमङ्ग, (१५) अश्चरीय या क्रियाहीन तथा (१६) अरीतिमत्, विसके शैथिल्य, वैषम्य, कठोरत्व,

अप्रसन्न, नेयार्थं, ग्राम्य, असमस्त, अनिन्यूं ढ तथा अनलङ्कार; ये नी भेद होते हैं। ३- वाक्यार्थंगत वैशेषिक गुण

इस वर्ग में निम्नलिखित दोष-गुण रखे गये हैं:—(१) अपार्थ, (२) व्यथं, (३) एकार्थ, (४) सन्दिग्य, (४) अपकम, (६) खिन्न, (७) अत्युक्त, (०) परुष, (९) विरस, (१०) होनोपम, (११) अधिकोपम, (१२) असदृशोपम, (१३) अप्रसिद्धोपम, (१४) निरलङ्कार, (१५) अश्लील तथा (१६) विरद्ध । विरद्ध के मुख्य तीन भेद होते हैं—प्रत्यक्ष-विरोध, अनुमान-विरोध एवं आगम-विरोध । उन तीनों के पुनः तीन-तीन भेद होने से विरद्ध के नौ भेद हो जाते हैं । उक्त तीनों प्रकार के विरोधों के तीन-तीन भेद इस प्रकार होते हैं—प्रत्यक्ष विरोध के देश-विरोध, कालविरोध एवं लोकविरोध । अनुमान विरोध के युक्तिविरोध, ओचित्यविरोध तथा प्रतिज्ञाविरोध, और आगम-विरोध के धर्मशास्त्र-विरोध, अर्थशास्त्र- विरोध एवं कामशास्त्र- विरोध; ये तीन भेद माने गये हैं । इस प्रकार विरद्ध दोध के नौ प्रकार हो जाते हैं, जिनसे नौ वैशेषिक गुण बनते हैं ।

भोज ने उक्त दोषों को जिन जिन स्थितियों में गुण स्वीकार किया है उनका विवेचन किया जा चुका है। इस मान्यता से सहमत होना कठिन है कि भोज के वैशेषिक गुण-वर्ग में परिगणित दोष तत्तत् स्थितियों में गुण ही हो जाते हैं। कुछ दोष अवस्य स्थिति-विशेष में सौन्दर्याधायक बन जाते हैं; किन्तु कुछ दोषों को विशेष स्थितियों में क्षम्य-मात्र माना जा सकता है शोभ।कर गुण नहीं। उदाहरणार्थं, शब्दहीन या च्यूत-संस्कार दोष अनुकृति में गुण माना जायगा; क्योंकि अशुद्ध बोलने वाले पात्रों के संस्कार को यथार्थ रूप में व्यञ्जित करने में वह सहायक होता है। किन्तु, छन्द के नियम के अनुरोध से अपूष्टार्थ आदि दोषों को केवल क्षम्य माना जा सकता है। यदि उस दोष के त्याग से छन्द के नियम का मङ्ग अपरिहार्य हो जाय तो कवि खन्द-मङ्ग नहीं कर अपूष्टार्थ दोष को ही अपना लेते हैं। जब दो दोषों में से एक का ग्रहण अनिवार्य हो जाय तो छोटे दोप को स्वीकार करना ही श्रेयस्कर होता है। छन्द के नियम का भङ्ग अपुष्टार्थं से बड़ा दोष माना गया है। इसीलिए उसका सर्वथा त्याग वाञ्छनीय माना गया है। यदि उससे बचने के लिए अपुष्टार्थ दोष को अपनाना भी पड़े तो वह क्षम्य होगा । इसी प्रकार मोज के कुछ बन्य वैशेषिक गुण भी स्थित-विशेष में अदोष-मात्र माने जा सकते हैं। निर्दोषता को गुण कहने की तरह सामान्य अर्थ में ही उन्हें गुण कहा जा सकता है, काव्य के शोभाधायक धर्म के अर्थ में नहीं। काव्य-दोषों की तीन स्थितियां सम्भव हैं। वे सामान्य स्थिति में

दोष होते हैं, विशेष स्थित में उनमें से कुछ दोष गुण हो जाते हैं तथा कुछ अदोष। भोज के दोष-गुणों को दो वर्गों में विभाजित किया जा सकता है—एक वर्ग में वे दोष रखे जा सकते हैं, जो स्थिति-विशेष में अदोष होते हैं तथा दूसरे वर्ग में उन दोषों को रखा जा सकता है जो विशेष स्थित में गुण वन जाते हैं। इस प्रकार पदगत, वाक्यगत एवं वाक्यायंगत; तीनों वैशेषिक गुणों के दो दो वर्ग वन जाते हैं। नीचे हम उक्त वर्गों के दोष-गुणों के अदोषत्व एवं गुणत्व पर विचार करेंगे।

पदगत-दोष का अदोष-वर्ग

अपुष्टार्थं, अप्रतीत, विलष्ट, गूढार्थं तथा अप्रयोजकपदस्य को स्थिति-विशेष में अदोष ही माना जाना चाहिए। तीन पद-दोषों को भोज ने स्वयं तीन-तीन स्थितियों में अदोष कहा है। उनके अनुसार प्राम्य, घृणायत् अश्लील एवं अमङ्गलार्थं दोष संवीत, लक्षित एवं गुष्त अर्थं में दोष नहीं माने जाते। इस प्रकार चौवीस पदगत वैशेषिक गुणों में से भोज स्वयं नौ गुणों को अदोष मात्र स्वीकार करते हैं। मेरी सम्मित में इन नौ को तरह अपुष्टार्यं आदि पांच भी स्थिति-विशेष में दोषाभाव ही होते हैं, गुण नहीं। उन पांच दोषों के स्वरूप एवं स्थिति विशेष में उनके कार्य का विवेचन वाञ्छनीय है:—

अपुष्टार्थं दोष की स्थिति पर ऊपर विचार किया जा चुका है। अप्रतीत दोष में शास्त्र-मात्र में प्रयुक्त पदों का प्रयोग होता है। भोज की मान्यता है कि जास्त्रविदों के सम्मापण में वह गुण बन जाता है। काव्य को दृष्टि में रखते हुए शास्त्र-वेत्ताओं के भाषण में अप्रतीत पद-प्रयोग को अदोष तो अवश्य माना जा सकता है; किन्तु उसे गुण मानना उचित नहीं। काव्य में प्रतीत पद-प्रयोग ही गुण होता है। शास्त्र-विद् भी यदि प्रतीत-पदों का व्यवहार करें तो यह उनकी वाणी का सीन्दर्य ही माना जायगा। अप्रचलित पदों का प्रयोग कर पाठक को चमत्कृत करने की प्रवृत्ति स्वस्थ साहित्यिक इचि का परिचायक नहीं। इससे काव्य का नैस्गिक सीन्दर्य नष्ट होता है। संस्कृत-साहित्य के अनङ्कृत वाल में अप्रतीत पदों के प्रयोग में कियों की इचि देखी जाती है। शिशुपालवध के सम्बन्ध में प्रचलित इस कथन से कि 'उसके नौ सगों के बाद कोई नवीन शब्द नहीं बच जाता' —इस घारणा की पुष्टि होती है कि माध तथा उस युग के कि शब्द-प्रयोग के प्रति बहुत सावधान थे तथा नवीन-नवीन शब्दों को शस्त्र से दूँ कर प्रयोग करने में उनका अहं तुष्ट होता था। सम्भव है कि वैसी ही इचि से प्रभावित होने के कारण भोज ने अवस्था-

१. 'नवसर्गगते माघे नव शब्दो न विचते ।'

विशेष में 'अप्रतीतत्व' को गुण मान लिया हो। 'विलब्दत्व' दोष को भी गुण सानना उचित नहीं। भोज ने व्याख्यान आदि में गूढार्थंत्व को गुण माना है। मेरी सम्मति में अगूढार्थंता में ही व्याख्यान का सौन्दयं रहता है, गूढार्थंता में नहीं। अप्रयोजकपदत्व भी स्थिति-विशेष में अदोष-मात्र माना जा सकता है, गुण नहीं।

पदगत दोष का गण-वर्ग

पदगत वैशेषिक गुणों में परिगणित चौबीस गुण में से दोषाभाव वर्ग के उक्त चौदह गुणों को छोड़ शेप दस गुण इस वर्ग में रखे जा सकते हैं। विशेष स्थितियों में वे दोष शोभाषायक गुण वन जाते हैं।

वाक्यगत दोषों का गुण-वर्ग

इस वर्ग में पुनरुक्त, ग्राम्य तथा शब्दहीन; ये ठीन दोष से वने हुए गृण ही रखे जा सकते हैं। पुनरुक्त दोष अनुकम्पा आदि की मनोदशा की व्यञ्जना में सहायक होने से कुछ स्थितियों में गुण बन जाता है। ग्राम्य-दोष भोज के अनुसार, विदग्ध-उक्ति में गुण बन जाता है। ग्राम्य पात्र के अनुकरण आदि में भी ग्राम्यत्व को गुण माना जाना चाहिए। शब्दहीन दोष किव की विवक्षा के अनुरूप गुण बन जाता है। इसे भी अनुकरण आदि में गुण माना जा सकता है। शैथिस्य वैदर्भ मार्ग का दोष है; किन्तु गौड मार्ग का गुण।

वाक्यगत दोषों का अदोध वर्ग

उनत तीन वैशेषिक गुणों को छोड़ शेष वाक्यगत वैशेषिक गुण इस दोषा-भाव-वर्ग में ही बाते हैं। अर्थगत दोषों का गुण-वर्ग

वपार्यं, सन्दिग्ध, देशविरोध, कालविरोध, कलाविरोध लोकविरोध, हेतुविद्याविरोध तथा आगमविरोध दोष स्थिति-विशेष में गुण माने जा सकते हैं। अत्युक्ति को गौड मार्ग में गुण माना जाता है तथा वैदमं में दोष। अतः, इसे भी इसी वर्ग में रखा जा सकता है।

अर्थगत दोषों का अदोष-वर्ग

अपार्थ आदि दोष-गुणों को छोड़ शेष अर्थगत वैशेषिक गुणों में दोषों का पर्यवसान अदोषत्व में होता है। अतः, उन्हें इसी वर्ग में रखना समीचीन है।

उनत वानयगत गुणों के अतिरिक्त भाज ने सम्पूर्ण प्रबन्ध के गुणों की भी कल्पना की है। प्रबन्धगुणों के तीन वर्ग माने गये हैं—(क) शब्दगत, (स) अर्थगत तथा (ग) उभयगत।

१. शब्दगत प्रबन्ध गुण-वर्ग

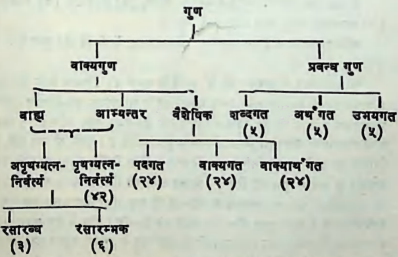
महाकान्य आदि के शन्दगत गुण—(क) संक्षिप्त-ग्रन्थरव, (ख) अविषम-बन्धरव, (ग) अनतिविस्तीणंसर्गादित्व तथा (घ) विलब्दसन्धित्व माने गये हैं। २. अर्थंगत प्रवन्ध-गुण-वर्गं

इस वर्ग के गुण हैं—(क) चतुर्वर्गकलायत्तत्व, (स) चतुरोदात्तनायकत्व, (ग) रसभावनिरन्तरत्व, (घ) विधिनिषेषब्युत्पादकत्व एवं (ङ) सुसूत्रसंविधानकत्व।

#### ३ उभयगत प्रवन्ध-गुण-वर्ग

(क) रसानुरूपसन्दर्भत्व, (ख) पात्रानुरूपभाषत्व, (ग) अर्थानुरूपच्छन्दस्त्व, (घ) समस्तलोक-रञ्जकत्व और (ङ) सदलङ्कारवाक्यत्व प्रबन्ध के शब्दार्थी भयगत गुण माने गये हैं।

दण्डी ने चतुर्वर्गफलोगेतत्व, चतुरोदात्तनायकत्व, असंक्षिप्तत्व, रसभाव-निरन्तरत्व, श्रव्यवृत्तत्व, अनितिविस्तीर्णसर्गत्व, लोकरञ्जकत्व आदि को महाकाव्य के लक्षण के अङ्ग के रूप में स्वीकार किया है। भोज ने उन्हें प्रबन्धगत गुण के रूप में कल्पित कर लिया है। भोज की गुण-वर्ग-धारणा निम्नितिखित तालिका से स्पष्ट हो जायगी—



यद्यपि भोज ने पदगत, वाक्यगत तथा अर्थगत वैशेषिक गुणों का पुनः वर्थी-करण नहीं किया है तथापि उन दोष-गुणों के स्वरूप के आधार पर उन्हें दोषा-भाव तथा गुण-वर्गों में विभाजित किया जा सकता है। अग्निपुराणकार

अग्निपुराणकार एवं भोज की गुण-घारणा में पर्याप्त साम्य है, किन्तु अग्निपुराणकार का गुण-वर्गीकरण भोज की अपेक्षा अधिक स्पष्ट है। गुण दो प्रकार के होते हैं—सामान्य और वैशेषिक। सामान्य गुणों के तीन वर्ग माने गये हैं—शब्दगुण, अर्थगुण एवं उभयगुण।

शब्दगुण-वर्ग

शब्दगुण-वर्ग में अग्निपुराणका के अनुसार सात गुण हैं—(१) क्लेष, (२) लालित्य, (३) गाम्भीयं, (४) सीकुमायं, (५) उदारता (६) सत्या और (७) यौगिकी। उक्त सात गुणों को शब्दगुण-वर्ग में परिगणित करने पर भी अग्नि-पुराणकार ने छह गुणों के ही लक्षण दिये हैं। सत्या (?) और यौगिकी के स्थान पर ओज की परिभाषा दी गयी है। अतः, इस वर्ग में वस्तुतः छह गुण ही आते हैं। अर्थगुण-वर्ग

बर्थंगुण-वर्ग में छह गुण आते हैं—(१) माधुर्य, (२) संविधान, (१) कोमलत्व, (४) उदारत्व, (५) प्रौढि और (६) सामयिकत्व। उभयगण वर्ग

ये छह गुण शब्दर्थोभयगत हैं—(१) प्रसाद, (२) सीमाग्य, (३) यथासंस्य, (४) प्रशस्यता, (५) पाक और (६) राग।

अग्निपुराण में वैशेषिक गुणों पर दोष-प्रकरण में ही विचार हुआ है। अच्युतराय

साहित्य-सार में अच्युतराय ने गूणों के मुख्य दो विभाग किये हैं—(क) दोषाभावात्मक विभाग तथा (ख) माधुर्य आदि भावात्मक गुण-विभाग । दोषाभावात्मक गुण के दो उप-विभाग माने गये हैं—(अ) मुख्य और (आ) गौण । गौण दोषाभावात्मक गुण अपवाद-स्वरूप हुआ करते हैं । इसके दो रूप होते हैं—विहित का निषेध तथा निषिद्ध का विधान । जिसे विहित माना गया हो उसमें अपवाद के रूप में कुछ का निषेध दिखाना तथा जो निषिद्ध माना गया हो उसमें अपवाद-स्वरूप कुछ का विधान करना—ये दो रूप गौण दोपाभावात्मक गुण के पाये जाते हैं । इनके पुनः तीन भेद माने गये हैं—(क) दोष में गुण-करण, (ख) दोषत्व का निवारण तथा (ग) गुणादि के बोचित्य के कारण उसका अत्याज्यत्व । कृत्तक

कुन्तक ने बक्रोक्तिजीबित में तीन मार्गों के गुणों का उल्लेख किया है। उनके चार गुण तीन मार्गों के असाधारण गुण हैं तथा दो गुण स<sup>°</sup>मार्गगत या साधारण । इस प्रकार कुन्तक के गुणों के मुख्य दो वर्ग माने जा सकते हैं— साधारण गुण-वर्ग एवं असाधारण गुण-वर्ग । तीनों मार्गों के असाधारण गुण निम्नलिखित हैं :—

सुकुमार मार्ग के गुण-(१) प्रसाद, (२) माधुर्य, (३) लावण्य तथा
(४) आभिजात्य ।

विचित्र मार्ग के गुण-उक्त चार गुण ही स्वरूप-मेद से विचित्र मार्ग के भी गुण माने गये हैं।

मध्यम मार्ग के गुण—इस वर्ग में भी उक्त चार गुण ही आते हैं। उक्त असाधारण गुणों के अतिरिक्त अीचित्य और सीभाग्य इन दो; साधारण गुणों की कल्पना की गयी है। विद्यानाथ

भोज के चौबीस गुणों को स्वीकार करने पर भी विद्यानाय ने उनके वर्गीकरण को अस्वीकार कर दिया है। वे गुणों को सङ्घटना पर आश्रित मानते हैं। अतः, उनके सभी गुण शब्दगत ही हैं। गुणों को अर्थगत मानने वाले सिद्धान्त का उन्होंने खण्डन किया है। केशव मिश्र

बलङ्कारशेखर में केशव मिश्र ने गुणों के तीन वर्ग स्वीकार किये हैं—(क) शब्दगुण-वर्ग, (ख) अर्थगुण-वर्ग एवं (ग) वैशेषिक गुण-वर्ग। शब्दगुण-वर्ग

इस वर्ग में पाँच गुण माने गये हैं—(१) संक्षिप्तत्व, (२) उदात्तत्व, (३) प्रसाद, (४) उदित और (५) समाधि। अर्थगण-वर्ग

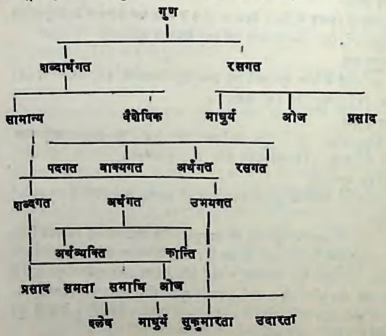
निम्नलिखित चार गुण अर्थगत माने गये हैं—(१) भाविकत्व, (२) मुशब्दत्व, (३) पर्यायोक्ति तथा (४) सुधर्मिता। वैशेषिक गुण-वर्ग

केशव की वैशेषिक गुण-घारणा भोज की घारणा से अभिन्न है। जयदेव

जयदेव ने प्राचीन आचायों के दस गुणों में से आठ को ही स्वीकार किया है। उनके गुणों के तीन वर्ग सम्भव हैं। प्रसाद, समना और सौकुमार्य को शब्दगत गुण-वर्ग में; समाधि, माधुर्य और उदारता को अर्थगत गुण-वर्ग में तथा श्लेष और ओज को शब्दार्थ-युगलगत गुण-वर्ग में रखा जा सकता है।

घ्वनि-प्रस्थान के आचार्यों ने तीन ही गुण स्वीकार किये हैं। वे सभी गुण रस-गत हैं। अतः, उनके वर्गीकरण की आवश्यकता नहीं। हैमचन्द्र ने पूर्ववर्ती आचार्यों के शब्दार्थगत गुणों का उल्लेख कर पाठधर्म के रूप में भी पांच गुणों का उल्लेख किया है। वे गुण हैं—(१) ओज (२) प्रसाद (३) माधुर्य, (४) साम्य और (५) औदार्य। हिन्दी-रीति-शास्त्र के आचार्यों की गुण-धारणा पर संस्कृत आचार्यों का पुष्कल प्रभाव है। देव ने रल्लेय आदि दस गुणों के नागर एवं ग्राम्य—दो वर्ग माने हैं। हमने यह प्रमाणित किया है कि सभी गुणों के दो मेद स्वीकार करना दुराग्रह-मात्र है।

उक्त विवेचन से गुणों के निम्नलिखित वर्ग सामने आते हैं :—शब्दायंगत सामान्य तथा वैशेषिक गुण नर्ग, प्रवन्य-गत गुण वर्ग पाठ गुण-वर्ग एवं रसगत गुण-वर्ग। पाठ के गुण का विवेचन काव्यशास्त्रीय अध्ययन का विषय नहीं। प्रवन्यगुणों में से अधिकांश प्रवन्य के विधायक तत्त्व ही हैं, गुण नहीं। प्रवन्य के पृथक् गुणों की कल्पना आवश्यक भी नहीं। शब्द अर्थ के गुणों से ही प्रवन्य का सौन्दयं अभिवृद्ध हो सकता है। शब्द और अर्थ की जिस महिमा की कल्पना शब्दायं-गुणों में की गयी है उसके सद्भाव से ही प्रवन्य में सौन्दयं का आधान माना जा सकता है। अत:, शब्दायंगत एवं रसगत गुणों का वर्गीकरण ही प्रासिक्षिक है। स्वीकार्य गुणों की तालिका नीचे दी जाती है:—



# गुणों का स्वरूप-विकास

गुण-धारणा वे विकास का अध्ययन करते हुए हम यह देख चुके हैं कि भिन्न-भिन्न आचार्यों ने एक ही गुण के पृथक्-पृथक् स्वरूप की कल्पना की है। भरत के श्लेष आदि दस गुणों के नाम दण्डी, वामन आदि ने भी स्वीकार किये हैं। भोज के चीबीस गुणों में भी उन दस गुणों के नाम स्वीकृत. हैं। अग्निपुराण में उन गुणों में से कुछ के नाम गृहीत हैं। कुग्तक के वकोक्तिजीवित में भी कुछ नाम भरत आदि से लिए गये हैं। उनके माधुर्य, जोज और प्रसाद गुण के नाम भामह तथा व्वनिप्रस्थान के आनन्दवर्धन आदि आचायाँ द्वारा भी स्वीकृत हैं; किन्तु भरत से पण्डितराज जगन्नाय तक तथा हिन्दी साहित्य के रीति-काल के आरम्भ से उसके अन्त तक उन गुणों के स्वरूप में परिवर्तन होता रहा है। यह परिवर्तन अकारण या अस्वाभाविक नहीं। काव्य के सीन्दर्य का मानदण्ड सदा एक-सा नहीं रहता। काल के प्रवाह में साहित्य-विषयक मान्यता में थोड़ा परिवर्तन अपरिहार्य हो जाता है। भारतीय साहित्य-शास्त्र में अलङ्कार-प्रस्थान, रीति-प्रस्थान, वकोन्ति-प्रस्थान, व्वनि-प्रस्थान तथा व्वनि-व्वंस-प्रस्थान आदि विविध प्रस्थानों की स्थापना काव्य के मूल्य के सम्बन्ध में बदलते हुए दृष्टिकोण का परिचय देती है। गुणों के स्वरूप के सम्बन्ध में दृष्टि-भेद भी स्वाभाविक ही था। प्रस्तुत अध्याय में हम शब्दायं-गत दस एवं रसगत तीन गुणों के स्वरूप के विवास-क्रम का अध्ययन करेंगे।

## शब्दार्थंगत गुण

इलेख—भरत के अनुसार विविधित अर्थ से परस्पर सम्बद्ध पदों की दिलब्दता तथा स्वाभाविक स्फुटता में विचार-गत गहनता; ये दलेख के दो रूप हैं। दण्डी ने दलेख गुण में अर्थगत दिलब्दता का विचार नहीं किया है। उनके अनुसार दलेख केवल शब्द का गुण है। वे अल्पप्राण वणों से युक्त शिथिल-पदरचना का अभाव दलेख में अपेक्षित मानते हैं। फलतः, दण्डी के मतानुसार महाप्राण

वर्णों का दिलब्ट सङ्घटन दलेष गुण है। दण्डी ने अर्थ की सुदिलब्ट योजना पर किसी गुण के स्वरूप में विचार नहीं किया है। वस्तुतः, काव्य में शब्दों की सुविलब्ट घटना के साथ ही अर्थगत सुविलब्टता भी अपेक्षित होती है। अत:, दण्डी का श्लेय-लक्षण एकाङ्गीन जान पड़ता है। दण्डी की पदगत दिलष्टता का स्वरूप भी भरत की पद-दिलष्टता के स्वरूप से भिन्न है। भरत की दिलब्दता का अर्थ स्रब्द करते हुए अभिनवगुप्त ने उसे अनेक पदों में एकपदता का भान माना है। भरत ने ब्लेप में अल्पप्राण वर्णों का स्याग तथा महाप्राण वर्णों का ग्रहण आवश्यक नहीं माना है। समान वर्णी की आवृत्ति से अनेक पदों का परस्पर सङ्ग्रथित होकर एक पद-सा लगने लगना ही बाञ्छनीय माना गया है। यह एक पदत्व-मान अल्प-प्राण वर्ण मय पदौ में भी सम्भव है। अभिनव गूप्त ने पदगत श्लेप के उदाहरण में जो 'कुमार-सम्भव' का प्रथम श्लोक उद्भुत किया है उसमें 'त' 'द' 'न' खादि अल्पप्राण वणों के साजात्य या सावण्यं के आघार पर ही पदगत दिलब्टता का स्वरूप दिखाया गया है। स्पष्ट है कि भरत के उत्तरवर्ती आचार्य दण्डी ने सर्वथा स्वतन्त्र भाव से इलेष गुण के स्वरूप पर विचार किया है। एक ही गुण के सम्बन्ध में भारत और दण्डी के दृष्टि-भेद का मुख्य कारण यह जान पहता है कि भरत ने जहाँ काव्य-रूप की समग्रता में उसके गूणों पर विचार किया था. बहाँ दण्डी काव्य-रचना के केवल एक मार्ग के वैशिष्ट्यों को घ्यान में रखकर उसके गुणों का विवेचन कर रहे थे। हम यह प्रमाणित कर चुके हैं कि गौड मार्ग के काव्य की विशेषताओं पर दण्डी ने सूक्ष्मता से विचार नहीं किया था। उनकी दृष्टि में सम्भवतः गौड काव्य की रचना-पद्धति उपेक्षणीय थी। इसी लिए दस गुणों के स्वरूप-विश्लेषण के उपरान्त उन्होंने केवल इतना कहकर टाल दिया कि वैदर्भ मार्ग के प्राण-भूत इन गुणों का प्रायः विपर्यय गौड मार्ग में पाया जाता है; यद्यपि वे यह जानते थे कि इन गुणों में से अनेक दोनों मार्गी में सामान्य रूप से स्वीकृत हैं। दण्डी के अनुसार वैदर्भ मार्ग में महाप्राण-

१. यथा—'अस्त्युत्तरस्यां दिशि देवतात्मा'(कुमारः १,१)। अस्ति राज्यस्योत्तरराज्यस्य सन्धीयमानयोस्तकारेण तकारेण संयोगे तयोश्च साजात्यं 'स्यान्दिशि' इत्यनयोः सन्धेर्न -कारस्य वर्ग्यत्वादकारेण सावर्ग्य, 'दिशिदेवता' इति नैरन्तर्यसन्धी दकारेण साजात्यं इकारेकारयोस्तालन्यांशत्वेन सादृश्यं देवतात्मा' इत्यत्र तकारेणाकारणे च ।

<sup>—</sup>ना० शा० धाभिनव शा० पृ० ३३**४** 

वर्गमय अशिथिल पद-प्रयोग गुण माना जाता है और उसे इलेप संज्ञा से अभिहित किया जाता है। गौड किव अपने काव्यादर्श के अनुरूप शिथिल पदों को योजना को भी गुण मानते हैं। ऐसी स्थिति में काव्य-स्वरूप की पूणंता को दृष्टि में रखते हुए यह स्वीकार करना पड़ेगा कि केवल महाप्राण वर्णों का शिलष्ट गुम्फ ही गुण नहीं अल्पप्राण वर्णमय पदों की योजना में भी पदगत इलेप गुण रह सकता है, आवश्यक यह है कि पद अलग-अलग रहकर भी विखरे हुए-से नहीं जान पड़ें, समान वर्णों की आवृत्ति से वे परस्पर गुँथे हुए-से जान पड़ें।

वामन प्रत्येक गुण के शब्दगत एवं अर्थगत; दो भेद मानते हैं। उन्होंने शब्दगत क्लेष को मसृणत्व कहा है। मसृणत्व की ब्याख्या करते हुए उन्होंने उसमें बहुत पदों का एक-पद-वत् आभासित होना आवश्यक माना है। ममुणत्व ' की घारणा पदों की पारस्परिक सम्बद्धता की घारणा से मिलती-जुलती ही है। वामन ने दण्डी की इलेप-घारणा को अस्वीकार कर भरत की इलेप-विषयक मान्यता को अंशत: स्वीकार कर लिया है। अर्थगत रलेप गुण के स्वरूप की कल्पना वामन ने सर्वथा स्वतन्त्र रूप से की है। उनके अनुसाद अर्थगत एलेष गुण अर्थ की घटना है। घटना को वे 'क्रमकौटिल्यानुस्वणत्वोप-पत्तियोग' कहते हैं। इसकी व्याख्या वामन ने नहीं की है। काव्यशास्त्र के समीक्षक उनत कथन का अर्थ दो प्रकार से करते हैं। एक मत के अनुसार घटना के चार अङ्ग माने गये हैं - क्रम, कीटिल्य, अनुल्बणत्य एवं उपपत्ति-योग । दूसरे मत के अनुसार ऋम में कौटिल्य होने पर भी हृदय में अनुल्बणता की उपपत्ति घटना है। क्रम का अर्थ कियाओं की परम्परा है, उसमें अनुस्यत वैदाव्यपूर्ण चेष्टा 'कोटिल्य' कही जाती है। प्रसिद्ध अर्थ का वर्णन अनुल्बणत्व है तथा यूक्ति-विन्यास को उपपत्ति कहते हैं। घटना का 'क्रम-कौटिल्य में अनुल्वणत्व की उपपत्ति का योग' अर्थ ही वामन का अभीष्ट जान पडता है।

भोज ने शब्दगत रलेप को 'सुहिलब्टपदता' कह कर वामन के मत को ही स्वीकःर किया है। शब्दश्लेप के उदाहरण पर टिप्पणी लिखते हुए उन्होंने उसमें भिन्न पदों में भी एकपदता के प्रतिभास के कारण सन्दर्भ की सुदिलष्टता दिखाकर शब्दश्लेप गूण का सद्भाव स्वीकार किया है। भोज के अर्थगत क्लेप गुण का स्वरूप भी वामन के अर्थ-रुडेप के स्वरूप से बहुत भिन्न नहीं। उन्होने अर्थरलेप को संविधान-गत सुसूत्रता कहा है। वामन ने अर्थ-क्लेप के उदाहरण में अमरुक के जिस क्लोक को उद्धृत किया है, वही भोज के 'सरस्वती-कण्ठाभरण' में भी उढ़त है। संविधान की सुसूत्रता घटना का ही शब्दान्तर-कबन है। भोज ने रलेप-गुण के स्वरूप के सम्यन्ध में कोई नवीन कल्पना नहीं की है। विद्यानाथ ने भोज की ही तरह पदों की पारस्परिक संश्लिष्टता को ब्लेप गुण माना है। अग्निपुराणकार ने भी भीज की घारणा का ही अनुगमन किया है और रलेप को शब्दों का सुहिलष्ट-सन्तिवेश कहा है। चन्द्रालोक में जयदेव ने अनेक पदों में एकपदता-मान को घाट्दश्लेप तथा विघटमान अर्थ की घटना को अर्थ इलेप स्वीकार किया है। शब्द इलेप की परिभाषा भोज बादि की इलेप-परिभाषा से अभिन्न है। अर्थ इलेप का स्वरूप भी वामन, भोज आदि के रलेप के स्वरूप से वहुत भिन्न नहीं। असम्भावित अर्थ की युनित-पूर्ण घटना वामन आदि के अर्थरुलेप में भी वाञ्छनीय मानी गयी है और जयदेव भी उसे श्लेष में अपेक्षित मानते हैं। स्पष्ट है कि वामन के परवर्ती आचार्यों ने क्लेष गुण के लक्षण में कोई नवीन कल्पना नहीं की। उन्होंने वामन की क्लेय-परिभाषा का ही प्रकारान्तर से उल्लेख कर दिया है।

पण्डितराज जगन्नाथ ने प्राचीन आचारों की क्लेब-गुण-धारणा का उल्लेख करते हुए वामन और दण्डी के मतों को मिलाकर प्रस्तुत किया है। शब्दक्लेप को वे वामन की तरह भिन्न पदों में 'एकपदता का प्रतिभास' तथा दण्डी की तरह 'महाप्राणाक्षरयुक्त बन्ध की गाढता' कहते हैं। अर्थक्लेष को परिभाषा में वामन के लक्षण को ही शब्दभेद से उद्धृत करते हुए उन्होंने कहा है कि किया की परम्परा का, विदग्ध-चेब्टित का, उसकी स्फुटता का तथा उसे उपपन्न करने वाली युक्ति का एक ही अधिकरण में होना क्लेष गुण है।

हिन्दी-रोति-शास्त्र के आचार्य भिसारी दास ने अनेक पर्दों के समास को इलेष गुण माना है। भामह ने ओज गुण में दोर्घ-समास को वाञ्छनीय माना है। वे मध्यम तथा लघु समास को माघुर्य एवं प्रसाद गुणों में अपेक्षित मानते हैं। भिखारी दास ने समास-घटना को श्लेप मान लिया है तया उसके दीघें, लघु एवं मध्यम भेदों के आधार पर श्लेप के तीन प्रकार स्वीकार किये हैं।

इस विवेचन से स्पष्ट है कि वामन के शब्दार्थ-श्लेप-लक्षण ही काव्यशास्त्र में बहुमान्य हुए हैं। शब्द तथा अर्थ की संश्लिष्ट योजना श्लेप गुण है।

प्रसाद—प्रधाद गुण प्राचीन आचार्यों के शब्दार्थगत दस गुणों में भी परिगणित है तथा ब्विन-प्रस्थान के आचार्यों के रसगत तीन गुणों में भी उसकी गणना की गयी है। इस सन्दर्भ में शब्दार्थगत प्रसाद के विकास का अध्ययन अभीप्सित है।

भरत ने अनुकत अर्थ की भी प्रतीति हो जाने में प्रसाद गुण माना है। इसमें ऐसे सुवोध शब्दों का प्रयोग अपेक्षित माना गया है, जिससे अकथित शब्दार्थ का भी बोध हो जाय। स्पष्टतः, भरत प्रसाद गुण में सुवोध एवं व्यञ्जक पदों के प्रयोग पर बल देते हैं। भामह ने विद्वान से लेकर स्त्री और बच्चे तक के लिए बोधगम्य शब्दों के प्रयोग में प्रसाद गुण माना है। इसमें दीर्घसमास का त्याग वाञ्छनीय होता है।

दण्डी ने प्रसिद्ध अर्थं वाले पदों के प्रयोग को प्रसाद कहा है। ऐसे पद सर्वंजन-सुवोध होते हैं। प्रसाद काव्य की सरलता का गुण है। दण्डी की यह धारणा भामह की धारणा से मिलती-जुलती है।

वामन ने शब्दगत प्रसाद को शैथिल्य कहा है। यह गाढ-वन्य ओन का विपरीतधर्मा है, फिर भी अनिवायंतः ओज के साथ रहा करता है। ओज से पृथक् यह गुण न होकर नोप हो जाता है। अर्थगत प्रसाद गुण को वामन ने 'अर्थ का वैमल्य' कहा है। अर्थ की विमलता से अभिप्राय विवक्षित अर्थ की समपंकता का है। इमका अभाव 'अपुष्टार्थ' तथा 'अनर्थंकत्य' दोप में प्यंवसित होता है। वामन की शब्दगत प्रसाद-वारणा विलष्ट-कल्पना मात्र है। प्रसाद के शब्दगत एवं अर्थंगत, दो भेदों की कल्पना के आग्रह के कारण ही उन्हें ओज-विपर्यंयात्मक शैथिल्य के गुणत्व की दूराख्ड कल्पना करनी पड़ी है।

भोज ने वामन की शब्द-प्रसाद-घारणा को अस्वीकार कर दण्डी के प्रसाद-सक्षण को स्वीकार किया है। वे दण्डी की तरह प्रसिद्ध अर्थ वाले पदों के प्रयोग में शब्दगत प्रसाद गुण मानते हैं। अर्थ गत प्रसाद गुण की घारणा में भोज ने भरत की प्रसाद-घारणा को प्रकारान्तर से स्वीकार किया है। उनके अनुसार अर्थ की प्रकटता अर्थगत-प्रसाद है। इसके उदाहरण का स्पष्टीकरण करते हुए भोज ने कहा है कि इसमें सूर्य रूप अनुक्त अर्थ भी प्रकट रूप में लक्षित हो जाता है; अतः यहाँ अर्थगत-प्रसाद है। स्पष्टतः भोज का मन्तव्य भरत के मन्तव्य से अभिन्न है। डॉ॰ ह्वी॰ राघवन अर्थगत प्रसाद गुण के स्वरूप को भोज की नवीन उद्भावना मानते हैं। यह उचित नहीं।

विद्यानाथ ने भोज का अनुसरण करते हुए प्रसाद को प्रसिद्धार्थ पदता कहा है। अभिनपुराण में भी सुप्रसिद्धार्थ पदत्व को प्रसाद गुण का लक्षण माना गया है। जयदेव के अनुसार जिस गुण के कारण काव्य का अन्तः स्थित अर्थ तुरत स्पष्ट रूप से अवभासित हो उठता है, वह प्रसाद है।

पण्डितराज जगन्नाय ने वामन के शब्द-प्रसाद लक्षण को ही प्रकारान्तर से प्रस्तुत किया है। उनके अनुसार प्रसाद में गाढत्व तथा शैथिल्य का मिश्रण रहता है।

भिखारी दास ने प्रसाद-लक्षण में कई आचार्यों की मान्यताओं का मिश्रण कर दिया है। वे मनोरम वर्णों का विन्यास, शियल पद-रचना, जल की तरह सूक्ति से गम्भीर अर्थं का प्राकट्य प्रसाद में आवश्यक मानते हैं। रोचक वर्णों के विन्यास पर भरत खादि आचार्यों ने माधुर्य-लक्षण में वल दिया है। शिथल पद-रचना वागन की शब्द-प्रसाद-घारणा है तथा जल की तरह सूक्ति में अर्थं की प्रकटता जयदेव के प्रशाद-लक्षण के आघार पर कल्पित है। प्रसाद के सम्बन्ध में उक्त मतों में यह तथ्य सामान्यतः स्वीकृत है कि प्रसाद गुण में ऐसे सुबोध शब्दों का प्रयोग होता है, जिनसे विद्वान तथा मूखं, प्रायः सभी परिचित रहते हैं। ऐसे पदों के प्रयोग के कारण काव्य में अर्थं की दुर्बोधता नहीं रहती, वह अत्यन्त स्पष्ट रहता है।

समता - नाट्यशास्त्र में समता गुण के दो लक्षण उपलब्ध हैं। एक लक्षण के अनुसार समता गुण में लत्यन्त चूण पदों का अभाव तथा निष्प्रयोजन अर्थ का अभिधान करने वाले एवं दुर्वोध पदों का अभाव वाञ्छनीय माना गया है। दूसरे लक्षण में समता में गुणों एवं अलङ्कारों में पारस्परिक विभूषणत्व स्वीकार विया गया है।

इण्डो ने भरत की समता-परिमाषा से असहमत होकर उसके नवीन लक्षण की कल्पना की । उनके अनुसार बन्ध का खबैषम्य समता गुण है। बन्ध तीन प्रकार के होते हैं — मृदु, स्फुट और मध्यम । किसी एक बन्ध का आद्यन्त सममाव से निर्वाह 'समता' है। उक्त बन्धों के अनुसार समता के भी तीन भेद स्वीकार किये गये हैं। वामन ने शब्दगत समता गुण के स्टब्स्प-निर्धारण में दण्डी की समता-धारणा को ही अपनाया है। उनके अनुसार रचना में एक ही मार्ग का आदान्त निर्वाह शब्दगत समता गुण है। उनका मार्गाभेद दण्डी के बन्धगत अवैषम्य से अभिन्न है। वामन ने अथंगत समता को प्रक्रम का अभेद अथवा सुगमत्व कहा है। प्रक्रमाभेद रूप समता प्रक्रम-भङ्ग दोप का अभाव है। सुगमत्व दण्डी आदि आचार्यों के प्रसाद के समान है। अयं की सुगमता सुवोध पदों के प्रयोग पर निर्भर रहती है। अत:, इसे समता का अथंगत भेद मानना उचित नहीं जान पड़ता।

भोज की शब्दगत एवं अर्थगत समता-धारणा वामन की घारणा से भिन्न
नहीं। वे भी मृदु, स्फुट एवं मिश्र बन्धों का अविषम निर्वाह शब्द-समता में
आवश्यक मानते हैं। क्रम से आने वाले अर्थ का अवैषम्य अर्थगत समता है।
भोज ने सुगमत्व को समता का लक्षण नहीं माना है। विद्यानाय ने भोज की
शब्दगत समता-गुण-परिभाषा को ही स्वीकार किया है। जयदेव समता में
अल्प-सामासत्व तथा वर्ण आदि की तुल्यता आवश्यक मानते हैं। अल्प-समासता
भामह के अनुसार प्रसाद और माधुयं गुणों में अपेक्षित है। जयदेव ने भामह
की इस धारणा को समता गुण के साथ सम्बद्ध कर दिया है। पण्डितराज
जगन्नाथ ने दण्डी की समता-धारणा का प्रकारान्तर से उल्लेख किया है, जिसे
वामन आदि ने भी शब्दगत समता के स्वरूप-निर्धारण में स्वीकार किया था।

आचार्य भिखारी दास ने समता के स्वतन्त्र स्वरूप की कल्पना की है। उनके अनुसार प्राचीन कवियों की वर्णन-पद्धति का त्याग कर नवीन पद्धति को अपनाना, फिर भी उसमें दोष को नहीं आने देना समता गुण है।

अधिकांश आचार्यों ने बन्ध की एकरूपता को समता गुण कहा है। समता का यही लक्षण उपयुक्त जान पड़ता है।

माघुर्य: -- भरत की घारणा है कि माघुर्य काव्य का बह गुण है, जिससे बार-बार सुने जाने पर भी काव्य पाठक के मन में उद्देग छत्पन्न नहीं करता। स्वष्टतः, भरत ने माघुर्य गुण में मघुर पदावली की योजना पर बल दिया है।

भामह ने भरत की घारणा को स्वीकार कर माधुर्य को अन्य कहा है तथा अपनी ओर से उसमें दीर्घ समास का अभाव भी वाञ्छनीय बताया है। भरत का अनुद्वेजकत्व तथा भामह का अन्यत्व तत्त्वतः भिन्न नहीं। दीर्घ समासामाव की कलाना नवीन है। परवर्ती आचार्यों ने यह सिद्ध कर दिया है कि दीघं समासाभाव को माधुर्य का लक्षण नहीं माना जा सकता। असमासा या अल्पसमासा सङ्घटना को व्वनिवादी आचार्यों ने भी माधुर्य का व्यञ्जक माना है; किन्तु इस नियम के अनेक व्यभिचार भी पाये जाते हैं। दीघं-समासा घटना में भी माधुर्य गुण रह सकता है।

दण्डी ने रसवत् वाणी एवं बस्तु को मधुर कहकर मायुर्य को रस का पर्याय बना दिया है। यहाँ दण्डी ने रस शब्द का प्रयोग उसके पारिभाषिक अर्थ में नहीं कर सामान्यतः मधुरिमा के लिए किया है। इस प्रकार वे सम्भवतः पद एवं पदार्थ की माधुरी को माधुर्य गुण कहते हैं। दण्डी की इस मान्यता में भरत और भामह की माधुर्य धारणा की भी आंशिक स्वीकृति स्पष्ट है। दण्डी ने शब्दगत मधुरता के साथ अर्थगत मधुरता में भी माधुर्य गुण स्वीकार किया, यह उनकी धारणा का वैशिष्ट्य है।

वामन ने शब्द-माधुर्यं की घारणा भामह से ली है। उनके दीर्घ-समासाभाव के आघार पर वामन ने शब्द माधुर्यं में पृयक्-पदता को आवश्यक माना है। इसमें पदों का समास नहीं होता, वे अलग-अलग रहते हैं। वामन उक्ति वैचित्र्य को अर्थगत माधुर्यं गुण मानते हैं।

भोज ने वामन की शब्द माधुर्य-परिभाषा को ही स्वीकार किया है; किन्तु उन्होंने अर्थगत माधुर्य के नवीन स्वरूप की कल्पना की है। कोधावस्था में भी तीवता के अभाव को वे अर्थगत माधुर्य मानते हैं। यह वस्तुतः व्यक्ति-निष्ठ गुण है, अर्थनिष्ठ नहीं। अतः इसे अर्थ-गुण का प्रकार मानना समीचीन नहीं।

जयदेव के माघुर्य-लक्षण के दो व्याख्यान सम्भव हैं। उनकी परिभाषा का एक अयं यह माना जा सकता है कि काव्य का चारतावह वे चित्र्य माघुर्य गुण है (माघुर्य पुनः उक्तस्य वैचित्र्यं चारतावहम्)। यह अयं करने पर जयदेव की माघुर्य-घारणा वामन के उक्तिवैचित्र्यरूप अयंमाघुर्यं की घारणा से अभिन्न हो जाती है। दूसरा अर्थं यह माना जा सकता है कि पुनस्कत-पदों का चारतावह वैचित्र्य माघुर्यं गुण है (माघुर्यं पुनस्कतस्य वैचित्र्यं चारता-वहम्)। जयदेव के उदाहरण से उनके माघुर्य-लक्षण का यह दूसरा अर्थं ही उनका अभिमत जान पढ़ता है। उदाहरण में 'नद्दय' और 'चल' की दिश्वत में माघुर्यं दिखाया गया है। पण्डितराज जगन्नाथ ने वान्त के शब्द-माधुर्य-लक्षण का उल्लेख किया है। वे इसमें आयन्त उपनागरिका वृत्ति का निर्वाह आवश्यक मानते हैं।

भिखारीदास का माधुयं-लक्षण व्वित्वादी आचार्यों की घारणा से प्रभावित है। गुण को रसधमं मानने वाले आचार्यों के द्वारा कित्यत माधुयं-व्यञ्जक वर्णों के आधार पर दास ने माधुयं गुण के स्वरूप की कल्पना की है। 'ट' वर्गीय वर्णों से रिहत अनुस्वार संयुक्त वर्णों की रचना में माधुयं गुण माना गया है। मृदु वर्णों का विन्यास ही माधुयं गुण है। मिखारी दास ने माधुयं को केवल शब्दगत माना है। वस्तुतः, माधुयं की अर्थनिष्ठता भी उपेक्षणीय नहीं। माधुयं शब्द एवं अर्थ; दोनों में रहता है। वामन का अर्थ-माधुयं लक्षण उपयुक्त जान पड़ता है। मधुर शब्दावली की योजना में शब्दगत माधुयं गुण माना जाना चाहिए। घ्वनि-प्रस्थान में भी मधुर पदावली को माधुयं गुण का व्यञ्जक माना गया है। उसे उपचार से मधुर भी कहा जा सकता है। इस प्रकार शब्दगत माधुयं गुण के स्वरूप की कल्पना में तथा माधुयं-व्यञ्जक वर्णों की कल्पना में कोई तात्त्विक भेद नहीं।

दण्डी ने सुकुमारता का केवल शब्दगतत्व स्वीकार किया है। उनके अनुसार अनिष्ठुर अक्षर-युक्त पदों का प्रयोग सुकुमारता है। दण्डी ने भरत की सुकुमारता-धारणा को ही अंशतः स्वीकार किया है। उनका अनिष्ठुराक्षर-प्रायत्व भरत के सुखप्रयोज्यशब्दत्व से अभिन्न है। दण्डी ने अर्थगत सुकुमारता की मान्यता को स्वीकार नहीं किया।

वामन की शब्द-सीकुमार्य-घारणा पूर्ववर्ती आचार्यों को घारणा से अभिन्न है। भरत और दण्डी के सुखप्रयोज्य शब्द एवं अनिष्ठुराक्षरप्राय शब्द के स्थान पर वामन के वन्ध का अजरठत्व या अपारुष्य शब्द-सीकुमार्य का लक्षण माना है। वन्ध की अपरुपता की घारणा भरत तथा दण्डी की घारणा से भिन्न नहीं। वामन ने अर्थ-सीकुमार्य को 'अपारुष्य' कहा है। यह घारणा भरत की 'सुकुमारार्थसंयुक्तत्व' की घारणा से मिलती-जुलती है। बामन ने अपनी वृत्ति में यह मान्यता प्रकट की है कि परुष अर्थ में भी अपारुष्य का होना शेकुमायं
गुण है। इस प्रकार वामन अर्थ-सोकुमायं को मञ्जलभाषित से अभिन्न बना
बेते हैं। परुष-अर्थ में अपारुष्य की कल्पना भरत की सुकुमारता की कल्पना से
कुछ अंशों में स्वतन्त्र है।

भोज की शब्दगत सीहुमार्य-धारणा दण्डी की सीकुमार्य-धारणा से अभिन्न है। दण्डी की ही शब्दावली में उन्होंने अनिष्ठुराक्षरप्राय को सीकुमार्य कहा है। अर्थगत सीकुमार्य को भोज 'अर्थ की अनिष्ठुरता' मानते हैं। उनके अर्थ-सीकुमार्य का स्वरूप भरत के सुकुमार अर्थ-रूप सीकुमार्य के समान है।

जयदेव ने वायन के अर्थ-सौकुमार्य-लक्षण को स्वीकार किया है। वे परख अर्थ के स्थल पर पर्यायवाची शब्द के परिवर्त्तन से अपारुष्य का होना सौकुमार्य गुण मानते हैं। वामन की तरह जयदेव ने भी मङ्गलभाषित को सौकुमार्य कहा है।

पण्डितराज जगन्नाथ दण्डी की तरह सुकुमारता गुण का केवल शब्दगतत्व स्वीकार करते हैं। उन्होंने सुकुमारता-विषयक प्राचीन आचार्यों के मत की ओर निर्देश करते हुए उसे अपरुष या कोमल वर्णों की घटना कहा है।

भिसारी दास ने सुकुमारता गुण को अस्वीकार कर उसके स्थान पर पुनरुक्ति-प्रकाश नामक नवीन गुण की कल्पना की है। इसके स्वरूप की कल्पना जयदेव के माधूर्य गुण के स्वरूप के आधार पर की गयी है।

अर्थं ज्यक्ति: — भरत के मतानुसार लोक के स्वामाविक कार्य का सुप्रसिद्ध धातु से वर्णन अर्थं ज्यक्ति गुण है। नाट्यकास्त्र के दूसरे पाठ में प्राप्त अर्थं व्यक्ति-परिभाषा में यह मान्यता प्रकट की गयी है कि इस गुण में एक अर्थ के बोध के बाद अनन्तर प्रयोग की कल्पना स्वतः हो जाती है।

दण्डी ने अर्थव्यक्ति गुण को 'नेयत्व' दोष का अभाव-रूप माना है। उन्होंने भरत के अर्थव्यक्ति-लक्षण के आधार पर कान्ति गुण के स्वरूप की कल्पना की है। लौकिक अर्थ का अतिरञ्जनाहीन वर्णन, जिसे भरत अर्थव्यक्ति में अपेक्षित मानते हैं, दण्डी के अनुसार कान्ति गुण है। सुप्रसिद्ध घातु के प्रयोग की घारणा दण्डी ने प्रमाद गुण के लक्षण में व्यक्त की है। वे प्रसाद गुण में प्रसिद्ध अर्थ वाले पदों का प्रयोग अपेक्षित मानते हैं। इस प्रकार भरत की अर्थव्यक्ति-परिमाषा को अंदातः कान्ति गुण के स्वरूप-निर्धारण में तथा अंदातः प्रसाद गुण की परिभाषा में स्वीकार कर दण्डी ने अर्थव्यक्ति के लक्षण की कल्पना स्वतन्त्र रूप से की है।

वामन ने अथंप्रतीति के हेतुभूत गुण को शब्दगत अथंब्य क्ति कहा है। जहाँ अथं को झट से प्रतीत करा देने की क्षमता रहती है, वहाँ वे अयंब्यक्ति मानते हैं। भरत ने भी सुप्रसिद्ध धातु से लोक-िकया-वर्णन पर बल देक र उसमें 'झटिति अयं-अप्रत्यायकता' को स्वीकार किया था। वामन की मान्यता भरत की उस्त मान्यता से मिलती-जुलती ही है। अयंगत अयंब्यक्ति गुण में वामन ने वस्तु-स्वभाव का स्फुट वर्णन वाञ्छनीय माना है।

भोज की शब्दगत अर्थव्यक्ति का स्वरूप दण्डो की अर्थव्यक्ति से मिलताजुलता है। वे अर्थव्यक्ति को 'सम्पूर्णवाक्यत्व' कहते हैं। यह सम्पूर्णवाक्यत्व
दण्डो के अनेयत्व से भिन्न नहीं। भोज की अर्थगत अर्थव्यक्ति की घारणा
वामन की घारणा से अभिन्न है। वे इसे स्वरूप का साक्षात् क्यन मानते हैं।
इसका वस्तु-स्वभाव के स्फूटत्व से कोई तात्विक भेद नहीं।

जयदेव ने अर्थव्यक्ति गुण की स्वतन्त्र सत्ता नहीं मानकर प्रसाद में ही उसे अन्तभू त मान लिया है। यह देखा जा चुका है कि भरत के अर्थ व्यक्ति सक्षण में प्रसाद गुण के तत्त्व भी निहित हैं। सुप्रसिद्ध धातु के प्रयोग पर बल देकर भरत ने अर्थ व्यक्ति के जिस स्वरूप की कल्पना की थी, वह पीछे चलकर प्रसाद का स्वरूप मान लिया गया। इसीलिए जयदेव ने प्रसाद से पृथक् अर्थ व्यक्ति की सत्ता अस्वीकार कर दी। किन्तु, वस्तु-स्वभाव की स्फुटता को प्रसाद से अभिन्न मानना उचित नहीं। प्रसाद काव्य की सरखता का गुण है तथा अर्थ व्यक्ति काव्य में वर्णित वस्तु की स्फुटता का। दोनों की सत्ता पृथक्-पृयक् है।

पण्डितराज जगन्नाथ ने वामन की शब्दगत अर्थं व्यक्ति-घारणा की ओर निर्देश करते हुए उसे 'झटिति अर्थंप्रत्यायकता' कहा है। यह घारणा अर्थंव्यक्ति को प्रसाद गुण के समकक्ष बना देती है।

आचार्य भिखारी दास ने भी प्रकट अर्थ वाले पदों में ही अर्थव्यक्ति गुण माना है। प्रसाद गुण में गम्भीर अर्थ की प्रकटता मानकर सहल अर्थ की प्रकटता को दास ने अर्थव्यक्ति गुण कहा है। इस अंश में उनकी घारणा वामन की शब्दगत-अर्थव्यक्ति-धारणा से अभिन्न है। दास ने अर्थव्यक्ति में अल्प-समासता पर भी वल दिया है। यह मान्यता भामह के प्रसाद-लक्षण से जी गयी है।

उदारत्व: — भरत ने उदारत्व को दिव्य भावमय श्रुङ्गार एवं अद्भृत रहों से युक्त तथा अनेक भाव-संयुक्त कहा है। नाट्यशास्त्र के दूसरे पाठ में उसे अनेकार्य विशेष-युक्त तथा विचित्र अर्थों से संयुक्त कहा गया है। दण्डी ने उदारत्व में उत्कृष्ट गुण की प्रतीति अपेक्षित मानी है। उनके अनुसार कुछ लोग क्लाब्य विशेषण के योग में भी उदार गुण मानते हैं। इस प्रकार उत्कृष्ट गुण की प्रतीति एवं क्लाब्य-विशेषण-योग; ये उदार के दो प्रकार काव्यादर्श में उल्लिखित हैं। उदार-सम्बन्धी ये धारणाएँ भरत के उनत दोनों लक्षणों में व्यक्त उदार गुण-विषयक घारणाओं से मिलती-जुलती ही है।

वामन ने शब्दगत उदारत्व को 'विकटत्व' कहा है। विकटत्व की व्याख्या फरते हुए अपनी वृत्ति में उन्होंने कहा है कि इसमें सभी वर्ण नृत्य करते-से जान पड़ते हैं। इसे वर्ण का 'लीलायमानत्व' भी कहा गया है। उदारत्व में वर्णों के नृत्यत्प्रायत्व की कल्पना सर्वप्रथम वामन ने ही की है। अर्थगत उदारत्व को वामन ने अग्राम्यत्व कहा है। ग्राम्यत्व के प्रसङ्घ में भी ग्राम्य-दोप का त्याग उदारत्व गुण है। वामन ने भरत के उदारत्व-लक्षण के आधार पर दीप्तरसत्व-रूप अर्थ-कान्ति के स्वरूप की कल्पना की है तथा उदारत्व गुण की परिभाषा की कल्पना स्वतन्त्र भाव से की है।

भोज ने उदारत्व एवं उदात्तत्व, इन पर्यायवाची शब्दों के आधार पर दो स्वतन्त्र गुणों की कल्पना कर ली है। शब्दगत उदारत्व को उन्होंने वामन की तरह वणों का विकटत्व या नृत्यत्प्रायत्व कहा है तथा शब्दगत उदात्तत्व को दण्डी की तरह 'श्लाध्य विशेषण-योग'। अर्थगत उदारत्व को भोज ने भूति का उत्कर्ष माना है तथा अर्थगत उदात्तत्व को आशय का उत्कर्ष। यह घारणा दण्डी की अलङ्कार-घारणा से ली गई है।

अग्निपुराणकार ने भी आशय के उत्कर्ष को उदारत्व गुण माना है। जयदेव ने उदारत्व को विदग्ध उक्ति कहा है। वे वामन के इस मत से सहमत नहीं कि उदारत्व ग्राम्यत्व का अभाव है। उनके अनुसार उदारत्व दोषाभावात्मक मात्र नहीं, उसकी सत्ता भावात्मक है। चन्द्रालोक की 'रमा' व्याख्या में यह दिखाया गया है कि अग्राम्यत्व के रहने पर भी उदारत्व का अभाव हो सकता है। अतः, अग्राम्यत्व को उदारत्व का लक्षण मानना समीचीन नहीं।

पण्तिराज जगन्नाय ने उदारता के 'विकटत्व' लक्षण को उद्भृत कर उसका खण्डन किया है।

भिखारी दास की मान्यता है कि जिसे विदग्ध जन अन्वय के बल से समझ

वैदाध्यं विदायोक्तत्वं तदेवोदारता । सा च न ग्राम्यत्वाभावेऽन्तभू तेत्याह
 मानं मुक्चेक्श्यादौ विकासयेति तादृशं लोकयाऽधुनेति वोकताविष ग्राम्यत्वाभावोऽस्ति, उदारता तु न ।—जयदेव, चन्द्रालोक 'रमा' व्याख्या पृ० ३३

छें; किन्तु असहृदय को जो कठिन जान पड़े, उसमें उदारत्व गुण माना जाता है। दास जयदेव की तरह उदारत्व को 'विदग्ध-भणिति' मानते हैं।

ओज: -- भरत ने ओज गुण में दीर्घ समास-युक्त विचित्र एवं सानुराग पदों पर बल दिया है। दूसरी परिभाषा में हीन अर्थ को मी उदात्त बनाकर वर्णित करने में ओज गुण माना गया है।

भामह ने पदों के दीर्घ समास में झोज गुण माना है। उन्होंने भरत के झोज-लक्षण को अंशतः स्वीकार किया है।

भरत और भामह की तरह दण्डी ने भी ओज को समासभूयस्त्व कहा है। मरत ने एक लक्षण में ओज का केवल शब्दगतत्व स्वीकार किया था। उसी लक्षण से दीर्घ-समासता की घारणा भामह और दण्डी ने ली है।

वामन ने शब्दगत ओज को बन्ध की गाढता कहा है। बन्ध की गाढता
से अभिप्राय वणों की पारस्परिक संविलव्दता का है। इसमें वणों का संयोग
अपेक्षित होता है। वामन ने पदों के समास के स्थान पर वणों के गाढ गुम्फ
पर वल दिया है। अथंगत ओज को वामन ने अयं की प्रौढि कहा है। प्रौढि
के पाँच प्रकार माने गये हैं, जिनका सम्बन्ध वर्णन की विम्निन्न शैलियों से है।
पदार्थ में वाक्य-रचना, वाक्यार्थ का पद से अभिधान, व्यास तथा समास शैली
के ही विभिन्न रूप हैं। ओज का एक भेद साभिप्रायत्व अलङ्कार से सम्बद्ध
है। वामन की बोज-विषयक मान्यता सर्वथा मौलिक है। वाणी की बोजस्विता
के लिए दीर्घ समासत्व की अपेक्षा गाढवन्धत्व की कल्पना अधिक उपयुक्त है।
दीर्घ समास में ओज का सद्भाव सार्वत्रिक नियम नहीं। भामह ने जो दीर्घ
समासत्व रूप ओज का उदाहरण दिया है, उसमें वस्तुतः बोबस्विता नहीं
मानी जा सकती। बोज में बन्ध की गाढता आवश्यक है।

भोज ने वामन की शब्दगत ओज-परिभाषा को अस्वीकार कर दण्डी का ओज-लक्षण स्वीकार किया है। वे समासभूयस्त्व को ओज मानते हैं। अर्थगत ओज के सम्बन्ध में भोज ने कुछ विलक्षण घारणा प्रकट की है। वे स्वाध्यवसाय-प्रतिपादन को अर्थगत ओज मानते हैं। इसे अर्थ का गुण मानना उचित नहीं जान पड़ता।

अग्निपुराण में दण्डी का समासमूयस्त्व ओज-लक्षण स्वीकृत है।

पुराणकार की कल्पना की नवीनता यह है कि जहाँ दण्डी ने ओज को गय का प्राणमाना था, वहाँ उन्होंने ओज को पद्य आदि का जीवित कहा है।

जयदेव ने वामन की तरह ओज को अर्थ की प्रीढि कहा है। उन्होंने ओज का एक रूप विस्तृत अर्थ का संक्षिप्त वर्णन माना है। वामन ने संक्षेप को भी अर्थ गत प्रौढि का ही एक भेद माना था; किन्तु जयदेव ने उसे ओज का एक अलग प्रकार मान लिया। 'रमा' व्याख्या में चन्द्रालोक के व्याख्याकार ने अर्थ की प्रौढि को अर्थ गत गुण माना है तथा संक्षेप को शब्दगत गुण। '

पण्डितराज जगन्नाथ ने वामन के शब्दगत ओज गुण के लक्षण की ओर निर्देश किया है। संयोग तथा पर-ह्रस्व की प्रचुरता गाढत्व है। यही ओज कहलाता है।

मिखारी दास ने भी गाढता की घारणा को ही ओज के लिए उपयुक्त समझा है। वे उद्धत वर्णों का योग 'स' तथा 'क' 'ट' वर्ग आदि का संयोग ओज में वाञ्छनीय मानते हैं

कान्ति: - भरत के अनुसार कान्ति गुण मन और कान को अह्नादित करता है। उसमें लीला आदि रमणीय चेष्टाओं का वर्णन रहता है। भरत की कान्ति उनके माधुयं से बहुत मिन्न नहीं जान पड़ती।

दण्डी ने भरत के कान्ति लक्षण को स्वीकार नहीं किया। उन्होंने लोक की वस्तु के स्वाभाविक वर्णन को कान्ति गुण माना है। लौकिक अर्थ का अतिक्रमण नहीं होना सबको सुन्दर लगता है। इसीलिए उसमें कान्ति गुण का सद्भाव माना जाता है।

वामन ने शब्दगत कान्ति गुण को बन्ध की उज्ज्वलता कहा है जिसके अभाव में काव्य पुरानी छाया या अनुकृति-सा जान पड़ता है। इस प्रकार वामन ने किव की नवीन कल्पना को कान्ति में आवश्यक माना है। इम अपरत्र इस पर विचार कर चुके हैं कि शब्दगत कान्ति के उदाहरण से वह शब्द का गुण नहीं जान पड़ता। अर्थगत कान्ति को दीप्तरसत्व कहकर वामन ने रस को भी इस गुण में समेट लिया है।

भोज ने वामन के मत का अनुसरण करते हुए शब्दगत कान्ति को बन्ध का औज्ज्वल्य तथा अर्थगत कान्ति को दीप्त-रसत्व कहा है।

१. चन्द्रालोक, रमा टीका, पृ० ३१

वामन तथा भोज के अर्थगत कान्ति-लक्षण को दृष्टि में रखकर जयदेव ने कान्ति की स्वतन्त्र सत्ता अस्वीकार कर दी। उन्होंने उसका अन्तर्भाव श्रुङ्कार में मान लिया है। दीप्तरसत्व-रूप कान्ति का अन्तर्भाव श्रुङ्कार में मानने की अगेक्षा सामान्यतः रस में उसका अन्तर्भाव पानना युक्तिसङ्कत होता। जयदेव ने सम्भवतः वामन के दीप्तरसत्व का श्रुङ्कार-परक उदाहरण देखकर श्रुङ्कार में हा उसे अन्तर्भुत मान लिया।

पण्डितराज जगन्नाथ ने वामन की शब्द-कान्ति-परिभाषा को ध्यान में रखते हुए कान्ति को औज्ज्यल्य कहा है। उनकी मान्यता है कि औज्ज्वल्य लोकोत्तर शोभा है, जो वेद आदि में प्रयुक्त होने वाले अविद्या पदों के त्याग एवं सरस पदों के प्रयोग से काव्य में सम्भव होती है।

भिखारी दास ने कान्ति-लक्षण में यह घारणा व्यक्त की है कि इसमें सुन्दर बातों का उल्लेख होता है, बाणी का अर्थ न तो अत्यन्त प्रकट रहता है न अत्यन्त गूढ़, उसमें ग्राम्यत्व का अभाव रहता है। दास ने वामन के उदारता-लक्षण के अग्राम्यत्व को कान्ति गुण में मिला दिया है।

समाबि—भरत के अनुसार जहाँ प्रतिभावान व्यक्ति को अपूर्व अर्थ प्राप्त होता है, वहाँ समाधि गुण माना जाता है।

दण्डी ने समाधि गुण को 'काव्यसर्वस्व' कहकर गुणों में मूर्धन्य माना है। उनके अनुसार समाधि में एक वस्तु-धर्म का अन्यत्र आधान होता है। दण्डी ने समाधि को केवल अर्थगत माना है।

वामन ने शब्दगत्त समाधि को आरोह एवं अवरोह का क्रम कहा है। इसमें क्रम से आरोह तथा अवरोह होता है। अर्थगत समाधि को 'अर्थदृब्ट' कहा गया है। अर्थदृष्टि को अर्थ का गुण मानना समीचीन नहीं।

दण्डी की तरह भोज ने भी शब्द-समाधि में अन्य-घर्म का अन्यत्र आरोप वाञ्छनीय माना है। अर्थगत समाधि को वे व्याजावलम्बन मानते हैं। व्याज का अवलम्बन व्यक्ति का धर्म है। उसे अर्थ का गूण नहीं माना जा सकता।

जयदेव ने समाधि गुण के सम्बन्ध में यह घारणा व्यक्त की है कि उसमें अर्थ की ऐसी महिमा रहती है, जिससे सहृदय को लोमहर्ष हो जाय। इस प्रकार भाव-प्रवण पाठक के हृदय को स्पर्श करने की क्षमता रखने वाले सभी काव्य में जयदेव समाधि गुण मानेंगे। पण्डितराज जगन्नाथ ने वामन के घट्यात समाधि-लक्षण को निर्दिष्ट करते हुए उसे आरोह-अवरोह का कम से अवस्थापन कहा है। उनके अनुसार गाढबन्ध में आरोह एवं शिथिल बन्ध में अवरोह होता है। समाधि में कम से गाढबन्ध तथा शिथिलबन्ध का अवस्थापन होता है।

भिखारी दास ने भी वामन की शब्द समाधि-धारणा को स्वीकार कर उसे आरोह-अवरोह का सुन्दर कम कहा है।

उक्त विवेचन से स्पष्ट है कि किसी भी गुण के स्वरूप के सम्बन्ध में सभी आचार्य एकमत नहीं हैं। प्रत्येक गुण के सम्बन्ध में विभिन्न आचार्यों ने पृथक्-पृथक् मन्तव्य व्यक्त किये हैं। एक ही गुण के विषय में आचार्यों की अनेक मान्यताओं के मुख्य दो कारण जान पड़ते हैं—

क. भरत ने वाचिक अभिनय के सन्दर्भ में काव्यगुणों पर विचार किया था। वे गुणों को शब्दार्थ-गत मानने पर भी उनकी सार्थकता रस के उपकार में मानते थे। अतः, भरत के दस गुण परम्परया रस से सम्बद्ध हैं; किन्तु दण्डी, वामन आदि के गुणों का रस से कोई सम्बन्ध नहीं। उनके अनुसार गुण शब्दार्थ की घोभा के हेतु हैं। गुण-विषयक मान्यता के इस मीलिक भेद ने गुणों के स्वरूप को भी प्रभावित किया। इसीलिए एक आचार्य के गुण का स्वरूप दूसरे आचार्य के उसी गुण के स्वरूप से मिन्न हो गया।

स. भरत आदि कुछ आचार्यों ने समग्र काव्य-रूप को दृष्टि में रखकर उसके गुणों के स्वरूप का निर्धारण किया; पर दण्डी आदि ने विशेष काव्य-मार्ग को व्यान में रख कर उसके गुणों के स्वरूप पर विचार किया। इसलिए भी उनकी मान्यता में अनेकरूपता आ गयी।

शब्दार्थगत गुणों के स्वरूप के विषय में जितना मतवैभिन्य आचारों में पाया जाता है उतना रसगत माधुर्यादि गुणों के स्वरूप के विषय में नहीं। आनन्दवर्धन से लेकर पण्डितराज जगन्नाय तक सभी आचारों ने तीन गुणों का सम्बन्ध तीन प्रकार की चित्तवृत्तियों से माना है। ओज का सम्बन्ध चित्त की दीप्ति से, माधुर्य का सम्बन्ध चित्त की द्रुति से तथा प्रसाद का सम्बन्ध चित्त के विकास से माना गया है। इस सम्बन्ध में तीन प्रकार की धारणाएँ व्यक्त हुई हैं। मम्मट माधुर्य, ओज और प्रसाद को कमश्च: चित्त की द्रुति, दीप्ति एवं विकास वृत्तियों का हेतु मानते हैं। विश्वनाथ ने उवत तीन गुणों

को चित्त की वृत्तियों का स्वरूप ही माना है। आनन्दवर्धन की भी यही मान्यता जान पड़ती है। जगन्नाथ गुणों को चित्तवृत्तियों का प्रयोजक मानते हैं। कान्य के गुणों एवं चित्त की वृत्तियों के पीर्वापर्य की दृष्टि से मम्मट का मत ही अधिक युक्तिसङ्गत जान पड़ता है।

माधुर्य आदि गुणों के व्यञ्जक वणों के सम्बन्ध में भी ध्वनिवादी आचार्यों ने प्रायः समान घारणा प्रकट की है।

# गुणों का संस्या-निर्घारण, लक्षण एवं उदाहरण

काव्यशास्त्रीय गुण-घारणा के विकास का अध्ययन करते हुए हम यह देख चुके हैं कि काव्यगुणों की संख्या के सम्बन्ध में आचार्यों ने विविध मान्यताएँ प्रकट की हैं। इस विषय में दो प्रकार की घारणाएँ ही काव्यशास्त्र में बहमान्य हो सकी हैं। एक में गुणों को काव्य के शरीर शब्दार्थ पर आधित मानकर उनकी संख्या दस मानी गयी है तथा दूसरी में उन्हें काव्य की आत्मा रस के वर्म स्वीकार कर उनकी संख्या तीन निर्वारित हुई है। भामह ने गुणों का सम्बन्ध रस से नहीं जोड़ा है; किन्तु वे भी माधुर्य, ओज और प्रसाद; ये तीन गुण ही स्वीकार करते हैं। एक ओर भरत, दण्डी तथा वामन आदि की गुण-घारणा का और दूसरी ओर भामह तथा आनन्दवर्धन आदि रसघ्वनिवादी **आचार्यों की गुण-विषयक मान्यता का अध्ययन करने से यह स्पष्ट हो जाता** है कि काव्यशास्त्रीय चिन्तन के बारिम्भक काल से ही संस्कृत वाङ्मय में दस-गुण-वादी एवं तीन-गुण-वादी; दो विचारधाराएं समानान्तर प्रवाहित हो रही थीं। यह सत्य है कि माधुर्य, ओन और प्रसाद गुण भरत आदि बाचार्यों के दस गुणों में भी परिगणित हैं; किन्तु उनका स्वरूप गुणों की संस्या तीन मानने वाले आचार्यों के माधुर्य आदि के स्वरूप से सर्वथा भिन्न है। भागह तथा आनन्दवर्धन गुणों की संख्या एवं संज्ञा के सम्बन्ध में एकमत हैं; किन्तु दोनों के गुण-लक्षण तत्त्वतः भिन्न हैं। भरत, दण्डी, वामन आदि के गुणों में संस्यागत एवं संज्ञागत साम्य के होने पर भी कहीं-कहीं उनका पारस्परिक स्वरूपगत वैषम्य स्पष्ट है। भरत ने जिस गुण में शब्दगत शीन्दर्य पर बल दिया है, दण्डी ने उसी गुण में अर्थ-सीन्दर्य को विशेष रूप से वाञ्छनीय बताया है। अत:, भरत के जिन-जिन गुणों को शब्दगत, अर्थगत एवं उभयगत गण-वर्गों में रखा जा सकता है, दण्डी के उन गुणों को उन्हीं वर्गों में नहीं रखा जा सकता। वामन ने तो गुणों के दस नाम स्वीकार करने पर भी शब्दगत और अर्थगत भेद से उनकी संस्था वस्तुतः बीस कर दी है।

गुण-संस्था-विषयक उक्त दो मान्य मतों के अतिरिक्त अन्य अनेक मत
स्यापित हुए; किन्तु काञ्यशास्त्र के अध्येताओं ने उन्हें स्वीकृति नही दी। भोज
ने गुणों की संस्था चीबीस मानी है। उन्होंने गुणों के बाह्य या शब्दगत,
आम्यन्तर या अधंगत तथा वैशेषिक या दोषगुण; ये—तीन वर्ग स्वीकार किये
हैं। चीबीस गुण शब्दगत भी हैं और अधंगत भी। इस प्रकार उनकी संस्था
अड़तालीस हो जाती है। चीबीस प्रकार के काब्य-दोष अवस्था-विशेष में गुण
बन जाते हैं, जिन्हें वैशेषिक गुण कहा गया है। इस प्रकार चौबीस शब्दगुण,
चौबीस अर्थगुण एवं चीबीस वैशेषिक गुणों के योग से भोज की गुण-संस्था
बहुतर हो जाती है।

अग्निपुराण में सामान्य गुणों के तीन वर्ग किल्पत हुए हैं—(क) शब्द-गत गुण-वर्गः, (ख) अर्थगत गुण-वर्ग तथा (ग) उभयगत गुण-वर्गः। शब्दगत गुण सात माने गये हैं। अर्थगत गुण छह हैं तथा उभयगत गुण भी छह कहें गये हैं। इस प्रकार सामान्य गुण की संख्या अग्निपुराण में उन्नीस होनी चाहिए, किन्तु उसमें वस्तुत: अठारह गुणों के ही लक्षण दिये गये हैं।

कुन्तक ने छह प्रकार के गुण माने हैं, जिनमें से दो गुण मार्गत्रयगत या सामान्य माने गये हैं तथा शेष चार गुणों को विशेष माना गया है। वे अलग-अलग तीनों मार्गों के गुण हैं। यद्यपि तीनों मार्गों में उन चार गुणों के नाम समान ही माने गये हैं; परन्तु उन-उन मार्गों में उनके स्वरूप भिन्न-भिन्न हो जाते हैं। सुकुमार मार्ग के चार गुण उन्हीं नामों के विचित्र मार्ग के गुणों से सर्वथा भिन्न स्वभाव के माने गये हैं इस प्रकार तीन मार्गों में चार गुणों के स्वरूप बारह प्रकार के हो जाते हैं। दो गुण सर्व-मार्ग-साधारण हैं। खत:, उनके स्वरूप में किसी प्रकार का भेद मार्ग के आधार पर नहीं होता। उनत विवेचन को घ्यान में रखते हुए कुन्तक के गुणों के चौदह प्रकार माने जा सकते हैं; यद्यपि उनके नाम छह ही हैं।

पण्डितराज जगन्नाथ ने प्राचीन आचार्यों के दस गुणों के स्वरूप का विवेचन करते हुए कुछ के नवीन स्वरूप की कल्पना कर ली है। इस प्रकार 'रसगङ्गामर' में शब्दार्थंगत दस गुणों के ही कुछ नवीन स्वरूप सामने आते हैं।

आचार्य देव ने प्राचीन आचार्यों के दस गुणों में अनुप्रास और यमक को मिलाकर गुणों की संस्था बारह कर दो है। श्लेष आदि दस गुण नागर तथा यामीण भेद से बीस प्रकार के होते हैं।

का० शा० वि०-२७

आचायं भिस्तारी दास ने प्राचीनों के दस गुणों के स्वरूप का विश्लेषण करते हुए कुछ गुणों के नवीन स्वरूप की कल्पना की है। इस प्रकार काव्य-निर्णय में भी कुछ नवीन गुण-रूप दृष्टिगत होते हैं।

काव्यशास्त्र के प्रन्थों में गुण के स्वरूप की विविधता के साथ ही महा-भारत, अर्थ-शास्त्र आदि के नवीन गुणों का स्वरूप भी, जिसका काव्य से अप-रिहार्य सम्बन्ध है. हमारा विवेच्य है। महाभारत में छह वाक्य-गुण, नौ दोप-विपर्ययारमक गुण तथा उन्हीं दोषों से समुद्भूत नौ वैशेषिक गुण माने गये हैं। इस प्रकार व्यास ने चीबीस गुण स्वीकार किये है। उन गुणों में से अनेक गुणों के स्वरूप ने काव्यशास्त्रीय गुणों के स्वरूप को प्रभावित किया है।

की टिल्य ने छह लेख-गुण माने हैं. जिनमें से कुछ गुण काव्यगुण से अभिन्न हैं। गुणों की सक्या के सम्बन्ध में उक्त सभी मतों की परीक्षा कर काव्य-गुणों की संख्या एव उनके स्वरूप का निर्धारण आवश्यक है। प्रस्तुत अध्याय में गुणों की संख्या का निर्धारण एवं उनके लक्षण का निरूपण हमारा उद्देश्य है।

हम देख चुके हैं कि शव्दार्थगत रलेप आदि दस गुण मानने वाला सिद्धान्त तथा माधुर्य आदि तीन गुण मानने वाला सिद्धान्त परम्परा से प्रमिद्ध है। उनत दो सिद्धान्तों के औचित्य पर विचार करने के पूर्व उन सिद्धान्तों की परीक्षा आवश्यक है, जिन्में परम्परा का अतिक्रमण कर गुणों की संख्या के सम्बन्ध में नवीन कल्पनाएँ हुई हैं। गुण-संख्या-विषयक नवीन मत की स्थापना करने वालों में भोज, अग्निपुराणकार, कुन्तक आदि आचार्य प्रमुख हैं। उनके गुण-संख्या-सिद्धान्त के औचित्य की परीक्षा कर लेने के उपरान्त हम भरत, दण्डो, वामन यादि के दा-गुग-वाद तथा मामह, आनन्दवर्धन आदि के नीन गुण-वाद का मूल्याङ्कन करेंगे।

भोज ने गुणों की संस्था चौबीय मानी है। उन गुणों में प्राचीन आचायों के दस गुण भी सम्मिलित हैं। शेप चौदह गुणों की कल्पना नवीन कही जा सकती है। यहाँ नवीन चौदह गुणों का औचित्य ही परीक्षणीय है। प्राचीन दस गुणों पर प्राचीन आचायों की मान्यताओं के परीक्षण-कम में

विचार किया जायगा। भोज के चौबीस गुण निम्नलिखित हैं :-

(१) क्लेब, (२) प्रस.द, (३) समता, (४) माधुर्य, (४) सुकुमारता, (६) अर्थव्यक्ति, (७ कान्ति, (८) उदारत्व, (९) उदात्तता, (१०) ओज, (११)

बौजित्य, (१२) प्रेय, (१३) सुशब्दता, (१४) समाबि, (१५), सौक्ष्म्य (१६) गाम्भीयं, (१७) विस्तर, (१८) संक्षेप (१९) सम्मित्तव, (२०) भाविक्न्व, (२१) गति, (२२) रीति, (२३) उक्ति और (२४) प्रौढि। इनमें से क्लेप, प्रसाद, समता, समाधि, माधुयं, ओज, सौकुमायं, अयंव्यक्ति, उदारता तथा कान्ति गुणों के नाम प्राचीन आचार्यों से ही गृहीत हैं। उदात्तता उदारता का ही पर्यायवाची शब्द है। भरत के नाट्य-शास्त्र में उदार गुण के दो लक्षण उपलब्ध हैं। एक में उसे उदारता कहा गया है तथा दूसरे में उदात्तता। भोज ने उन दो पर्यायवाची शब्दों के आधार पर दो पृथक्-पृयक् गुणों की कल्पना कर ली है। इस प्रकार उदारता और उदात्तता को पर्याय मान लेने पर तेरह गुणों के नाम ही भोज में नवीन मिलते हैं, जिन्हें स्वतन्त्र गुण मानने का बौचित्य परीक्षणीय है। नीचे उन गुणों के शब्दगत एवं अयंगत भेद पर पृथक्-पृथक् विचार किया जाता है।

शब्दगत गुण

औजित्य :--भोज ने औजित्य-नामक नदीन गुण की कल्पना की है. जिसे उन्होंने गाढवन्यता कहा है। किन्तु, इसे प्राचीन आचार्यों के गुणों से स्वतन्त्र गुण नहीं माना जा सकता। इसका स्वरूप वामन के शब्द-ओज के स्वरूप से अभिन्न है। भेदीकरण के मोह के कारण भोज ने ओज गुण का स्वरूप दण्डी के मतानुसार निर्धारित कर लिया और वामन की ओज-परिभाषा के आधार पर औजित्य-नामक गुण की दृष्टाना कर ली।

प्रेय:—भोज ने चाटु-उक्तियों में प्रयुक्त होने वाले प्रिय-कथन को प्रेय:
गुण माना है। इसे अन्य आचार्यों ने गुण नहीं मानकर अलङ्कार माना
है। इसे गुण नहीं मानकर अलङ्कार मानना ही उचित जान पड़ता है।
गुण का अभाव अनिवार्यंतः दोष में पर्यवितित होता है; किन्तु चाटूक्ति का
अभाव दोष नहीं माना जा सकता। दूसरे शब्दों में प्रियतर आख्यान काव्यशोभा का आवश्यक धर्म नहीं; अत: वह गुण नहीं। उसका सद्भाव कभी-कभी
काव्य में सौन्दर्यं का आधान कर सकता है। अत:, उसे काव्य का अलङ्कार
मानना ही समीचीन है। अच्युत राय ने साहित्यसार में प्रेय को लक्षण में

१. द्रप्टब्य-प्रस्तुत ग्रन्थ, अध्याय २

२. तुलनीय-वामन, कान्यालङ्कारस्त्र ३, १, १, तथा भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण, १ पृ०१६

१. प्रेयः त्रियतराख्यानं चादूकी यदिषीयते ।—दश्डी, काव्यादर्श, २, २७१

अन्तभू त माना है। भरत के 'गुणकी तंन' लक्षण का स्वभाव प्रेय अलङ्कार से मिलता-जुलता ही है। अञ्युत राय ने भोज के प्रेय गुण की स्वतन्त्र सत्ता नहीं मान कर उसे लक्षण से अभिन्त मान लिया है। इस मत में भी विशेष विप्रतिपत्ति नहीं। हम इस तथ्य पर विचार कर चुके हैं कि भारतीय काव्य-धास्त्र के इतिहास में कुछ लक्षणों का अस्तित्व अलङ्कारों में विलीन हो गया। 'प्रेय अलङ्कार के स्वरूप-निर्माण में गुणकी तंन लक्षण का योग रहा होगा, इसे अस्वीकार नहीं किया जा सकता। यह माना जा सकता है कि उक्त लक्षण प्रेय अलङ्कार को उत्पन्त कर उसी में विलीन हो गया। निष्कर्पतः, प्रेय को अलङ्कार अथवा लक्षण का प्रकार मानना ही उचित है। उसे गुण का एक अलग भेद गानना युक्तिङ्गत नहीं।

सुशब्दता—भोज का शब्दगत सुशब्दता-गुण सुप् और तिङ्की ब्युत्पत्ति है, अर्थात् ब्याकरण-सम्मत पदों के प्रयोग में चमत्कार दिखाना सुशब्दता है। बामन ने इसे पाक माना था, गुण नहीं।

सौष्ठम्य :—सौष्ठम्य को शब्दों का 'अन्तस्सञ्जलपत्य' कहा गया है। अन्य आलङ्कारिकों ने सूक्ष्म-नामक अलङ्कार की कल्पना की है, जिसमें सहृदय-संवेद्य सूक्ष्म अर्थं का प्रकाशन अन्य ज्ञापक से माना गया है। मोज के शब्द-सौष्ठम्य में शब्दों का अन्तस्सञ्जलपत्व सूक्ष्म अर्थं की प्रकाशकता से भिन्न नहीं। अतः, अच्युत राय की यह मान्यता युक्तिङ्गत है कि सौष्ठम्य सूक्ष्म अलङ्कार से अभिन्न है। इसे गुण का स्वतन्त्र भेद नहीं माना जा सका।

गाम्भीयं: — ब्विन-युक्त उक्ति को शब्दगत गाम्भीयं गुण कहा यया है। इसमें भोज ने ब्विन को गुण का भेद-मात्र बना दिया है। काव्य में ब्विन के सहत्त्व की स्थापना भोज से पूर्व ही आनन्दवर्धन ने कर दी थी, फिर भी ब्विन को शब्दगुण में समेट कर भोज ने काव्य में उसकी उचित महत्ता को उपेक्षित

१. अञ्युतराय, साहित्यसार, गुणरत्न ७, २००

२. तुलनीय-गुणकी त न-लक्षण, भरत ना० शा०. १६; रलोक ६ तथा प्रेय-लक्षण, दण्डी, काव्यादर्श, २, २०१

३. ह्रव्टन्य-मोज, सरस्वतीकण्ठाचरण, १, पृ० ८० तथा दण्डी,कान्यादर्श, २,२६०

४. अच्युत राय, साहित्यसार, गुवरत्न २०१ पृ० ३१२

कर दिया। घ्वनि को गुण नहीं माना जा सकता। वह काव्य का प्रधान तत्त्व है। गुण उसके सहायक हैं। स्पष्ट है कि गाम्भीयं का गुण-रूप में पृथक् अस्तित्व नहीं।

विस्तर: — ज्यास-कथन शब्दगत विस्तर गुण माना गया है। यह वर्णन की विशेष शैली है। वामन ने अर्थगत ओज को 'प्रीढि' कहकर ज्यास और समास- शैली को प्रीढ़ि का अङ्ग माना है। भोज का विस्तर गुण वामन के ओज के उक्त भेद के समान माना जा सकता है।

संक्षेप:—समास में वस्तु-वर्णन को संक्षेप गुण कहा गया है। यह विस्तर का विपरीत-धर्मा है। इसे भी स्वतन्त्र गुण मानना समीचीन नहीं। यह वामन के प्रौढ़ि-रूप ओज के समास भेद से अभिन्न है। अच्युतराय ने इसका अन्तर्भाव भरत के अक्षरसंहति नामक लक्षण में माना है। अव्युतराय ने इसका अन्तर्भाव भरत के अक्षरसंहति नामक लक्षण में माना है। अव्युतराय ने इसका में मरत ने अल्प अक्षरों में विचित्र अर्थ के वर्णन पर वल दिया है। वामन के बोज का समास भेद इसके समान ही है। भोज के संज्ञेप गुण की वामन के अर्थगत ओज एवं भरत के अक्षरसंहति लक्षण से स्वतन्त्र सत्ता नहीं।

सम्मितत्व: — भोज ने इसे 'यावदर्षपदता' कहा है। यह पद की अन्यूनता तथा अनितिरिक्तता है। इस प्रकार यह न्यून-पदता तथा अधिकपदता दोपों का अभाव-मात्र है। वित्रक्षित व्यं को व्यक्त करने के लिए जितने पदों की अपेक्षा हो, ठीक उतने ही पदों का प्रयोग सम्मितत्व कहा जाता है। इसमें शब्ध और अयं तुलाधृतवत् तुल्य परिमाण में रहते है। " पदों का आवश्यकता से कम होना न्यूनपदत्व दोष माना जाता है तथा आवश्यकता से अधिक होना अधिकपदत्व दोष। सम्मितत्व में इन दोनों दोषों का अभाव रहता है। अतः, इसे स्वतन्त्र गुण नहीं मानकर दोषाभाव-रूप ही माना जाना चाहिए।

भाविक: —भोज का शब्दगत भाविक गुण भावावेश में अनुचित कथन के भी दोष का परिहार-मात्र है। भावानुरूप वाक्यवृत्ति को उन्होंने भाविक कहा है। उदाहरण में दशरथ के द्वारा राम के लिए यह कथन दिखाया गया है कि मैं तुम्हारे चरण-कमल की वन्दना करता हूँ। वात्सल्य के उमड़ते वेग के

१. द्रष्टभ्य-वामन, कान्यालक्कारसूत्र ३, २ २ तथा उसकी वृत्ति ।

२. अच्युतराय, साहित्यसार, गुणरान २०१ पृ० ३४२

३. यशारपेरक्षरैः शिलब्टैविचित्रार्थोपवर्णनम् । तद्य्यक्षरसद्वातं विद्यास्त्रक्षणसंहितम् ।।--भरत, नाट्यशास्त्र १६.६

४. द्रष्ट व्य -भोज, सरस्वतीकच्ठाभरण, पृ ० ६७

कारण यह वाक्य प्रयुक्त है। इस उदाहरण को दृष्टिगत रखते हुए अच्युत राय का यह कथन उचित ही जान पड़ता है कि भाविक अनौचित्य का अभाव मात्र है। इसे स्वतन्त्र गुण नहीं माना जा सकता।

गति:—भोज की शब्दगत गति आरोह और अवरोह का कम है। यह वामन के आरोहावरोह-कम रूप समाधि गुण से अभिन्न है। इसकी स्वतन्त्र सत्ता की कल्पना आवस्यक नहीं।

रीति:—भोज ने शब्द-रीति को प्रक्रम का निर्वाह कहा है। यह प्रक्रम-भक्त दोष का अभाव है। भोज स्वयं इसे निश्चित सीमा में ही गुण मानते हैं। इसके अत्यन्त निर्वाह से पाठक के मन में अश्चि उत्पन्न होने लगती है। अत:, रीति को गुण का स्वतन्त्र भेद मानना युवितसङ्गत नहीं जान पड़ता।

उक्ति:—उक्ति गुण विशिष्ट भणिति या उक्ति का वैचित्र्य है। यह वामन के उक्ति-वैचित्य-रूप अर्थ-माधुर्य के समान है। आसङ्कारिकों ने वक्रोक्ति अलङ्कार के जिस स्वरूप की कल्पना की है, उससे भी भोज की उक्ति को अंशतः समान माना जा सकता है। अच्युत राय ने उक्ति को वक्रोक्ति अलङ्कार में अन्तर्भूत कर लिया है। मेरी सम्मति में उक्ति वामन के अर्थ-माधुर्य गुण के ही अधिक समीप है। वक्रोक्ति अलङ्कार से आंशिक समता होने पर भी उक्ति को उससे अभिन्न मानना उचित नहीं। वक्रोक्ति अलङ्कार में भी उक्ति का वैचित्र्य अवश्य रहता है; पर वहाँ काकु या रलेप से अन्य वक्ता के कथन के अन्यया अर्थ की कल्पना भी अपेक्षित रहती है। भोज की उक्ति का स्वरूप उससे व्यापक है। इसे कुन्तक की वक्रोक्ति के समकक्ष माना जा सकता है। वामन के अर्थ-माधुर्य से इसके पृथक् अस्तित्व की कल्पना उचित नहीं।

प्रौढि:—प्रौढिको मोज ने पाक माना है। वःमन ने प्रौढिको कल्पना खर्थ गत बोज गुण के लक्षण में को थी। उन्होंने 'पाक' को गुण का भेद नहीं मानकर गुण से पृयक् उसके स्वरूप पर विचार किया है। उनके अनुसार शब्दों का पाक वहाँ माना जाता है, जहाँ किव के द्वारा प्रयुक्त शब्दों का परिवर्तन सम्भव नहीं हो। ये भोज ने वामन के ओज-गुण-लक्षण से 'प्रौढि' शब्द लेकर उनके पाक-विषयक मत से उसे मिला दिया और एक नवीन गुण

१. अञ्युतराय, साहित्यसार, गुषरत्न २०१ २

२. यत्पदानि त्यजन्त्ये व परिवृत्तिसहिष्णुताम् । तं शब्दन्यासनिष्णाताः शब्दपाकं प्रचक्षते । — वामन, काष्यसं तस् ० १, ३, पृ ११

की कल्पना प्रौढिनाम से कर ली। अतः शब्दगत प्रौढिगुण की भी स्वतन्त्र सत्ता नहीं मानी जा सकती।

### अर्थगत गुण

अौजित्य: — औजित्य गुण के अयंगत भेद को भोज ने 'रूढाहक्कू (रत्व' कहा है। दण्डी ने उर्जस्त्री अलक्क्षार के लक्षण में उसे रूढाहक्क्षारत्व ही कहा है। भोज का औजित्य-गुण-लक्षण दण्डी के ऊर्जस्वी-अलक्क्षार-लक्षण से अभिन्त है।' इसे गुण नहीं मानकर अलक्क्षार मानना ही सभीचीन है। अच्युत राय के अनुसार यह घ्वनि का एक प्रकार है। इसमें गर्व घ्वनित होता है। इस लिए उन्होंने औजित्य को घ्वनि में अन्तम् त कर लिया है।

प्रय: - अर्थगत प्रय को भोज ने अर्थ की अभीष्टता कहा है। इसके उदाहरण से यह स्पष्ट है कि जहाँ अन्य वस्तुओं की अपेक्षा किसी बस्तु का अधिक अभीष्ट होना वर्णित हो, वहाँ भोज अर्थगत प्रय गुण मानेंगे। वस्तुतः, इसके स्वरूप पर विचार करने से यह गुण नहीं जान पड़ता। इसका सम्बन्ध अर्थ के उपस्थापन की सुन्दर प्रक्रिया से नहीं होकर अभीष्यित अर्थ के वर्णन से ही है। किसी अर्थ के वर्णन-मात्र को गुण कहना उचित नहीं। यदि वस्तु-वर्णन को ही गुण माना जाने लगे तो काष्य का सम्पूर्ण उपपाद्य ही गुण की सीमा में समाहित हो जायगा। इस गुण का स्वरूप अंशतः व्यतिरेक अलङ्कार से साम्य रखता है। अन्य वस्तुओं की अपेक्षा किसी विशेष वस्तु को अधिक अभीष्ट सिद्ध करने में उसका अन्य वस्तुओं से व्यतिरेक स्वतः सिद्ध हो जाता है।

सुशब्दता:—भोज का अर्थगत सुशब्दता गुण वामन के अर्थगत सीकुमायं से अभिन्न है। यह मञ्जलभाषित है, जिसे वामन अर्थगत सीकुमार्यं कहते हैं और भोज सुशब्दता संज्ञा से अभिहित करते हैं। अच्युत राय इसे निन्दा-शब्दात्म दोष का अभाव-मात्र मानते हैं। यह मत युवितसञ्जत नहीं जान पड़ता। दारुण अर्थं के वाचक शब्द के स्थान पर जब उसके अदारुणार्थं पर्याय-वाची शब्द का प्रयोग होता है तो उसमें सुकुमारता की भावात्मक सत्ता मानी ही जानो चाहिए। अतः, उसे दोषाभाव-मात्र कह कर टाला नहीं जा

१. तुलनीय-भोज, सरस्वतीकण्ठामरण १, पृ० ७६ तथा दण्डी, कान्यादर्श-२,२७१

२. अच्युतराय, साहित्यसार, गुनरत्न २०३

३- वही, २०३

सकता। हाँ, वामन के अर्थ-सौकुमार्य से पृथक् अर्थगत सुशब्दता की कल्पना अनीवश्यक है।

समाधि—अर्थगत समाधि गुण को भोज ने 'व्याजावलम्बन' कहा है। जहाँ किसी उद्देश्य की सिद्धि के लिए कोई कुछ बहाना बनाता है, वहाँ भोज समाधि गुण मानते हैं। इस प्रकार तुलसी के इस वर्णन में 'देखन मिस मृग विहग तरू, फिरइ बहोरि बहोरि'' उक्त समाधि-लक्षण के अनुसार समाधि गुण माना जाना चाहिए। जिन्तु, उक्त लक्षण पर विचार करने से समाधि अर्थगत गुण नहीं, व्यक्ति का घमं जान पड़ती है। भरत ने छल-युक्ति अपनाने को कपट नामक लक्षण माना है। योज का समाधि-गुण कपट लक्षण से साम्य रखता है।

सीक्षम्य: -- भोज के अर्थगत सीक्ष्म्य को गुण नहीं माना जा सकता। इसमें सूक्ष्म अर्थ के दर्शन पर बल दिया गया है। यह वस्तु-घ्विन गा रसादि-घ्विन के समकक्ष है। मम्मट बादि के सूक्ष्म अलङ्कार से भी इसका स्वरूप मिलता-जुलता है।

गाम्भीय :-शास्त्रीय अर्थ के प्रतिपादन को गाम्भीयं गुण माना गया है। इस 'शास्त्रायंसव्यपेक्षत्व' को भावात्मक गुण नहीं मानकर अच्युत राय ने अप्रतीतत्व दोष का अभाव-मात्र माना है। एक-देश मात्र में प्रसिद्ध पदों के प्रयोग को अप्रतीत दोष माना जाता है। विश्वनाथ ने यह माना है कि यदि वसे पदों के सक्ट्रेतित अर्थ को समझने वान्ने श्रोताओं और वक्ताओं के बीच उनका प्रयोग हो तो अप्रतीतत्व गुण बन जाता है। भें भोज के गाम्भीयं का स्वभाव भरत के श्लेप गुण के स्वरूप से मिलता-जुलता है, जिसमें विचार की गहनता पर बल दिया गया है भे

विस्तर: -अर्थगत विस्तर अर्थ का विकास है। इसका सम्बन्ध वर्णन की शैली से है। किसी अर्थ का विस्तार से वर्णन 'विस्तर' है। इसे वस्तु-

दित्रिप्रोगयुक्तेन हो य कपट संज्ञितम्। वही, पृ० ३१६

१. नुलसीदास, रामचरितमानस, बालकाण्ड, दोहा-संख्या २३४

२. झलयुक्त्या स्वन्येपामिस्रसन्धानाभिभाविकम् कपटम् । दित्रिप्रयोग्युकौ विश्वेयः कपटसङ्घातः। — भरतः, ना० शा० १६,३० तथा छलयुक्त्या यदान्येपा मत्त्वा नायकभावनम् ।

३. अच्युतराय, साहित्यसार. गुणरत्न २०४।

४. गुणः स्यादमतीतत्वं शहाक्कोद्दवतृबाच्ययोः। — दिश्यनाय, साहित्यद्व ८-७ पृ० ११२

५. भरत, ना० शा० १६,६६

वर्णन की शैली का एक रूप मानना ही युक्तिसङ्गत जान पड़ता है; गुण का भेद मानना नहीं।

संक्षेप:—विस्तर के विपरीत अर्थ के उपस्थापन की संक्षिप्त शैली को भोज ने संक्षेप गुण मान लिया है। अर्थ की संवृति शैली का ही एक रूप है। उसे काव्य का गुण नहीं माना जा सकता।

सिम्मतत्व :— शब्द और अर्थ की तुल्यता को सिम्मतत्व का लक्षण माना
गया है। इस के उदाहरण में पावेती के अङ्ग पर पड़े हुए नखपद तथा शिव
के अर्थचन्द्र के मेल से ॐ वनने तथा दोनों का उचित स्थान पर रहने के वणंन
को सिम्मतत्व गुण कहा गया है। इस उदाहरण पर घ्यान देने से अर्थ के
सम्बन्ध का युक्तिपूर्ण उपपादन सिम्मतत्व जान पड़ता है। बतः, इस गुण को
भरत के युक्ति या अभिप्राय लक्षण के समकक्ष माना जा सकता है। अच्युत राय
ने भी इसे गुण नहीं मानकर लक्षण ही माना है। इसे प्रतीयमान रूपक
का एक रूप भी माना जा सकता है।

भाविक: — उनित का साभिप्राय होना मानिक गुण माना गया है। वामन ने साभिप्रायत्व को ओज का एक भेद माना था। इसका स्वरूप उससे भिन्न नहीं। अतः, भाविक की ओज से स्वतन्त्र अस्तित्व की कल्पना अनावश्यक है।

गित: - एक अर्थ से अर्थान्तर का बोध होना अर्थगत गित गुण माना
गया है। वाच्य, लक्ष्य तथा व्यङ्ग्य अर्थ के बोध के साथ अन्य प्रतीयमान अर्थ
की प्रतीति वस्तुत: ध्विन का क्षेत्र है। रत्नेद्वर ने भोज की गि की व्याख्या
में उसका सम्बन्ध अनुस्वान-ध्विन से जोड़ा है। अत: गित को अर्थगुण का एक
भेद मानना असमीचीन है। उसका स्वरूप गुण की अपेक्षा अधिक व्यापक है।
अच्युत राय गित को रसध्विन में अन्तभुं कत मानते हैं।

रीति :-- रीति में वस्तु की उत्पत्ति से लेकर उसके विकास का यथाकम वर्णन होता है । अच्युतराय ने इसे स्वभावोक्ति अलङ्कार से अभिन्न माना है ।

उनित:--उनित 'मङ्गी-भणिति' का एक भेद है। इसे वक्रता या वैचित्र्य माना जा सकता है, जिसे कुन्तक ने काव्य-सर्वस्व माना है। इसे गुण का एक रूप मानना उचित नहीं।

१. द्रष्टब्य-भोज, सरस्वतीव्रण्डाभरण, पृ० ८३

२. अच्युतराय, साहित्यसार, गुणरत्न २०८ पृ० ३४३

३. वही, २०६ पृ० ३१३

प्रौढि:—अथंगत प्रौढि गूण को भोज ने विवक्षित अथं का निर्वाह माना है। इस प्रकार यह गुण वामन के अथंगत ओज गुण के समकक्ष माना जा सकता है। इसकी व्याख्या में भोज ने यह अभिमत व्यक्त किया है कि कवि-विवक्षित अधिकाधिक अथं का स्वल्प पद से प्रकाशन प्रौढि है। अतः, वामन की अर्थ-प्रौढि (ओज) से भोज की अर्थगत प्रौढि का पृथक् अस्तित्व नहीं माना जा सकता। वामन की प्रौढि के समास भेद से भोज की अर्थ-प्रौढि अभिनन है।

इस विवेचन, से स्पष्ट है कि प्राचीन आचार्यों के दस गुणों के अतिरिक्त जिन नवीन गुणों की कल्पना भोज ने की है उनकी गुण-रूप में पृथक् सत्ता सिद्ध नहीं की जा सकती। उन नवीन गुणों में से कुछ का अन्तर्भाव प्राचीन आचार्यों के दस गुणों में हो सकता है; कुछ गुण अलङ्कार से अभिन्न हैं; कुछ दोपाभाव-मात्र हैं तथा कुछ गुण रस, व्विन एवं वर्णन की शैली आदि से अभिन्न हैं। निष्कर्ष यह कि भोज के गुणों में से परम्परागत दस गुणों के रूप ही स्वीइति पा सकते हैं। भोज सम्भवतः स्वयं भी गुणों की संस्था के विस्तार की अनावश्यकता समझते थे। इसीलिए उन्होंने चौबीस गुणों में से प्राचीन बाचार्यों के नौ गुणों को विशेष महत्त्वपूर्ण माना है, जिनका अभाव रोतिभङ्ग दोष है। गुणों की दस से अधिक संस्था मानने में भेदीकरण का मोह ही एक-मात्र हेतु है। भोज ने चौबीस वैशेषिक गुण माने हैं। वे वस्तुतः दोष हैं, जो विशेष स्थिति में गुण बन जाते हैं। वे पदगत, बाक्यगत तथा वाक्यार्यात भेद से बहुत्तर प्रकार के माने गये हैं। अगिनपूराण

अग्निपुराण में गुणों की संख्या उन्नीस बतायी गयी है; किन्तु लक्षण अठारह गुण के ही दिये गये हैं। गुणों के तीन वर्ग माने गये हैं—(क) शब्दगत गुण-वर्ग, (ख) अयंगत गुण-वर्ग एवं (ग) उभयगत गुण-वर्ग। शब्दगत गुण-वर्ग में सात प्रकार के गुण माने गये हैं। वे हैं—(१) श्लेष, (२) लालित्य, (३) गाम्भीयं, (४) सीकुमायं, (५) उदारता, (६) सत्या (?) और (७) यीगिकी। सत्या और यौगिकी के स्थान पर ओज गुण की परिभाषा दी गयी है। अतः शब्द-गुण के वस्तुतः छह प्रकार ही माने जा सकते हैं।

अर्थगत गुण-वर्ग में निम्नलिबित छह गुण गिनाये गये हैं—(१) माधुयं, (२) संविधान, (३) कोमलःव, (४) उदारत्व, (५) प्रीढि और (६) सामयिकत्व।

उभयगत गुण-वर्ग में छह गुण परिगणित हैं—प्रसाद, सीभाग्य, ययासंस्य, प्रशस्यता, पाक और राग।

उनत अठारह गुणों में से कुछ गुणों के नाम (कुछ अंश में उनके लक्षण भी)
भरत, दण्डी, वामन आदि प्राचीन आचार्यों से हो लिये गये। कुछ
गुण नवीन हैं, जिनके पृथक् अस्तित्व की कल्पना की परीक्षा यहाँ वाञ्छनीय
है। शब्दयन गुणों में लालित्य तथा गाम्भीयं; अर्थगत गुणों में संविधान,
कोमलत्व, प्रीढि और सामयिकत्व तथा शब्दार्थों भयगत गुणों में सीभाग्य,
ययामंख्य, प्रशस्यता, पाक एवं राग गुणों के नाम प्राचीन आचार्यों के दस गुणों
के नामों से स्वतन्त्र हैं। इन नवीन गुणों में से अधिकांश की कल्पना भीज से
ली गयी है।

लालित्य:- लालित्य शब्दगुण में गुण, आदेश आदि के कारण पदों में सन्धि का अभाव वाञ्छनीय माना गया है। अध्वनपुराण का यह गुण वामन के पृयक्-पदत्व-रूप मानुर्य गुण से भिन्न नहीं। वामन के शब्द-मानुर्य की तरह ही अध्वपुराण के लालित्य में पद पृयक्-पृयक् रहते हैं।

गाम्भीयं:—गाम्भीयं गुण के लक्षण में 'लेक्यमुत्तानशब्दकम्' कहा गया
है। डाँ० राघवन ने उसे अशुद्ध पाठ मानकर उसके स्थान पर 'अनुत्तानशब्दकम्' पाठ की कल्पना की है। इस प्रकार वे इसे मोज के गाम्भीय से
मिला देते हैं। भोज के गाम्भीयं गुण के स्वरूप की परीक्षा कर हमने यह
सिद्ध किया है कि उसे गुण का स्वतन्त्र भेद नहीं माना जा सकता। यदि डाँ०
राघवन का मत मान्य हो तो अग्विपुराण का गाम्भीयं भी गुण का पृथक् भेद
नहीं रह जाता। अग्विपुराणकार इसे सुशब्दगता से भी अभिन्न मानते हैं।
भोज के विवेचन में सुशब्दता के गुण-रूप में स्वतन्त्र अस्तित्व के औचित्य की
परीक्षा की जा चुकी है।

संविधान: -- अग्निपुराण का अर्थगत संविधान गुण भोज के अर्थरलेष के समान है, जिसे भोज ने 'संविधान की सुसूत्रता' कहा है। अतः रलेष गुण से पृथक् प्रस्तुत गुण का अस्तित्व मानना उचित नहीं। भोज ने प्रबन्ध-गुण का एक भेद 'संविधान-सुसूत्रता' माना है। पुराण का 'संविधान' भोज के उक्त प्रबन्ध-गुण के समकक्ष भी माना जा सकता है।

कोनलत्व: - अर्थगत कोमलत्व को अर्थ के काठिन्य का अभाव माना गया है। यह भरत के सीकुमार्य गुण का एक रूप है। भरत ने सीकुमार्य का एक लक्षण सुकुमार-अर्थ-युक्त होना माना है। पुराण का अर्थ-कोमलत्व उससे बहुत भिन्न नहीं।

प्रीढि: -- बिंग्निपुराण की अर्थगत प्रीढि-गुण-घारणा भोज की प्रौढि-गुण-घारणा से अभिन्न है। बतः भोज की प्रौढि की तरह इसे भी वामन के बोज का एक भेद-मात्र स्वीकार किया जा सकता है।

सामयिकत्व :—कि के द्वारा किसी व्युत्पत्ति की व्यञ्जना को सामयि-कत्व अर्थ-गुण माना गया है। इसे भावात्मक गुण नहीं मान कर अनिनपुराण के ही असामयिकत्व दोप का अभाव मानना युक्तिसङ्गत है। पुराण के असामयिकत्व से मिलते-जुलते स्वभाव वाले दोष की कल्पना भोज ने भी की थी और उसे उन्होंने 'रूढिच्युत' संज्ञा से अभिहित किया था। ध अग्निपुराण का सामयिकत्व भोज के रूढिच्युत तथा अग्निपुराण के असामयिकत्व दोष का अभाव है। इसे स्वतन्त्र गुण मानना समीचीन नहीं।

सौभाग्य:—सौभाग्य गुण दण्डी के उदार गुण से अभिन्न है। अग्नि-पुराणकार ने उदारत्व के पर्याय के रूप में सौभाग्य शब्द का प्रयोग किया है तथा दण्डी के उदार गुण सक्षण को सौभाग्य गुण-सक्षण के लिए स्वीकार कर लिया है। अग्निपुराण में उदार गुण भी माना गया है; किन्तु उसे दण्डी के उदात अनङ्कार से अभिन्न बना दिया गया है। दण्डी के उदार से अग्नि-पुराण के सौभाग्य की स्वतन्त्र एता नहीं।

यथासंस्य :- यथासंस्य गुण में वर्णन में कम पर वल दिया गया है।
अलङ्कार-शास्त्र के अधिकांश आचार्यों ने यथासंस्य को अलङ्कार माना है, जिसमें
एक कम से विणत वस्तु का उसी कम से समन्वय होता है। अग्निपुराण का
यथासंस्य भी अलङ्कार हो माना जाना चाहिए, गुण नहीं। भोज ने रीति
गुण में वस्तुवर्णन के कम को वाञ्छनीय माना है। यथासंस्य का स्वरूप
उससे भी कुछ मिलना-जुलता है।

प्रशस्यता: -- भोज की सुशब्दता की तरह प्रशस्यता को अग्निपुराणकार ने दारुण अर्थ का अदारुण शब्द से वर्णन माना है। यह वामन के अर्थगत

सौकुमार्य गूण से अभिन्न है।

पाक: — मोज की प्रौढ़ि गुण-घारणा से अग्निपुराण की पाक-घारणा अभिन्न है। इस सन्दर्भ में मृद्धीका पाक, नालिकेरी पाक आदि कई प्रकार के पाकों का उल्लेख हुआ है। पाक को गुण का एक मेद नहीं मानकर शब्द-गुम्फ के रूप में उनपर गुण से पृथक् विचार होना चाहिए।

१. भोज, सरस्वतीकण्ठागरण, १,६

राग: - राग को भी गुण मानना उचित नहीं। भोज ने प्रेम-वर्णन के सन्दर्भ में राग को प्रेमभिक्त का एक रूप माना है र स्पष्टतः राग का सम्बन्ध भाव से है। उसे शब्दार्थंगत गुण नहीं माना जा सकता।

इस विवेचन से स्पष्ट है कि अग्निपुराण के अधिकांश गुण प्राचीन आचारों के दस गुणों से अभिन्न हैं। प्राचीन गुणों में से कुछ को नये नाम से पुराण में उपस्थित किया गया है। सौभाग्य, प्रशस्यता आदि प्राचीन गुणों के ही नवीन नाम हैं। जिन नवीन गुणों की कल्पना अग्निपुराण में हुई है उनमें से कुछ अलङ्कार से अभिन्न हैं तथा कुछ का सम्बन्ध शब्दार्थ से न होकर माव से है। यथासंस्य अलङ्कार से भिन्न नहीं, राग भाव से अलग नहीं। इस प्रकार अग्निपुराण में विवेचित गुणों में किसी को भी प्राचीन आचार्यों के दस गुणों से स्वतन्त्र सत्ता रखने वाला शब्दार्थ-गत गुण नहीं माना जा सकता।

कुन्तक

कुन्तक ने माधुयं, प्रसाद, लावण्य और आभिजात्य गुणों को तीन मागों के विशेष गुण स्वीकार किये हैं। इनमें से प्रसाद और माधुयं परम्परागत हैं। लावण्य और आभिजात्य नवीन नाम हैं। अतः सुकुमार एवं विचित्र मागों में इन दो गुणों के स्वरूप विचारणीय हैं।

सुकुमार मार्ग का गुण

लावण्य:—कोमल वर्ण-विन्यास या कोमल शब्दालक्कार की योजना से उत्पन्न बन्ध की रमणीयता को लावण्य गुण माना गया है। इसे प्राचीन आचारों के श्रव्यत्व से बहुत भिन्न नहीं माना जा सकता। यह माधुर्य का ही एक प्रकार है। भरत ने बार-बार सुने जाने पर भी मन को उद्दिग्न नहीं करने वाले वाक्य को माधुर्य-गुण-युक्त कहकर वर्णगत सौन्दर्य को भी माधुर्य लक्षण के रूप में स्वीकृति दी है। वावण्य का प्रभाव माधुर्य के प्रभाव से भिन्न नहीं जान पड़ता।

आभिजात्य: -इसे श्रुतिपेशस, स्वभाव से मसृण-खाया-युक्त तथा चित्त को सुखद स्पर्शे के समान लगने वाला गुण कहा गया है। यह गुण भी माधुर्य-जैसा प्रभाव उत्पन्न करने वाला ही है। वस्तुतः, सुकुमार मार्ग के लावण्य और

१. भोज, सरस्वतीकण्ठाभरण, १, १२४

२. द्रष्टब्य-भरत, ना० शा० १६, १०४

आभिजात्य गुणों में प्रभाव की दृष्टि से कोई भेद नहीं जान पड़ता । पण्डित बलदेव उपाध्याय की यह मान्यता उचित ही जान पड़ती है कि आभिजात्य गुण भी वास्तव में लावण्य की कोटि का ही गुण है—इसका आघार भी वर्ण-योजना है। दोनों में यह सूक्ष्म भेद किया जा सकता है कि लावण्य में वर्णों की झच्छार तथा आभिजात्य में उनकी स्निग्धता अभिप्रेत रहती है। भेरी सम्मित में ये दोनों गुण माधुर्य गुण-सा प्रभाव पाठक के चित्त में उत्पन्न करते है। अतः, प्राचीनों के माधुर्य से इन्हें अभिन्न माना जा सकता है।

#### विचित्र मार्ग के गुण

लावण्य :—विचित्र मार्ग का लावण्य गुण वामन के ममृणत्व-रूप रलेख से अभिन्न है, जिसमें अनेक पद मिलकर एक-से लगने लगते हैं। कुन्तक ने भी लावण्य-परिभाषा की व्याख्या करते हुए उनके परस्पर संश्लेष पर बल दिया है। स्पष्ट है कि प्राचीन रलेष गुण को ही कुन्तक ने इस नवीन नाम से प्रस्तुत किया है।

आभिजात्य: — इस गुण में अत्यन्त काठिन्य और अत्यन्त कोमल छाया का बहिष्कार वाञ्छनीय माना गया है। इन दोनों के त्याग से रचना में प्रौढता आती है। इसे वस्तुतः अत्यन्त कोमलता से उत्पन्न होने वाली अक्षि तथा अत्यन्त काठिन्य से उत्पन्न दोष का अभाव-मात्र माना जाना चाहिए। कुन्तक इसके भावात्मक स्वरूप का निर्घारण नहीं कर पाये हैं। स्पष्ट है कि सुकुमार एवं विचित्र मार्गों के उन्त दो गुण नाम्ना नवीन होने पर भी स्वरूपत्या प्राचीन आचार्यों के गुणों से अभिन्न हैं।

ये गुण मध्यम मार्ग में भी रहते हैं। मध्यम मार्ग के गुणों में उक्त दोनों मार्गों के गुणों के स्वभाव का मिखण रहता है। अत:, उनके स्परूप का पृथक् प्रतिपादन नहीं हुआ है।

### सर्वमार्गगत साधारण गुण

कुन्तक ने औचित्य और सीमाग्य गुणों को सर्व-मार्ग-गत या सामान्य गुण माना है। ये दोनों नवीन गुण हैं। गुण के बीच औचित्य का उल्लेख प्रयम

३. पं वलदेव उपाध्याय, नगेन्द्र द्वारा हिन्दी बक्रोक्ति की भूमिका में उद्युत, पृ० १८१

बार कुन्तक ने ही किया है, फिर भी औचित्य की घारणा को उनकी नवीन उद्भावना नहीं माना जा सकता। कुन्तक से पूर्व ही बानन्दवर्धन बीचित्य को रस, गुण, सङ्घटना आदि के नियामक के रूप में प्रतिष्ठित कर चके थे। अधित्य को गुण का भेद मानने की कल्पना अनुचित है। उसे गुण का विवायक माना जाना चाहिए। गुण और औचित्य का सम्बन्ध विवेचित करते हुए हम यह स्थापना कर चुके हैं कि औचित्य वह आधार-शिला है, जिस पर गुण का अस्तित्व टिका रहता है।

सौभाग्य:—सर्वं मार्ग-साधारण सौभाग्य गुण भी गुण का एक भेद नहीं माना जा सकता। इसका सम्बन्ध कि के शब्द-शोधन या व्यापार-शोधन से उत्पन्न काव्य-शोभा से है। अमीष्ट अर्थ को व्यक्त करने के लिए कि की प्रतिभा शब्द आदि उपादेय वर्ग में संलग्न होकर जिस चारुता की मृष्टि करती है, वह काव्य का सौभाग्य गुण कहा गया है। वस्तुतः, सौभाग्य काव्य का सौन्दयं ही है। उसे गुण का प्रकार मानना समीचीन नहां। गुण आदि काव्य के उस सौन्दयं के है। हो सकते हैं। उस सौन्दयं को ही गुण का भेद नहीं माना जा सकता। कुन्तक के सौभाग्य का काव्य में वही स्थान है, जो आनन्दवर्षन के प्रजीयमान अर्थ या घ्वनि का है।

उक्त विवेचन का निष्कर्ष यह है कि भारतीय काञ्य-शास्त्र में घञ्दार्थगत इलेपादि दस गुणों के स्वरूप की जो कल्पना भरत से वामन तक हुई, वह इतनी व्यापक थी कि उत्तरवर्ती आचार्य उनसे अधिक गुणों की कल्पना नहीं कर सके। इस क्षेत्र में नूतन उद्भावना के जितने आयास हुए वे प्रायः असफल हुए। उत्तर काल में गुणों के जो नवीन नाम समने आये, वे या तो प्राचीन गुणों के ही नवीन नाम थे या वे वस्तुतः गुण थे ही नहीं। वे अलङ्कार, भाव, व्वनि आदि के हो रूप थे, जिन्हें गुण के रूप में स्वीकार नहीं किया जा सकता।

काव्यशास्त्रेतर प्रन्यों में भी कुछ गुणों के स्वरूप पर विचार किया गया है। उनमें से कुछ का अनिवायं सम्बन्ध काव्य-गुणों से है। महामारत एवं कौटिलीय अयंशास्त्र के कुछ गुण इस दृष्टि से विशेष रूप से विचारणीय हैं। उन प्रन्थों में भी कुछ गुणों का काव्यशास्त्रीय गुणों से नामगत भेद एवं रूपगत अभेद है। उन गुणों के स्वरूप की मीमांसा अपेक्षित है।

अनीचित्यादृते नान्यद्रसभक्तस्य कारणम् ।
 औचित्योपनिषद्धस्तु रसस्योपनिषत् परा ॥—आनन्द०, ध्वन्या० पृ० ३०२

महाभारत

महाभारत की गुण-घारणा ने काव्यक्षास्त्रीय गुण-घारणा को बहुत प्रभावित किया है। भोज ने तो महाभारत को अपनी गुण-घारणा का उपजीव्य ही बना लिया है। भरत, दण्डी, वामन आदि के गुणों का स्वरूप भी महाभारत के गुणों से बहुत अंश में साम्य रखता है। यद्यपि व्यास ने महाभारत में उल्लिखित गुणों की परिभाषा नहीं दी है, तथापि उनके नाम के आधार पर उनके स्वरूप का अनुमान किया जा सकता है तथा काव्यशास्त्र में विवेचित गुणों के स्वरूप का उनका सारूप या वैरूप्य प्रतिपादित किया जा सकता है। महाभारत के चौबीस गुणों में से नौ वैशेषिक गुण हैं। शेष पन्द्रह गुणों में से नौ को दोषाभावात्मक तथा छह को भावात्मक गुण कहा गया है। उन छह गुणों में से भी कुछ का स्वरूप दोषाभावात्मक ही है। अस्तु, वैशेषिक गुणों को छोड़ शेष पन्द्रह गुणों का स्वरूप ही यहाँ विवेच्य है।

उपेतार्थं: - महाभारत के टीकाकार नीलकण्ठ ने इसे सम्पूर्ण-वाक्यत्व रूप अर्थव्यक्ति गुण के समान माना है 18

अभिन्नार्थ: - यह काव्यशास्त्रीय प्रसाद गुण के समकक्ष है, जिसमें प्रसिद्ध अर्थ वाले पदों का प्रयोग वाञ्छनीय माना जाता है।

न्यायवृत्त :--न्यायवृत्त गुण को नीलकण्ठ इलाध्य विशेषण-योग मानते हैं। इस प्रकार यह गुण भरत आदि के इलाध्यविशेषण-रूप उदाता गुण के समान है। दण्डी ने इसे ही उदार गुण कहा है।

अनिधक । - यह संक्षिप्तत्य है। इसे वामन के ओज की प्रौढि के समास भेद के समान माना जा सकता है।

इलक्ण: - रनक्षण का स्वरूप स्पष्ट नहीं। यह सम्भवतः रनेष आदि गुणों के समकक्ष है। नीलकण्ठ ने रलेष, साम्य, कान्ति आदि आठ गुणों का रलक्षण में अन्तर्भाव मानकर इसके स्वरूप को अस्पष्ट बना दिया है।

असन्तिष्य :-असन्तिष्य गुण माधुर्य गुण के समकक्ष है, जिसमें पृथक्-पदता पर बस दिया जाता है।

१. महाभारत, नीलकष्ठ की टीका, पू० ६१६

२. वही, पृ० ६१६

दोपाभावात्मक गुण निम्नलिखित हैं :-

गुर्वेक्षरसंयुक्त का विश्यंय :—इस गुण को अनिष्ठुराक्षर-प्राय सुकुमारता गुण के समान माना गया है।

पराङ् मुख सुख-कर-विपर्यय :—पराङ् मुख-सुख ग्राम्यत्व दोप है। उसका अभाव अग्राम्यत्व है, जिसे नीलकण्ठ ने 'सौक्ष्म्य' कहा है। इसे दण्डी के माधुर्य के अग्राम्यता भेद तथा वामन की उदारता से अभिन्न माना जा सकता है।

अनृत-विषयंय: --यह काव्य का गुण नहीं । इसका सम्बन्ध केवल शास्त्रीय वार्त्ता से है ।

त्रिवर्ग-विरुद्ध-विपर्यय: —नीलकण्ठ इसे 'प्रेय' मानते हैं। इसे गुण नहीं मानकर वाणी का अलङ्कार मानना अधिक युक्तिसङ्गत होता।

असंस्कृत-विपयंय: -- असंस्कृत का विपयंय 'भङ्गीभणिति' है। यह भोज की उक्ति के समान है।

अन्यून: -- यह न्यून दोप का विपर्यय है। भोज ने सम्मितत्व में न्यून के अभाव पर बल दिया है। दोनों का स्वरूप मिलता-जुलता ही है।

कष्ट-शब्द-विपर्यय: — इसे नीलकण्ठ 'सुशब्दता' गानते हैं। भोज ने सुशब्दता-नामक गुण की कल्पना की है। वह इससे अभिन्न है।

विक्रमाभिहित: - यह काव्यशास्त्र का उदारत्व गुण है, जिसे वामन ने 'मसूणत्व' कहा है। अन्तिम गुण वस्तुतः काव्य के गुण (समाधि) का ही विपर्यय है। उसे शास्त्र में भले गुण माना जाय, काव्यगुण नहीं माना जा सकता।

इस विवेचन से स्पष्ट है कि महाभारत के गुणों के स्वरूप को भी भरत, दण्डी, वामन आदि ने अपने दस गुणों के व्यापक रूप में समाविष्ट कर लिया है। कौटिल्य का अर्थशास्त्र

कौटिलीय अर्थशास्त्र के छह लेख-गुणों में से अर्थकम अपक्रम दोष का अभाव है; सम्बन्ध भी दोषाभावात्मक है, जिसमें स्वतो-विरोध के परिहार पर वल दिया गया है; परिपूर्णता सम्मितत्व है, अर्थात् वह न्यूनपदस्व एवं अधिकपदत्व दोषों का अभाव है; माधुर्य और औदार्य कान्यशास्त्र के छन्हीं नामों के गुण के समकक्ष हैं तथा स्पष्टत्व कान्यशास्त्र का प्रसाद गुण है।

१. महाभारत, शान्ति पर्वं, नीलकण्ठकृत्दीका, प० ६६० का० बा० वि०—२८

उस्त विवेचन के आधार पर हम यह निष्कर्प पाते हैं कि भरत, दण्डी आदि के इलेपादि दस गुण ही शब्दार्थगत गुण के रूप में विचारणीय हैं। उन दस गुणों के स्वरूप-निर्धारण में भी आचार्यों में मतभेद है। जतः, एलेपादि दस गुणों के स्वरूप से सम्बन्ध में विभिन्न आचार्यों की मान्यताओं का परीक्षण कर उनकी संख्या का निर्वारण आवश्यक है। भरत और दण्डी के अनुसार गुणों की संख्या दस ही है; किन्तु वालन उन्हीं दस गुणों को स्वीकार करने पर भी शब्दगत एवं अर्थगत भेद से उनकी संख्या वस्तुतः बीस कर देते हैं। भोज के चौबीस गूणों में परिगणित प्राचीन आचार्यों के इलेप आदि दस गूणों की संख्या भी वामन की तरह बीस हो जाती है। भरत की गुण-धारणा के विवेचन में हम देख चुके हैं कि न!ट्यशास्त्र के दो पाठों में अधिकांश गुणों के दो लक्षण प्राप्त होते हैं। उन हे कुछ गुणों को शब्दगत तथा कुछ को अर्थगत माना जा सकता है; किन्तु कुछ गुण उभयगत हैं। उनके लक्षण में घटदगन वैशिष्ट्य एवं अर्थगत वैशिष्ट्य —दोनों पर बल दिया गया है। दण्डी ने उदार गुण के दो लक्षण दिये हैं। माधुर्य, ओज आदि के भी कई भेदों की कल्पना उन्होंने की है। स्पष्ट है कि भरत और दण्डी ने भी दस गुणों के दस ही स्वरूप की कल्पना नहीं कर उनके अधिक रूपों की कल्पना की है। वामन ने तो स्पब्टतः उनके थीस रूप कल्पित कर लिये । हम यह देख चुके हैं कि प्रत्येक गुण के दो भेदों की मान्यता के आग्रह के कारण वामन आदि आचार्यों को कुछ गुणों के स्वरूप-निर्वारण में दूराकृष्ट कल्पनाएँ करनी पड़ी हैं। हमारी मान्यवा है कि सकी गुणों को शब्दगत एवं अथंगत बगों में विभाजित करना उचित नहीं । कुछ गुण केवल शब्द-शीन्दयं के चोतक हैं; कुछ से केवल अर्थ-सीन्दर्य का बोध होता है; कुछ ही गुणों का स्वभाव शब्द और अर्थ-दोनों में सौन्दर्य का आधान करने वाला है।

भरत, दण्डी तथा वामन के गुणों के स्वरूप पर इस दू िट से भी विचार अपेक्षित है कि गुणों की संज्ञा के सम्बन्ध में एकमत होने पर भी सभी आचार्यों ने गुणों के समान स्वरूप की कल्पना नहीं की है। अतः, भरत से लेकर वामन तक उन्हों दस गुणों के दसाधिक स्वरूप वन गये हैं। उन सभी स्वरूपों को दृष्टिगत रखते हुए ही गुणों की संख्या का निर्धारण समीचीन होगा।

क्लेब:—भरत, दण्डी, नामन आदि की क्लेब-परिभाषाओं पर विचार करने मे उसके दो स्वरूप सामने आते हैं— (१) पदों की दिलब्टता तथा (२) अर्थ की सुसम्बद्धता, जिसे नामन 'घटना' कहते हैं और भोज 'संविधानगत सुसूत्रता' मानते हैं। भरत ने स्वभाव से स्फुट तथा विचारगहन रचना में भी दलेप गुण माना है। यह अर्थ-गाम्भीयं का एक रूप है। पदों का सुन्दर प्रथन अववा अर्थ का सङ्घटन दलेष गुण माना गया है। पहला शब्धगत गुण है तथा दूसरा वर्षंगत।

प्रसाद: - प्रसाद गुण में प्रसिद्ध अर्थ बाते पदों का प्रयोग अपेक्षित माना गया है। सभी आचार्य यह मानने में एक-मत हैं कि प्रसाद में सर्वजन-सुबोध पदों का प्रयोग होना चाहिए। प्रसाद के अर्थगत भेद की पृयक् कल्पना अनावश्यक जान पड़ती है। वामन के अर्थवैमल्य की कल्पना, प्रसिद्धार्थ-पदत्व की कल्पना के वाद आवश्यक नहीं। शब्दगत प्रसाद का लक्षण 'शैथिल्य' करना भी उचित नहीं। भामह और दण्डी का प्रसाद-लक्षण ही उपयुक्त है। प्रसाद काब्य की सरलता का गुण है। इसीलिए व्वनिवादी आचार्यों ने भी उसकी परिश्राषा श्रुति-मात्र से अर्थ-समर्थकत्व मानी है और उसे गुणों में सर्वोच्छ स्थान प्रदान किया है।

समता :—समता को भी केवल शब्दगत गुण गानना ही युवितसङ्गत ान पड़ता है। यह एक भाग का निर्वाह है। मृदु, स्कुट या मध्य; जिस दन्ध में रचना का आरम्भ हुआ हो, उसी का अन्त तक निर्वाह समता है। मुक्तक रचना में यह गुण अधिक उपयुक्त माना जा सकता है। प्रवन्ध में भाव की अनेक रूपता रहती है। अतः, दहाँ एक मार्ग का निर्वाह दाञ्छनीय नहीं होता। अर्थगत समता गुण की करना कर वामन ने उसे प्रक्रम का अभेद कहा है। भोज ने भी इसी मान्यता को स्वीकार किया है। कम का अवैषम्य प्रक्रमभङ्ग दोष का अभाव-मात्र है। अतः, उसे स्वतन्त्र गुण मानना युवितसङ्गत नहीं।

समाधि:—समाधि में दण्डी ने एक वरतु के धर्म पर दूसरे वस्तु-धर्म का आधान अपेक्षित माना है; अतः यह अर्थगत गुण है। वस्तुतः, इसका स्वभाव अतिशयोदित असञ्चार से भिन्न नहीं है। वामन की अर्थ-समाधि को, बिसे उन्होंने 'अर्थदृष्टि' कहा है, गुण नहीं माना जा सकता। वामन के शब्द-समाधि-सभण में आरोह और अवरोह का क्रम बाञ्छनीय माना गया है। समाधि का यही स्वरूप स्वतन्त्र माना जा सकता है।

माधुर्यः -- पाठक के चित्त पर मधुर प्रभाव डालने वाला शब्द और अर्थ का गुण माधुर्य है। पदों का समास-रहित या पृथक्-पृथक् होना बाक्-माधुर्य है तथा उक्तिगत वैचित्र्य का होना अर्थमाधुर्य। भोज ने कोष-दशा में अतीवता को अर्थमाधुर्य का लक्षण माना है। यह मान्यता समोचीन नहीं। कोषावस्या में मृदुता व्यक्ति-घमं मानी जा सकती है; अर्थ-घमं नहीं। अर्थ की माघुरी को दण्डी 'अर्थ का रस' कहते हैं। यह रस वाणी में भी रह सकता है। घवितवादी आचायों का माघुयं चित्त की आर्ड़-वृत्ति है या उसका हेतु। इस प्रकार माघुयं के मुख्यतः दो रूप माने जा सकते हैं; घवदों का मघुर होना तथा अर्थ का मघुर होना। इन दोनों का प्रभाव मन पर आर्ड़ ताजनक माना जा सकता है। इसीलिए माधुयं को शुङ्कार, करुण आदि रसों का घमं मानने वाले आनन्दवर्धन आदि आचायों ने उस गुण के व्यञ्जक अनुकूल वणों की करुपना की है। मघुर अर्थ भी माघुर्य-व्यञ्जक हो सकता है।

ओज: — ओज गुण माधुयं से विरुद्ध स्वभाव का है। इस में वन्घ की गाढता अर्थात् संयुक्ताक्षर प्रधान रचना या समास की दीर्घता अपेक्षित मानी गयी है। भरत, दण्डी आदि ने ओज को वाणी का ही घमं माना है। वामन ने अर्थ-ओज को भी कल्पना की और उसे 'श्रीढि' कहा। प्रीढि के पांच प्रकार माने गये, जिनमें से पदार्थ में वाक्य-रचना, वाक्यार्थ में पदाभिघान, व्यास तथा समास; ये चार भेद शैली से सम्बद्ध हैं। पांचवां भेद 'साभिप्रायत्व' घ्वनि के समकक्ष है। अतः, अर्थ-ओज की पृथक् कल्पना आवश्यक नहीं। भोज का स्वाध्यवसाय-प्रतिपादन-रूप ओज अर्थ का घमं नहीं।

सुकुमारता: — सुकुमारता कोमल-कान्त पदावली की योजना का गुण है।

भरत ने सुकुमार अर्थ की योजना को भी 'सीकुमायं' कहा है। इस प्रकार

सुकुमार शब्द एवं अर्थ की योजना पर वल होने के कारण यह गुण शब्दगत भी

है और अर्थगत भी। मङ्गलभाषित आदि इस गुण की परिधि में आ जाते हैं।

प्रभाव की दृष्टि से यह माधुयं की कोटि का गुण है। वामन ने कालिदास के

एक ही रुलोक को शब्द-माधुयं एवं शब्द-सीकुमायं: दोनों का उदाहरण मान

कर दोनों की स्वभा वगत समता स्वीकार की है। 'स्वभाव-साम्य होने पर भी

दोनों को अभिन्न नहीं माना जा सकता। माधुयं की मधुरिमा पदों की पृथक्-पृथक्

योजना से उत्पन्न होती है; पर सीकुमायं में वह प्रभाव कोमल पदों की योजना

से समुद्भूत होता है। अर्थगत माधुयं और सीकुमायं में भी प्रभावगत साम्य

अवस्य है; किन्तु वे परस्पर अभिन्न नहीं हैं। अर्थ का कोमल होना और

मधुर होना एक ही बात नहीं है।

काखिदास के कुमारसम्भव काव्य का प्रथम रखोक─ 'अस्त्युत्तरस्यां दिशि देवतात्मा : - दोनों गुणों का उदाहरण माना गया है।

द्रव्टब्य-वामन, काब्यालद्वारस्त्र, १, १, २१-२२

अर्थं व्यक्ति: — अर्थं व्यक्ति में वस्तु के स्वभाव का स्फुट वर्णंन अपेक्षित है। यह अर्थं की स्फुटता का गुण है। अतः; इसे अर्थं का ही गुण माना जाना चाहिए। विशेष प्रकार के शब्दों का प्रयोग अर्थं की स्फुटता में सहायक मात्र होते हैं। अतः, वामन के द्वारा 'अर्थं व्यक्ति-हेतुरव' को अलग शब्दगुण माना जाना व्यथं की कल्पना है। दण्डी ने अर्थं व्यक्ति को अनेयत्व कहकर उसे दोषाभावात्मक रूप दे दिया है। यह उन्तित नहीं। वस्तु के स्वभाव का स्फुट वर्णन भावात्मक गुण है। इसका स्वरूप स्वभावोनित अलङ्कार से मिलता-जुलता है।

उदारता:—काव्य में उत्कृष्ट अर्थ का वर्णन, मनोरम भाव की अभिव्यक्ति तथा नृत्य करते हुए-से पदों की योजना उदारता गुण है। कुछ लोग सुन्दर विशेषणों के प्रयोग को भी उदारत्व का एक भेद मानते हैं। उत्कृष्ट अर्थ-वर्णन अर्थगत उदारत्व है तथा नृत्यत्प्राय पदों का प्रयोग शब्दगत उदारत्व। इसका शब्दगत भेद काव्य में व्यनि-संगीत पर बल देता है। शब्दगत क्लेय से शब्दगत उदार का स्वरूप मिलता-जुलता है। श्लेय में पदों का ऐसा सङ्ग्रयन रहता है कि सभी पद एक-से जान पड़ते हैं। उदार में भी शब्दों का परस्पर प्रथित रहना अपेक्षित रहता है; अन्तर इतना ही है कि उदार में शब्दों की सङ्गार क्लेय की अपेक्षा अधिक रहती है।

कान्ति:—नाट्यशास्त्र में कान और मन को आङ्कादित करने वाला काव्य का गुण कान्ति नाम से अभिहित हुआ है। इसका प्रभाव माधुयं के प्रभाव से अिन्न है। दण्डी का कान्ति नक्षण अधिक उपयुक्त जान पड़ता है, जिसमें लौकिक अर्थ का स्वाभाविक वर्णन अपेक्षित माना गया है। जब किव अतिरञ्जना का त्याग कर वस्तु के स्वाभाविक वर्णन से काव्य में सहज सौन्दर्य की सृष्टि करता है तब उसकी रचना 'कान्त' कही जातो है। वामन ने 'दीप्त-रसत्व' को अर्थ-कान्ति कहा है। काव्य की सरसता गुण के एक भेद में समाविष्ट नहीं की जा सकती। वामन के शब्दगत कान्ति गुण का 'औज्ज्वत्य' लक्षण भी अनावश्यक जान पड़ता है। पृथक्पदत्व, मसृणत्व तथा नृत्यत्प्रायत्व से पृथक् पदों के औज्ज्वल्य की कल्पना का कोई अर्थ नहीं। उन्होंने औज्ज्वत्य का स्वरूप भी स्पष्ट नहीं किया है। उसका जो उदाहरण उन्होंने विया है, वह वस्तुतः शब्दगुण का उदाहरण नहीं होकर अर्थगुण का उदाहरण हो गया है। उदाहरण के दलोक में यह वर्णन है कि "हरिणियों के नेत्र-समूह से बन-प्रान्त पुष्पगुच्छ से युक्त जान पड़ता है। '' कि कि कि कल्पना की इस नूननता में वामन ने कान्ति गुण माना है। यह कल्पना अर्थ सौन्दर्य से सम्बद्ध है; पद सौन्दर्य से नहीं। अतः, वामन की शब्दगत कान्ति धारणा अनावश्यक है। शब्द का कान्त होना उसके मधुर या सुकुम।र होने से भिन्न नहीं। अतः, कान्ति का केवल अर्थगत भेद हो स्वीकार्य है।

निष्कर्षतः, प्राचीन आचार्यों के शब्दार्थगत दस गुण ही स्वीकार्य हैं। उनमें से कुछ गुणों के एकाधिक भेद सम्भव हैं। सभी गुणों के शब्दगत एवं अर्थगत - थो भेद नहीं माने जा सकते। कुछ ही गुण शब्दार्थ-युगलगत हैं। शेप गुणों में से कुछ केवल शब्दगत हैं तथा कुछ केवल अर्थगत।

ध्वनि-प्रस्थान के बाचायों ने तीन गूण स्वीकार किये हैं-माधूयं, ओज और प्रसाद । इन तीन गुणों के नाम प्राचीन आचायों के गुणों की नामावली में भी सम्मिलित हैं; किन्तु उनका स्वरूप व्वनिवादी आचार्यों के गुणों के स्वरूप से तत्त्वतः भिन्न है । प्राचीन आचार्यों के माध्यं, ओज और प्रसाद शब्द अयवा अर्थ के गुण हैं; किन्तु व्यनिवादियों के माधूर्य आदि रस के धर्म है। गुणों को चित्त-वृत्तियों से सम्बद्ध मानकर आनन्दवर्धन आदि आचायों ने चित्त की द्रुति, दीप्ति एवं विकास अवस्थाओं के आधार पर तीन ही गूण स्वीकार किये। मम्मट की गुण-घारणा के विवेचन-क्रम में हम यह देख चुके हैं कि उन्होंने प्राचीन आचायों के दस गुणों को अनावश्यक सिद्ध करने का प्रयास किया है। वे उनके गुणों में से कुछ को माधूर्य आदि तीन गुणों में ही अन्तभू त मानते हैं, कुछ को दोषामाव आदि मानकर उनके गुणत्व को अस्वीकार कर देते हैं। र प्राचीन दस गुणों को अमान्य बताने का आघार गुणों के रस-घम होने की मान्यता है। रस-गत गुण के तीन से अधिक भेद सम्भव नहीं हैं। चित्त की सभी वृत्तियों को द्रुति, दी प्त आदि तीन वर्गों में विभवत किया जा सकता है और उनसे सम्बद्ध तीन गुण ही मान्य हो सकते हैं। किन्तु, गुणें को केवल रस-धर्म मानना उचित नहीं । माधुर्य आदि रप्त-धर्म अवस्य ग्राह्म हैं; किन्तु, बलेय अ। दि शब्दार्थ धर्म भी त्य ज्य नहीं । रस-धर्म रस के उत्कर्प के हेतु हैं, शब्दार्थगत गुण काव्य के शरीर-मृत शब्द और अर्थ में सीन्दर्य का आधान करते हैं। अतः, दस गुणों के तीन गुणों में अन्तर्भावन का प्रयास अनुचित है। हमारा

१. 'कुरङ्गीनेत्राखिस्तविकतवनाखीपरिसरः।'

<sup>—</sup>वामन, का॰यालद्वार सूत्र में उड्दत, पृ० १३४

२. द्रष्टब्य - मम्मट, काव्यप्रकाश, ८; १९२ तवा उस पर गोविन्द ठवकुर का प्रदीप

निष्कपं है कि उपरि-विवेचित दस गुणों के स्वरूप भी काव्य-समीक्षा में उपादेय हैं तथा माधुयं आबि गुणों के स्वरूप भी । अतः, काव्य में काव्याशंगत दस गुण तथा रसगत तीन गुण; ये तरह गुण मान्य हैं। माधुयं आदि तीन गुणों के स्वरूप-निर्वारण में प्रायः सभी आचार्य एकमत हैं। शब्दार्थ-गत गुणों के सम्बन्ध में भी आचार्यों के विभिन्न मतों का समन्वय कर उनके सर्वमान्य स्वरूप का स्थिरीकरण हो सकता है। नीचे हम उक्त तरह गुणों के लक्षण सोदाहरण प्रस्तुत करेंगे।

## शद्रार्थगत गुण

श्लेष :— घाट्य या अर्थ का संदिलष्ट होना दलेष गुण है। इसके मुख्य दो भेद हैं— घाट्यगत एवं अर्थगत। घाट्यभत दलेष में पदों के पृथक्-पृथक् रहने पर भी उनमें समान ध्विन के सद्भाव से पारस्परिक संदिलप्टता रहती है और सभी पद परस्पर सङ्ग्रंथित होकर एक-से लगने लगते हैं।

उदाहरणः—"सेस गनेस महेस दिनेस सुरेसहु जाहि निरन्तर गावै। जाहि अनादि जलंड अनंत अछेद अभेद सुवेद वतावैं। नारद से सुक व्यास रहें पचि हारे तऊ पुनि पार न पावै। ताहि अहीर की छोहरियाँ छछियाँ मरि छाछ पै नाच नचावै।

इसकी प्रथम पंक्ति में 'स' व्विन की आवृत्ति से सेस से सुरेस तक, सभी पद परस्पर संदिलव्ट हैं। अनादि, अखंड, अनंत, तथा अखेद पद 'अ' व्विन के साग्य से परस्पर सङ्ग्रथित हैं। अन्तिम पंक्ति में 'ह' 'ख' 'च' तथा 'या' व्विन की समानता के कारण सभी पद एक से प्रतिभासित होते हैं।

अर्थगत रलेष में सामान्यतः घटित नहीं होने वाले अर्थ की घटना से सौन्दर्य उत्पन्न होता है। इसके कई भेद सम्भव हैं। उदाहरणार्थ, व्याप्य में व्यापक का समाहार या लघु में महान् का अवसान दिखाना रलेष का एक प्रकार है; विरोधी पदार्थों का एकत्र सङ्घटन इसका सुसरा रूप है तथा अर्थ के कुटिल-कम को भी कौशल से उपपन्न कर देना इसका तीसरा भेद है। नीचे तीनों के उदाहरण कमशः दिये जाते हैं—

> जब मेरे लघु उर में अम्बर नयनों में उतरेगा सागर

१. रसखान

तब मेरी कारा में झिलमिल दीपक मेरे छाले होंगे।

प्रस्तुत पंक्तियों में लघु में महान् अर्थ के अवसित होने का वर्णन है। लघु और महान् के चमत्कारपूर्ण संश्लेष के कारण इसमें अर्थगत श्लेष का एक भेद माना जा सकता है।

विरुद्ध पद। थों की एकत्र घटना :— सुन्दर एक अनूपम बाग

कमल-जुगल पर गजवर कीरत तापर सिंह करत अनुराग।

उक्त उदाहरण में नायिका के रूप-वर्णन के लिए धप्रस्तुत के रूप में हाथी और सिंह-जैसे विरोधी पदार्थों का एकत्र संश्लेष किया गया है। परस्पर विरोधी प्रस्तुत अर्थों की एकत्र योजना विहारी ने ग्रीष्म के असहा ताप के प्रभाव की व्यञ्जना के लिए की है। उसे भी अर्थश्लेष के उदाहरण के रूप में उद्धृत किया जा सकता है:—

> कहलाने एकत वसत अहि मयूर मृग वाघ। जगत तपोवन सो कियो दीरघ दाघ निदाघ।

इसमें साँप और मयूर का, मृग और बाघ का वृक्ष की छाया में एक साथ बैठना सामान्यत: असम्भावित घटना है; किन्तु ग्रीब्म के ताप का आधिक्य ब्यञ्जित करने के लिए उनकी सङ्घटना उपपन्न कर दी गयी है। मयूर गर्मी से इतना वेचैन है कि उसे अपने समीप ही बैठे हुए अपने आहार को पकड़कर खा लेने का होश नहीं; और साँप के लिए भी उस ताप से बचने के लिए उस वृक्ष की छाया में छिपने के सिवा कोई दूसरा चारा नहीं। वह वेचारा मयूर के भय को मूलकर उसके समीप ही जा बैठा है। मयूर के भय में ताप का भय अधिक प्रवल है। यह ताप की ब्यञ्जना विषद अर्थों के संश्लेष के कारण ही सम्भव है। यहाँ विषद अर्थों की सङ्घटना में अर्थगत श्लेष है।

क्रम के कौटिल्य में उपपत्ति :-

दृष्ट्भैकासनसंस्थिते प्रियतमे पश्चादुपेत्यादरा-देकस्या नयने निमील्य विद्वितकीडानुबन्धच्छलः।

१- महादेवी वर्मी

२ स्रदास

३. विहारी सतसई

ईपद्विकतकन्य रः सपुलकः प्रेमोल्लसन्मानसा-मन्तर्हासलसरकपोलफलकां धूर्तोऽपरां चुम्बति ॥ १

(अर्थात्, एक ही आसन पर अपनी दो जियाओं को आसीन देखकर घूतें नायक चुपके से वहाँ पहुँचा और कीड़ा के क्याज से पीछे से एक नायिक की आखें उसने बन्द कर दीं। दूसरी ओर थोड़ा मुड़कर कण्टिकत होते हुए उसने अपनी भाव-विभोर दूसरी जिया को चूम लिया, जिसका कपोल आनन्द से खिल उठा था।) रस-सिद्ध किव अमरुक ने उक्त इलोक में एक साथ दो प्रेयसियों को प्रसन्न करने की असम्भावित घटना में कौशल से उपपत्ति दिखलायों है। नायक ने जिस नायिका के नेत्र पीछे से बन्द किये वह उसे नायक की छेड़-छाड़ समझकर, अपने ऊपर प्रिय का अनुराग मानकर सन्तुष्ट हो गयी। दूसरी ओर, दूसरी नायिका अपने ऊपर प्रिय का प्रेम देख तथा अानी सपत्नो को प्रिय के द्वारा विन्वत किये जाते देख उल्लिस्त हो उठी। नायक की एक ही बेष्टा से एक ही समय दो नायिकाओं के अन्तर में उल्लास की सृष्ट के कारण उक्त पद में अर्थगत इलेष गूण है।

भरत के अनुसार अर्थश्लेष का एक भेद वह भी है, जिसमें स्वभाव से स्पष्टता; किन्तु विचार की गहनता रहती है। अतः, गहन विचार को स्रष्ट- रूप में व्यक्त करना भी श्लेष गुण का एक प्रकार माना जा सकता है।

उदाहरण—िनराकार तम मानो सहसा
ज्योतिपुञ्ज में हो साकार,
वदल गया द्रुत जगत जाल में
घर कर नाम रूप नाना । र

प्रभात का यह वर्णन अत्यन्त स्पष्ट है, साथ ही इसमें वेदों और उनिषदों में प्रतिपादित सृष्टि का गूढ रहस्य भी व्यञ्जित है। सृष्टि सम्बन्धी गहन विचार की सरल एवं काव्यात्मक अभिव्यक्ति ही प्रस्तुत पंक्तियों की उत्कृष्टता का हेतु है। रात्रि में सघन तम सम्पूर्ण जगत को आच्छन्न किये था। उसका न कोई नाम था, न रूप। वह सर्वत्र एकाकार व्याप्त था। प्रात काल सूर्य

१. अमरुशतकः रखोक सं० १६

२. विचारगहनं यत् स्यात्स्फुटं चैव स्वभावतः । स्वतः सुप्रतिवदःं च शिल्लं तत्परिकीर्तितम् । — भरतः, ना० शा० १६,६८

६. पन्त, 'प्रथमरिम'

की प्रभा से विभक्त हो कर उस तम ने कई रूप घारण कर लिये। वृक्ष के पीछे खिपा हुआ अन्यकार बक्ष की छ।या के रूप में, मनुष्य की ओट में रहने वाला तम उसी के रूप में बदल गया। उसने जिस वस्त का आश्रय लिया उसी का नाम-रूप उसने घारण कर लिया। इस प्रकार वह एक ही निराकार तम ज्योतिपुञ्ज में साकार हो. विविध नाम-छप धारण कर इस जगत-जाल में बदल गया। प्रातःकालीन स्थिति का यह स्वामाविक वर्णन उक्त पद का प्रस्तत विषय है। प्रस्तत पद में व्यञ्जित होने वाले अप्रस्तत अर्थ का विवेचन अपेक्षित है।

वेद में सृष्टि के स्पन्दन से पूर्व की दशा की कल्पना की गयी है तथा उसके उद्भव एवं विकास-क्रम का भी विवेचन किया गया है। सुष्टि की अव्यक्त दशा में सत्, असत; किसी की सत्ता नहीं थी। केवल निरुपाधि बहा की स्थिति थी । तम से बावत तम सर्वत्र व्याप्त था । विभ तुच्छ से आच्छादित था । उसके तप की महिमा से वह एक ( पुरुष ) उत्पन्न हुत्रा। इस प्रकार सृष्टि का सञ्चार हुआ। उपनिषदों में भी यह विचार व्यवत किया गया है कि यह समग्र सब्दि उसी अव्यक्त ब्रह्म की व्यक्त सत्ता है। सुब्दि के पूर्व केवल निराकार ब्रह्म था। उसने जब यह सङ्कल्प किया कि 'मैं एक है, अनेक हो जाऊ" दो वह अपनी ही विभूतियों से नाना रूपों में बदल गया। अतः, यह नामरूपात्मक जगत उसी का साकार रूप है। 'ब्रह्मस्त्र' में ब्रह्म से ही जन्म,उसी में स्थिति और उसी में लय के सिद्धान्त की स्थापना कर उक्त मान्यता का ही समर्थन किया गया है। है संख्य दर्शन का सत्कार्यवाद या विकासवाद भी सम्पूर्ण सिंद को अव्यक्त प्रकृति का व्यक्त रूप मानता है। है शैव मत में भी एक ही

तम आसीत्तमसा गुढमग्रे ऽप्रकेतं सत्तिलं सर्वमा इदम्। तुच्छ येनाक्यपिहितं यदासीचपसस्तन्महिमा जायतेकम् ।!

—म्बरवेद, नासदीय स्क, मंडल १०, १२६, १-३ २. 'एकोऽइं वहुस्याम ।' तथा 'सोऽकामयत वहुस्यां प्रजायेयेति ।

-तै तिरीय उपनिषद् २,६

३. 'जन्माचस्य यतः ।' ब्रह्मसूत्र २

१. नासदासीन्नो सदासीत्तदानीं नासीद्रजो को क्योमा परो यत् । किमावरीवः कुह कस्य शर्मन्नम्भः किमासीद् गहनं गभीरम् ।।

४. 'मूलप्रकृतिरविकृति, महदाबाः प्रकृतिविकृतयः सप्त ।' तथा — 'सत्वर्जस्तमसां साम्यावस्था प्रकृतिः, प्रकृतेर्महान् ..... । सांख्य कारिका, कारिका सं० 3

शिव तत्त्व से संपार के नाना रूपों का सम्बन्ध माना गया है। इस प्रकार वेद से लेकर दार्शनिक चिन्तन के काल तक भारतीय मनीधियों की मुदीर्घ परम्परा में थनेक दिशाओं में इस तथ्य पर विचार होता रहा है कि एक ही निराकार तत्त्व तप या इच्छा की ज्योति में साकार होकर इस नाना नाम-रूपात्मक जगत-प्रपञ्च में परिवर्तित हो गया है। जो निराकार या वह साकार हो गया; जो एक या वह अनेक हो गया; जो अनाम या वह नामवान् हो गया।

पन्त के प्रभात-वर्णन में वेद का सृष्टि-सिद्धान्त व्यञ्जित है, जिसमें यह स्यापना की गयी है कि तप की महिमा से तम नाना रूप और नाम घारण कर जगत-प्रपञ्च में वदल गया। इस गहन दार्शनिक विचार की स्पष्ट अभिव्यक्ति में अर्थ गत रुजेप गुण है।

इस विवेचन से वर्थगत क्लेप गुण के मुख्य दो रूप सामने आते हैं— (क) विचार के गहन होने पर भी उसका स्पष्ट वर्णन होना तथा (स) अघटमान अर्थ का भी इस कौशल से प्रयोग होना कि उसमें किसी प्रकार की अनुपपत्ति नहीं जान पड़े। इस दूसरे भेद के कई उपभेद सम्भव हैं, जिनमें से कुछ का सोदाहरण विवेचन ऊपर किया जा चुका है। शब्दगत क्लेप का एक ही रूप है—पदों का पृथक्-पृथक् रहकर भी परस्पर संक्लिब्ट होना।

प्रसाद :- सुबोध शब्दों का प्रयोग प्रसाद गुण है।

उदाहरण-पुर तें निकसी रघुवीर-वघू घरि-घीर दये मग में डग है। सलकी भरि भाल कनी जल की, पुट सूखि गये मधुराघर वै।। फिर यूझति है चलनी अब केतिक, पनंकुटी करिही कित ह्वे? तिय की लखि आसुरता पिय की अखिया अति चारु चली जल च्वे।।

तुलसी के प्रस्तुत पद में एक भी दुर्बोघ पद प्रयुक्त नहीं है। संमार के सभी उच्च कोटि के कियों की कृतियों में प्रसाद के उदाहरण प्रचुर परिमाण में भिलते हैं। वस्तुतः भाव नुभूति से प्रेरित होकर रचना करने थाले प्रतिभासम्पन्न कियों में दुक्ह घट्दों के प्रयोग की प्रवृत्ति नहीं रहती। सूरदास के भ्रमरगीत से प्रसाद का एक उदाहरण देखा जा सकता है:—

निसि-दिन बरसत नैन हमारे। सदा रहति पावस-रितु हम पै जब ते स्याम सिवारे।।

१. तुलसीदास, कवितावली, वनगमन प्रसङ्ग

दृग अंजन लागत निह कबहूँ उर कपोल भए कारे। कंचुिक निह सूखत सुनु सजनी उर विच बहुत पनारे। सूरदास प्रभु अंबु बढ्यो है गोकुल लेहु उबारे। कहुँ लीं कहीं स्याम-घन सुन्दर विकल होत अति भारे।

समता:-रचना में आरम्भ से समाप्ति-पर्यन्त समान वन्य का निर्वाह समता गुण है।

बन्ध तीन प्रकार के होते हैं - मृदु, स्फुट एवं मिश्र । इन तीन बन्धों के आधार पर समता के तीन भेद माने जा सकते हैं:-

- १. मृदु बन्ध की समता,
- २. स्फुट बन्ध की समता तथा
- ३. मिश्र बन्ध की समता।

निश्र बन्ध में मृदु एवं स्फुट बन्धों की प्रकृति का निश्रण रहा करता है। अतः निश्र बन्ध की समता में आरम्भ से अन्त तक रचना में मृदु एवं स्फुट पद-बन्ध का निश्रण अपेक्षित रहता है। नीचे समता के तीनों भेदों के उदाहरण क्रमशः प्रस्तुत किये जाते हैं —

मृतु बन्ध — ब्योम विपित में जब बसन्त सा स्त्रिलता नव पल्लवित प्रभात, बहते हम तब अनिल स्रोत में गिर तमाल तम के-से पात;

> खदयाचल से बाल हंस फिर उड़ता अम्बर में अबदात, फील स्वर्ण पह्यों-से हम भी, करते ब्रुत मास्त से बात! 2

स्फुट बन्ध-धन, गर्जन से भर दो वन तर-तर पादय-पादप-तन। अब तक गुरुअन-गुरुजन पर नाचीं कलियाँ छबि-निर्भर, भीरों ने मधु पी-पीकर

माना, स्थिर मधु-ऋतु कानन।

१. सुरदास, सुरसागर, विरद्द-वर्णन-प्रसङ्ग

२. सुमित्रानन्दन पन्त 'बादल' 'रिहमर्वंच' में सङ गृहीत पृ० ३६

गरजो, हे मन्द्र, वज्र-स्वर, थरीये भूधर-भूधर सर-सर झर-झर घारा झर परुष्टव-परुषव पर जीवन ।

निराला की इस सम्पूर्ण किवता में एक ही स्फुट बन्च का आयन्त निर्वाह हुआ है।

मिश्र बन्ध: - वच्च का उर एक छोटे अश्रु-कण में घो, गलाया, दे किसे जीवन-सुघा दो घूँट मिदरा मौग लाया? सो गयी आँघी मलय की वात का उपघान ले क्या? विश्व का अभिशाप क्या चिर नींद बन कर पास आया? अमरता-सुत चाहता क्यों मृत्यु को उर में बसाना? कह न ठंढी सौस में अब मूल वह जलती कहानी, आग हो उर में तभी दूग में सजेगा आज पानी, हार भी तेरी बनेगो मानिनी जय की पताका, राख क्षणिक पतः की है अमर दीपक की निशानी! है तुझे अङ्गार-शय्या पर मृदुल कलियौ विद्याना! व

महादेवी की कविता के प्रस्तुत अंश की प्रथम पंक्ति में स्फुट बन्ध तथा द्वितीय एवं तृतीय पंक्तियों में मृदु बन्ध का स्वभाव है। इसी प्रकार अन्य पंक्तियों में भी दोनों बन्धों के स्वभाव का मिश्रण है।

समाधि: — घ्विन के आरोह और अवरोह का कम समाधि गुण है अर्थात् जहाँ कम से आरोह और अवरोह होता हो, वहाँ समाधि गुण होता है। दीर्घ स्वर तथा महाप्राण व्यञ्जन में आरोह होता है और ह्रस्व स्वर तथा अल्प-प्राण व्यञ्जन में अवरोह।

#### उदाहरण-राखी पति गिरिवर गिरि-घारी !

अब तो नाथ, रह्यो कखु नाहिन उघरत नाथ अनाथ पुकारी। बैठी सभा सकल भूपनि की, भीष्म-द्रोन-करन व्रतथारी। कहि न सकत कोउ बात बदन पर, इन पतितनि मो अपति विचारी।

१. निराबा, 'गर्जन से भर दो बन', 'अपरा' में सङ्कृतित पृ ० ३७

२. महादेवी वर्मा

पांडु-कुमार पवन से डोलत, भीम गदा कर तैं महि डारी।
रही न पैज प्रवल पारथ की, जब तैं घरम सुत घरनी हारी।
अब तो नाथ न मेरी कोई, बिनु श्रीनाथ-मुकुन्द-मुरारी।
'सूरदास' अवसर के चूकैं फिर पांछतेही देख उघारी।

आरम्भिक तीन पंक्तियों में आरोह के अनन्तर चतुर्थ पंक्ति में अवरोह है। पुन: पञ्चम पंक्ति से कमका आरोह होता है और पद के अन्त तक चलता है। प्रथम तीन पंक्तियों में भी आरोह और अवरोह का सुन्दर कम है। आरम्भ में आरोह होकर मध्य में अवरोह होता है और पुन: अन्त में आरोह।

निराला के गीतों में आरोह-अवरोह-कम के अनेक उदाहरण पाये जा सकते हैं। उदाहरण के लिए उनका 'रिव गये अपर पार' शीर्षक एक गीत नीने उद्धृत है:—

देकर अन्तिम कर रिव गये अपर पार;
अमित-चरण लौटे गृहिजन निन निज द्वार ।
अम्बर-पथ से मन्यर सन्व्या प्याम
उत्तर रही पृथ्वी पर कोमल-पद-सार ।
मन्द मन्द बही पवन खुल गयी जुही,
अञ्जलि-कल निनत नवल पद-तल-उपहार ।
सुवसना उठी प्रिया आनत-नयना,
भवन-दीप जला रही आरती उतार ।

प्रस्तुत गीत में आरम्म में अवरोह के अनन्तर आरोह है। पुनः 'अञ्जलि-कल विनत नवल पद-तल' में अवरोह और 'उपहार' से आरम्म होकर अन्त तक आरोह का निर्वाह है। व्विन का यह आरोह-अवरोह-कम या स्वर का क्रिक चढ़ाव-उतार शब्द-सङ्गीत में सौन्दर्य का आधान कर उसकी प्रभावोत्पादकता की वृद्धि करता है। अतः, समाधि शब्दगत गुण है।

माधुर्य :-- मधुर पदावली की योजना तथा उक्तिवैचित्र्यपूर्ण मधुर अर्थ का वर्णन माधुर्य गुण है। पदावली का मधुर होना शब्दगत माधुर्य है तथा उक्तिः में वैचित्र्य का होना अर्थगत माधुर्य।

१. सरसागर

खदाहरण-कंकन किंकिनि नूपुर धुनि सुनि, कहत लखन सन राम हृदय गुनि।

उनत चीपाई में 'कंकन' 'किंकिनि' आदि चान्द्र भी अपने-आप में मधुर प्रभाव के उत्पादक हैं। प्रसाद की निम्नलिखित पंक्तियों में मधुर पदावली की योजना से उत्पन्न सीन्दर्य द्रष्टन्य है।—

अर्थ-प्राधुर्य-पर-कार्जीह देह कों धारि फिरी परजन्य जथारथ ह्वै दरसी। निधि-नीर सुधा के समान करी सबही विधि सज्जनता सरसी। 'धनआनन्द' जीवन-दायक ही कछु मेरियी पीर हिये परसी। क्षतहूँ, वा विसासी सुजान के आंगन मो अँसुवानहि छै वरसी।।

मेघ की संस्कृत में पर्जन्य भी कहते हैं। भाषा में ( ब्रज, अवधी आदि भाषाओं में ) उस घट्द का रूप 'परजन्य' हो जाता है। इसका 'परार्थ जीवन धारण करना' अर्थ किव की सूझ है। 'जीवन' शब्द जल और प्राण दोनों के के लिए प्रयुक्त है। मेघ जल की वृष्टि करता है, इसीलिए तो वह जीवन-दायक है ही, उसकी इस उपाधि को सार्थ कता इस बात में भी है कि वह जल की वर्षा कर ताप से सूखते हुए दृक्षों, लताओं तथा पौधों को जीवन-दान देता है। मेघ वा 'परजन्य' होना तथा 'बीवन-दायक' होना ही विरही में यह विश्वास उत्पन्न करता है कि उसकी याचना निष्फल नहीं होगी। उक्त शब्दों के चमत्कार-पूर्ण अर्थ में अर्थ गत माधुर्य है।

धनानन्द, विहारी आदि रससिद्ध कवियों की रचना में छिनतवैचित्र्य-रूप अर्थ-माधुर्य के अनेक उदाहरण मिल सकते हैं। धनानन्द के दूसरे सबैये में भी उमित-चमत्कार का माधुर्य देखा जा सकता है :—

> अति सूचो सनेह को मारग है जहाँ नेकु सयानप बौक नहीं। तहाँ सांचे चलैं तजि आपनपौ झझकें कपटी जे निसांक नहीं।

१. भसाद

२. घनानन्द

'घनआनन्द' प्यारे सुजान सुनी यहाँ एक तें दूसरो आँक नहीं। तुम कौन घौ' पाटी पढे ही कही मन लेहु पै देहु छटाँक नहीं॥ 'मन' लेकर उसके बदले छटाँक भी नहीं देने में उक्ति का चमस्कार स्पष्ट है।

भोज :- संयुक्ताक्षर-प्रधान गाढ-बन्ध पदों का प्रयोग ओज गुण है। उदाहरण- रिव हुआ अस्त: ज्योति के पत्र पर लिखा अमर गया राम-रावग का अपराजेय बाज का, तीक्षण-शर-विधृत-क्षिप्र-कर, वेग-प्रखर, शत-शेल-सम्बरण-शील. नील-नभ-गणित-स्वर, प्रतिपल-परिवर्तित - ब्युह.-भेद कौशल-समूह-राक्षस-विरुद्ध-प्रत्यृह,-ऋद्ध-कपि-विषम-हह, विच्छरित -वह्न-राजीवनयन-हत-सध्य-वाण, लोहित-लोचन-रावण-मदमोचन-महीयान, राघव-लाघव-रावण-वारण-गत-युग्म-प्रहर. उद्धत-लंकापति-महित-कपि-दल-बल-विस्तर, अनिमेष-राम-विश्वजिद्दिब्य-शर-भंग-भाव,-विद्धांग-वद्ध-कोदण्ड-मुब्टि-खर-रुविर-स्राव, रावण-प्रहार-दुर्वार-विकल-वानर-दल-बल,-मृद्धित-सुग्रीवांगद-भीषण-गवाक्ष-गय-नल,-वारित-सोमित्र-भल्लपति - अगणित-मल्ल-रोघ. गजित-प्रलयाव्यि-सुब्ध-हनुमत्-केवल प्रबोध, उद्गीरित-वह्नि-भीम-पर्वत-कपि-चतुः प्रहर-जानकी-भीरु-उर-आशा-भर,-रावण-सम्बर ।

'राम की शक्त-पूजा' के इस खारिमिक अंश में 'तीक्षण-शर-विधृत-क्षिप्र-कर' से लेकर 'उद्गीरित-विह्न-मीम-पर्वत-किप-चतुः प्रहर' तक गाड-बन्ध का प्रयोग है।

१. निराखा, राम की शकिप्जा

सुकुमारता

कोमल पदावली में कोमल अर्थ का वर्णन सुक्रुमारता गुण है। कोमल पद-योजना से सुकुमारता शब्दगत सौन्दर्य की सृष्टि करती है तथा कोमल अर्थ-वर्णन से अर्थगत सौन्दर्य की सृष्टि करती है। यह गुण शब्द और अर्थ; दोनों का उत्कर्व साधन करता है।

एक ही पद की आवृत्ति से भी सुकुमारता का प्रभाव उत्पन्न होता है। अतः, पदावृत्ति भी सुकुमारता का एक प्रकार है। उदाहरणायं —

> कानन दे अँगुरी रहिवी, जबही मुरली-धुनि मंद बजैहै। मोहिनि तानन सों 'रसखानि' अटा चिंढ गोधन गैहै तो गैहै।। टेरी कही सिगरे द्रजलोगनि, काल्हि कोऊ कितनो समुझै है। माई री, वा मुख की मुसकानि संभारी न जैहै न जैहै न जैहै।।

इस पद की अन्तिम पंक्ति में 'न जैहै' की आवृत्ति' में शब्दगत सुकुमारता गुण है।

भिखारी दास ने 'पुनरुनित-प्रकाश' नामक गुण की करुपना की है। वह सुकुमारता के उक्त भेद से अभिन्न है। दास का निम्निलिखित पद सुकुमारता का ही उदाहरण है:—

मधुमास में 'दास' जूबीस बिसें मेंन-मोंहेंन आइहें आइहें आइहें। उजरे इन भो नन कों सजनी, सुख-पुंजन खाइहें, छाइहें, छाइहें।। अब तेरी सों एरी न संक इकंक, विया सब जाइहें, जाइहें, जाइहें। घनस्यांम-प्रभा-लखिकें सजनी, अंखियां सुख पाइहें, पाइहें, पाइहें।।

कामायनी का एक पद द्रष्टव्य है—
नील परिवान बीच सुकुमार
खुल रहा मृदुल अधबुला अंग,

१. रसखान

२. भिखारी दास, का॰ शा॰ वि॰—२९

सिना हो ज्यों बिजली का फूल मेघ-वन बीच गुलाबी रंग।

प्रस्तुत पंक्तियों में श्रद्धा के कोमल रूप का वर्णन हुआ है। प्राकृतिक छटा के वर्णन में सौकुमार्थ के अनेक उदाहरण सुलभ होते हैं। 'प्रिय प्रवास' के वसन्त वर्णन-प्रसङ्ग से प्रकृति के कोमल-रूप-वर्णन, का एक उदाहरण नीके खद्घृत किया जाता है:--

> वसन्त ने सौरभ ने पराग ने प्रदान की थी अति कान्त भाव से वसुन्धरा को पिक को मिलिन्द को मनोजता भादकता मदान्धता।

अर्थं वयक्ति: -- वस्तु-स्वभाव का स्फूट वर्णन होना अर्थं व्यक्ति गुण माना जाता है।

उदाहरण: - जसोदा हरि पालने झुलावे।
हलरावे, दुलराइ मल्हावे, जोइ-सोइ कछ गावे।
मेरे लाल कों आउ निदरिया, काहें न आनि सुवावे।
तू काहें निह वेगिह आवे, तोकों कान्ह बुलावे।
कवहुँक पलक हरि मूँदि लेत हैं, कबहुँ अघर फरकावे।
सोवत जानि मीन ह्वं के रहि, करि-करि सैन बतावे।
इहि अन्तर अकुलाई उठे हरि, जसुमित मधुरै गावे।

सूर ने बालक कृष्ण की चेष्टाओं का अत्यन्त स्फुट वर्णन उक्त पंक्तियों में किया है।

पन्त का 'नौका-विहार' वस्तु-वर्णन की स्फुटता की दृष्टि से बहुत सफल काव्य है। उसकी कुछ पंवितयाँ उदाहरण-रूप में उल्लेख्य हैं:—

× × × × × लो, पार्ले चढीं, उठा लंगर!
मृदु मंद मंद, मंघर मंघर, लघु तरिंग, हंसिनी सी सुन्दर,

१. प्रसाद, कामायनी, अदा सर्ग,

२. हरिऔष, प्रियमवास,

३. स्रसागर

तिर रही खोल पालों के पर!

निश्चल जल के शुचि दर्गण पर विम्बित हो रजत पुलिन निर्मेर,

दुहरे ऊँचे लगते क्षण भर!

कालाकांकर का राज भवन, सोया जल में निश्चिन्त, प्रमन,

पलकों में वैभव स्वप्न सघन!

नौका से उठती जल हिलोर,

हिल पड़ते नभ के बोर छोर!

उदारता: —वर्णन में अर्थ के उत्कृष्ट गुण का प्रतीत होना, उदारता का अर्थगत भेद है। नृत्य करते-से पदों की योजना तथा ब्लाब्य विशेषणों का प्रयोग शब्दगत उदारता है। इस प्रकार शब्दगत उदारता के दो भेद हो जाते हैं:—(क) पदों का नृत्यत्प्रायत्व तथा (ख) ब्लाब्यविशेषण-योग। नीचे तीनों के उदाहरण क्रमश: दिये जाते हैं—

कौन तुम संमृति जननिधि तीर तरङ्गों से फॅकी मणि एक कर रहे निजंन का चुपचाप, प्रभा की धारा से अभिषेक।

उक्त वर्णन में मनु के व्यक्तित्व का उत्कर्ष व्यञ्जित होता है। अतः उसमें अर्थ की उदारता है।

शब्दगत उदारता (शब्दनृत्य) :-

विधि के कमंडलु की सिद्धि है प्रसिद्ध यही,
हिर-पद-पंकज-प्रताप की लहर है।
कोई 'पद्माकर' गिरीस-सीस-मंडल के,
मुण्डन की माल ततकाल अघहर है।।
भूपति-भगीरथ के रथ को सुपुन्य पथ,
जहनु-अप-जोग-फल-फैल को फहर है।
ख्रम की छहर, गंगा रावरी लहर,
कलिकाल को कहर, जम-जाल को जहर है।

१. पन्त, नौकाविहार

२. प्रसाद, कामायनी

३. पषाकर, गङ्गाबहरी

अन्तिम चार पंक्तियों में पद परस्पर गुँथ कर नृत्य करते-से जान पड़ते हैं।

श्लाघ्य-विशेषण।--

व्योम-मण्डल में —जगतीतल में — सोती शान्त सरोवर पर उस अमल-कमिली दल में — सौन्दर्य-गिवता सरिता के अतिविस्तृत वक्षःस्थल में — घीर बोर गम्भीर शिखर पर हिमगिरि-अटल-अचल में — उत्ताल तरंगाघात-प्रलय-घन-गर्जन-जलि प्रवल में — क्षिति में —जल में —नम में —अनिल-अनल में — सिर्फ एक अव्यक्त शब्द सा "चुप, चुप, चुप" है गूँज रहा सव कहीं, — '

इस में सरिता, पर्वत, सागर आदि के लिए अनेक सुन्दर विशेषणों का प्रयोग हुआ है।

कान्ति:—लौकिक अर्थ का मन को आह्नादित करने वाला अतिरञ्जना-होन वर्णन कान्ति गूण है। लोक में घटित होने वाली घटनाओं में स्वतः जन-मन-रञ्जन की शक्ति रहती है। कान्ति गुण में घटनाओं या वस्तुओं के स्वामाविक वर्णन पर वल दिया जाता है। इसमें अकृत्रिम सौन्दर्य रहता है।

उदाहरण—विहेंसित संकुचित-सी दिये कुच-आंचर विच बाह । भी गे पट तट की चल्यो, न्हाइ सरोवर मांह ॥ ३

प्रस्तुत पंक्तियों में सरोवर में स्नान कर तट की ओर आती हुई मुखा की सज्ज्ज चेक्टाओं का स्वामाविक एवं मनोरम वर्णन है।

कान्ति गुण के स्वभाव का अर्थव्यक्ति गुण के स्वभाव से कुछ सादृश्य अवस्य है; किन्तु दोनों की प्रकृति अभिन्न नहीं है। कान्ति में अतिरञ्जना का स्याग अनिवायं है; किन्तु अर्थव्यक्ति अतिरञ्जित वर्णन में भी रह सकती है। उसमें केवल अर्थ की स्फुटता वाञ्छनीय है। उदाहरणार्थं, विहारी के उक्त दोहें में वर्णित अर्थ से मिलते-जुसते अर्थ का वर्णन देव ने भी एक पद में किया है; किन्तु वह वर्णन कुछ अतिरञ्जना-पूर्ण है। उसमें वस्तु-स्वभाव की स्फुटता

१. निराला, सन्ध्यासुन्दरी

२. विद्वारी

होने से अर्थं व्यक्ति गुण अवस्य है; किन्तु वर्णन की अतिरञ्जना के कारण उसमें कान्ति गुण का सद्भाव नहीं माना जा सकता। देव का पद निम्नलिखित है:-

पीत रंग सारी गोरे अंग मिलि गई देव, श्रीफल-उरोज-आमा आमासै अधिक सी। छटी अलकनि छलकनि जलवू दन की विना वैदी बंदन बदन शोभा विकसी। तजि-तजि क्ञज पुञ्ज ऊपर मधुप-गुञ्ज-ग जरत, मंजू-रव बोलै वाल पिक-सी। नीबी उकसाइ नेकू नयन हुँसाय हुँसि, सितमुखी सकुचि सरोंवर तै निकसी ॥ इसमें 'ति ब-तिज कुंज पुंज ऊपर मधूप-गूंज-गूंजरत' यह कल्पना अति-

रञ्जित है।

#### रसगत गुण

बाब्द और अर्थ में सीन्दर्य का आधान करने वाले उक्त दस गुणों के अतिरिक्त माधुर्य आदि तीन गुण रस के धर्म माने गये हैं। वे रस के साथ अविच्छेद्य भाव से रहकर उनका उत्कर्ष करते हैं। उनका सम्बन्ध चित्त की विभिन्न वृत्तियों से है। वे वस्तुतः रस-धर्म हैं; किन्तु उपचार से तत्तद् गुणों के व्यञ्जक वर्णो एवं सङ्घटनाओं के वमं भी मान लिये जाते हैं। विशेष प्रकार के वर्ण एवं विशेष प्रकार की सङ्घरना से विशेष गुण की व्यञ्जना में सहायता मिलती है। गूण-व्यञ्जक वणीं एवं सञ्चटनाओं का गुणों के साथ अविनाभाव सम्बन्ध नहीं है। माधुयं-व्यञ्जक वर्ण एवं सङ्घटना में भी ओज गुण का सद्भाव सम्भव है। ओज-व्यञ्जक वर्ण एवं सङ्घटना में भी माध्यें के सद्भाव के उदाहरण उपलब्ध होते हैं। विशेष रसों के साथ उन गुणों का नियत निवास है। इसीलिए उन्हें रस-वर्म माना जाता है। नीचे हम माधुर्य बादि रसगत गुणों के स्वरूप का विश्लेषण करेंगे :-

मायुर्य:-चित्त का अल्लाद-स्वरूप तथा उसकी आद्र ता का हेतु मायुर्य है। यह श्रुङ्गार करुण और शान्त रसों का धर्म है। उनत रसों की अनुमृति-

दशा में चित्त द्रवित होता है। यह चित्त की द्रुति ही माधुयं कही जाती है।

उदाहरण— एक पल, मेरे प्रिया के दृग पलक थे उठे ऊपर, सहज नीचे गिरे, चपलता ने इस विकम्पित पुलक से दृढ किया मानो प्रणय सम्बन्ध था! लाज की मादक सुरा की लालिमा, फैल गालों में, नवीन गुलाब-से, खलकती थी बाढ सी सौन्दर्य की अध्युले सस्मित गढ़ों से, सीप-से!

इस संयोग शृङ्गार में माधुयं गुण है। विश्वलम्म शृङ्गार वर्णन में माधुयं के उदाहरण सूर के भ्रमर-गीत में प्रचुर परिगाण में प्राप्य हैं। नीचे एक पद खढ़त है:—

लिखयत कालिन्दी अति कारी।

कहियो पियक जाय हिर सों ज्यों भई विरह-जुर-जारी।।
मनु पिलका पै परी घरनि धंसि तरंग-तलफ तनु भारी।
तट-बारू उपचार-चूर मनों स्वेद-प्रवाह पनारी।।
विगलित कच कुस-कास-पुलिन मनों पंकज कज्जल सारी।
भ्रमर मनों मित भ्रमित चहूँ दिसि फिरित है अंग दुखारी।।
निसि-दिन चकई व्याज वकत मुख किन-मानस अनुहारी।
सूरदास प्रमु जो जमुना-गित सो गित भई हमारी।।

यमुना की दशा के वर्णन के माध्यम से विरह-विधुरा गोपियों की दशा का जो कारुणिक दृश्य इन पंक्तियों में उपस्थित किया गया है, वह पाठक के चित्त को बाद्र कर देने वाला है। करुण-रस में माधुर्य का उदाहरण रामचरित-मानस के उस सन्दर्भ में देखा जा सकता है, जहाँ पुत्र-वियोग की असहा वेदना से दशरय के प्राण-स्थाग से सारी अयोध्या शोकाकुल हो जाती है। कुछ पंक्तियाँ वीचे उद्ध त हैं:—

१. पन्त, 'ग्रन्थि से'

२ सूर, अमरगीत

लागित अवय भयावित भारी। मानहुँ कालराति अधियारी।।
घोर-जन्तु-सम पुर-नर-नारी। डरपिह एक हि एक निहारी।।
घर मसान, परिजन जनु भूता। सुत हित मीत मनहुँ जम दूता।।
वागन्ह बिटप वेलि कुम्हिलाहीं। सिरत सरोवर देखि न जाहीं।।
विधि कैकयी किरातिनि कीन्हीं। जेहि दव दुसह दसहुँ दिसि दीन्हीं।।
सिह न सके रघुवर-विरहागी। चले लोग सब व्याकुल भागी।।
करि विलाप सब रोविह रानी। महाविपित किमि जाइ बलानी।।
सुनि विलाप दुखहू दु:ख लागा। धीरजहू कर घीरज भागा।।
इस वर्णन से पाठक का चित्त करुणा से आर्ड होता है। घान्त रस में
माष्ट्रगं का उदाहरण नीचे उद्घृत किया जाता है:—

खीर रूप सतनाम है नीर रूप व्यवहार। हंस रूप कोइ साध है तत का खाननहार।।2

कोमल वर्ण तथा असमास या लघू समास-सङ्घटना को माधुयं-व्यञ्जक गाना जाता है। ट, ठ, ड, और ढ को छोड़ शेप स्पर्ध वर्णों के साथ यदि अनुनासिक वर्ण का संयोग हो तो वे वर्ण माधुयं-व्यञ्जना में सहायक होते हैं। ऊपर जो उदाहरण उद्धृत हैं उनमें प्रायः असमासा या अस्पसमासा-सङ्घटना ही है। सूर के 'भ्रमर गीत' से ऊगर उद्धृत पद में अनुनासिक-युक्त स्पर्ध वर्णों की योजना से माधुयं-व्यञ्जना का उदाहरण द्रष्टव्य है। माधुयं-व्यञ्जना का यह नियम कठोर नहीं। इसमें व्यभिचार के उदाहरण भी उपलब्ध हैं। दीधं-समासा सङ्घटना से भी माधुयं की व्यञ्जना हो सकती है। उदाहरणायं निम्न-लिखित कितयों में दीर्घ-समास-सङ्घटना के होने पर भी माधुयं गुण ही है:—

> बन्दूं पद सुन्दर तव; छन्द नवल स्वर-गौरव जनित, जनक-जनित जनित जन्मभूमि-भाषे। जागो, नव-अम्बर-भर-ज्योतिस्तर-वासे! छठें स्वरोमियां मुखर दिक्कुमारिका-पिक-रव।""

१. तुलसी, रामचरितमानस, अयोध्याकाण्ड

२. कशेर; साखी

३. निराला, बन्दू पद सन्दर तब

माघुर्य-व्यञ्जक वर्ण के नियम का व्यभिचार पन्त की 'ग्रन्थि से' कविता से उद्भृत संयोग श्रुङ्गार के उदाहरण में स्पष्ट है। उसमें ट-वर्गीय वर्णों का सर्वथा त्याग नहीं होने पर भी माघुर्य गुण वर्तमान है।

अोज: - चित्त-विस्तार-रूप दीप्ति का हेतु ओज गुण है। यह वीर, बीभत्स, रीद्र एवं अद्भुत रसों का धर्म है। इसकी व्यञ्जना सामान्यतः दीधंसमास-रचना से होती है। इसमें उद्धत धर्ण-गुम्फ, अल्प-प्राण वर्ण के साथ महाप्राण बर्णों का संयोग, रेफयुक्त वर्णों तथा 'ट', 'ठ', 'ढ', 'ढ', 'श' एवं 'प' वर्णों का प्रयोग वाञ्चनीय माना जाता है।

उदाहरण -

(वीर रसस्य ओज)—भए कृद्ध जुद्ध-विरुद्ध रघुपति त्रोन सायक कसमसे। कोदंड-घुनि अति चंड सुनि मनुजाद सब मारुत ग्रसे। मंदोदरी उर-कंप कंपति कमठ भू भूषर त्रसे। चिक्करहिं दिग्गज दसन गहि महि, देखि कौतुक सुर हुँसे।।

प्रस्तुत पंनितयों में राम के युद्धोत्साह का मृष्टि-व्यापी प्रभाव उद्धत शब्द-गुम्फ में व्यक्तित है।

(बीमत्स रसस्य बोज)-अर्जी मूतनाय मुण्डमाल लेत हरवत,

भूतन अहार लेत अजहूँ, उछाह है, 'भूषण' भनत अजीं काटे करवालन के,

कारे कुञ्जरन परी कठिन कराह है।

सिंह सिवराज सलहेरि के समीप ऐसो,

कियो करलाम दिली-दल को सिपाह है,

नदी रन मंडल रूहेलन-रुधिर अजी

अजी रिव-मंडल रूहेलन की राह है।।2

(शैद्र-रसस्य बोज) माखे लक्षनु कुटिल भई भीहें। रद-पट फरकत नयन रिसींहें।। रचुवंसिन्ह महुँ जहँ कोउ होई। तेहि समाज अस कहद न कोई।।\* (अद्भुत रसस्य बोज)—गिरि जिन गिरै स्याम के कर तें।।

१- जुबसीदास

२. भूषण

३. तुलसीयास, रामवरितमानस

करत विचार सबै ब्रबबासी, भय उपजत अति उर तें।
लै ले लकुट ग्वाल सब बाए, करत सहाय जु तुरतें।
यह अति प्रवल, स्याम अति कोमल, रविक-रविक हरवर तें।।
सप्त दिवस कर पर गिरि घार्यो, बरिस यक्यो अंबर तें।
गोपी ग्वाल नन्द-सुत राख्यो, मेघ-घार जलघर तें।।
जमलाजुंन दोउ सुत कुवेर के, तेउ उलारे जर तें।
'स्रदास' प्रभु इन्द्र-गवं हरि, व्रज राख्यो करवर तें।।

ओज को व्यञ्जना में दीर्घ-समास-सङ्घटना एवं सदत वर्ण-गुम्फ के नियम का व्यभिचार भी पाया जाता है। तुलसीदास की रचना से असमास-घटना एवं अनुदत गुम्फ से ओज-व्यञ्जना का एक उदाहरण देखा जा सकता है:—

> लीन्हों उद्यारि पहार चल्यो तेहि काल विलंब न लायो। मारुत-नंदन मारुत को, मन को, खगराज को वेग लजायो।। तीखी तुरा तुलसी कहतो पैहिये उपमा को समाउ न आयो। मानो प्रतच्छ परब्बत की नभ लोक लसी कपि यों घुकि घायो।।

इसमें गित की क्षित्रता के कारण आकाश में पर्वत की लीक बन जाना बस्तुत: अद्भात दृश्य है। तुलसी ने दीर्घ-समास एवं विकट वर्ण-गुम्फ के अमाव में भी इस अद्भात वर्णन में ओज की सफल व्यञ्जना की है।

प्रसाद:—सूबी लकड़ी में आग की तरह तथा स्वब्ध वस्त्र में जल की तरह चित्त में क्षिप्रता से छा जाने वाजा रस-धमं प्रसाद गुण है। यह चित्त का विकास है। इस गुण की अनिवार्य सत्ता सभी रक्षों में रहती है। प्रसाद के अभाव में रस की व्यञ्जाता ही सम्भव नहीं। अत:, म्युक्तार आदि-रसों में माधुर्य के साथ तथा बीर आदि रसों में ओज के साथ प्रसाद गुण की अपरिहार्य स्थित रहती है। हास्य एवं भयानक रसों में प्रसाद ऐकान्तिक माब से रहता है। म्युक्तार आदि रसों में प्रसाद गुण वस्त्र में जल की तरह चित्त को छा लेता है तथा बीर आदि रसों में वह सूबी लकड़ी में आग की तरह चित्त को ब्याप्त कर लेता है। वस्त्र में जल के छाने के दृष्टान्त से प्रसाद का आद्र वित्तवृत्तिस्व तथा सूबी लकड़ी में आग के छाने के दृष्टान्त से उसका दौरत

१. स्रदास, स्रसागर

२. तुलसीदास

चित्त-वृत्तित्व व्यांक्रित होता है। ऊपर बोज एवं माधुर्य के जितने उदाहरण उद्धृत हैं, उन सबों को प्रसाद का उदाहरण भी माना जा सकता है। ऐकान्तिक रूप से प्रसाद गुण हास्य और भयानक रसों में रहता है। उन दोनों रसों में प्रसाद के कुछ उदाहरण नीचे दिये जाते हैं—

काहु न लखा सो चरित विशेखा। सो सरूप नृप-कन्या देखा।।

मकंट बदन भयंकर देही। देखत हृदय त्रोध भा तेही।।

जेहि विसि बैठे नारद फूली। सो दिसि तेहि न बिलोकी भूली।।

पुनि पुनि मुनि उकसिंह अकुलाहीं। देखि दसा हरगन मुसुकाहीं।।

स्वयंवर में मोह-ग्रस्त नारद की उक्त चेष्टा हास की सृष्टि करती है।
सुलसी की कवितावली से हास्य का दूसरा उदाहरण भी द्रष्टव्य है:—

विन्ध्य के बासी उदासी तपोयतघारी महा विनु नारि दुखारे।
गौतम-तीय तरी 'तुलसी' सो कथा सुनि में मुनिवृन्द सुखारे।
ह्वै हैं सिला सब चन्द्रमुखी परसे पदमंजुल-कंज तिहारे।
कीन्हीं मली रघुनायक जू करुना करि कानन को पगु धारे।।

#### भयानक रसस्य प्रसाद:-

लपट कराल ज्वाल जाल माल दहूँ दिसि,

थूम अकुलाने पहिचाने कौन काहि रे।

पानो को ललात, विललात, जरे गात जात,

परे पाइमाल जात, आत! तू निवाहि रे।।

प्रिया! तू पराहि, नाथ नाथ! तू पराहि वाप,

वाप! तू पराहि, पूत, पूत! तू पराहि रे।

तुलसी विलोकि लोग व्याकुल विहाल कहूँ,

'शेहि दससीस अब वीस चल चाहि रे।।''

गुणों के स्वरूप-विश्लेषण से स्पष्ट है कि माधुयं आदि तीन रस-वर्म रस का साक्षात् उत्कर्ष-साधन करते हैं; किन्तु श्लेष आदि दस गुण काव्य के घरीर-भूत शब्द एवं अर्थ का उत्कर्ष कर परम्परया शरीरस्थ आत्मा के उत्कर्ष के हेतु बनते हैं। श्लेष आदि दस गुणों में से कुछ का सम्बन्ध केवल शब्द से, कुछ

१. तुलसीदास, रामचरितमानस।

२. तुलसीदास, कवितावली ।

इ. वही।

का केवल अर्थ से तथा शेव का शब्द एवं अर्थ; दोनों से है। उदाहरणार्थ-प्रसाद, समता, समाधि और ओज केवल शब्दगत गुण हैं; अर्थंव्यक्ति और कान्ति केवल अर्थगत हैं और श्लेष, माधुर्य, मुकुमारता तथा उदारता शब्दार्थ-युगल-गत गुण हैं। रसगत गुणों से शब्दार्थगत गुणों की सत्ता सर्वथा स्वतन्त्र है। काव्य में दोनों उपादेय हैं। जैसे लोक-जीवन में आत्मा का उत्कर्प शरीर-गत मृदुता, कान्ति आदि गुणों के महत्त्व का अपलाप नहीं कर देता उसी प्रकार काव्य-जगत में आत्मोत्कर्प के हेतु तीन गुणों को स्वीकार कर लेने से काव्य-शरीर-भूत शब्दार्थ के उत्कर्पाधायक क्लेप आदि गुणों की उपादेयता का परिहार नहीं हो जाता। अतः, दस गुणों में से बुछ का तीन गुणों में अन्तर्भाव मानना, कुछ को अलङ्कार कह कर तथा अन्य को दोपाभाव-मात्र मान कर टाल देना अपनी मान्यता के प्रति अतिशय आग्रह तथा पूर्ववर्ती आचार्यों की घारणा के खण्डन के खिए अनपेक्षित आतुरता का ही परिणाम है। उपरि-विवेचित सभी गुणों की प्रकृति पर विचार करने से यह स्पष्ट हो जाता है कि शब्दार्थगत गुणों से रसगत गुणों का कोई विरोध नहीं। अतः, रसगत तीन गुणों की सत्ता की स्थापना के लिए प्राचीन आचार्यों के शब्दार्थगत दस गुणों की सत्ता का खण्डन आवश्यक नहीं। काव्य में शब्द और अर्थ का उत्कपं करने वाले दस प्रकार के गुण होते हैं तथा रस का उत्कर्ष करने वाले तीन प्रकार के गुण । इस प्रकार काव्य में तेरह गुण स्वं कार्यं हैं।

The second secon mile to make the second Annual Control of the Take to all the same to the same

## उपसंहार

पूर्व अध्यायों में काव्यशास्त्रीय विवेचन से प्राप्त निष्कर्यों का समाहार निम्नलिखित है:—

- १. काव्यशास्त्रीय चिन्तन के आरम्भिक काल में ही काव्यगुणों पर
  विचार आरम्भ हो गया था। ईसा की चौथी शताब्दी के बहुत पहले भारत में
  काव्य के शास्त्र का निर्माण आरम्भ हो गया था। भरत के पूर्व काव्यशास्त्र के
  किसी लिखित ग्रन्य का उपलब्ध नहीं होना उनके पूर्व काव्यशास्त्रीय
  मीमांसा की सत्ता का अभाव नहीं सिद्ध करता। 'नाट्यशास्त्र' में उल्लिखित
  आचार्यों के नाम से काव्य-समीक्षा का प्राग्-भरत-भाव स्पष्ट है। भरत के
  नाट्यशास्त्र में शब्दार्थंगत दस गुणों का उल्लेख तथा भामह, माघ आदि की
  रचनाओं में माधुर्यादि तीन गुणों का निर्देश गुण-विषयक दो प्राचीन विचारसरिणयों के सद्भाव के प्रमाण हैं। राजशेखर ने सर्वप्रथम काव्य-गुण-निरूपण
  का श्रेय उपमन्यु नामक आचार्य को दिया है। उनके स्थिति-काल के सम्बन्ध
  में निर्णय करना कठिन है।
- २. काव्यशास्त्र तर ग्रन्थों में विभिन्न प्रसङ्घों में व्यक्त गुण-घारणा का काव्यशास्त्रीय गुण-घारणा पर पुष्कल प्रभाव पड़ा है। सांख्य दर्शन की गुण-घारणा से प्रभावित अच्युत राय ने माधुर्य, ओज तथा प्रसाद गुणों के आश्रय-भूत रसों का क्रमशः सात्त्विक, तामस एवं राजस वर्गों में विभाजन किया है। न्याय-दर्शन में प्रतिपादित गुण के द्रव्याश्रितस्व का सिद्धान्त काव्य-गुणों के शब्दार्थाश्रयस्व या रसाश्रयस्व के निर्घारण में सहायक सिद्ध हुआ है। न्याय के नयानुसार गुणों का द्रव्य में नियत निवास रहता है। वामन आदि आचार्य देलेष आदि दस गुणों का शब्दार्थ में तथा आनन्दवर्धन आदि आचार्य माधुर्य आदि गुणों का रस में नियत निवास मानते हैं। आत्मा को निर्गुण मानने वाले अद्वैत वेदान्त के मत ने पण्डितराज जयन्नाय को गुण और रस के पारस्परिक सम्बन्ध के विषय में प्रतिष्ठित घ्वनिव दी आचार्यों के सिद्धान्त के पुनः परीक्षण के लिए प्रोरित किया। उन्होंने वेदान्त-मतानुसार काव्य की आत्मा रस में गुण का पारमार्थिक दृष्टि से सद्भाव असम्भव बताकर केवल

व्यावहारिक दृष्टि से ही रस में गुण का निवास स्वीकार किया। द्रव्य-गुण-विषयक बायुर्वेद के प्रयोजकता-सिद्धान्त के अनुसार ही पण्डितराज ने रस में काव्य-गुणों की (द्रुति, दीप्ति बादि की) प्रयोजकता का सिद्धान्त स्थापित किया। महाभारत में विवेचित वक्ता के गुणों में से अनेक गुणों के स्वरूप काव्यगुणों से मिलते-जुलते हैं। महाभारत के चौबीस गुणों को दृष्टि में रखते हुए मोज ने काव्यगुणों की संस्था चौबीस मानी है। काव्यशास्त्रीय दोप-गुण या वैशेषिक गुण की घारणा का उद्गम-स्रोत भी महाभारत ही है, जिसमें नौ दोषों का गुणत्व प्रतिपादित है। कौटिल्य के लेखगुणों में से माध्यं का अभिघान काव्यशास्त्र के प्रायः सभी आचार्यों द्वारा स्वीकृत है। उनके औदार्य का 'अग्राम्यत्व' लक्षण दण्डी के माध्यं गुण के अग्राम्यता भेद में तथा वामन के अथंगत उदारता-गुण में स्वीकृत हुआ है। गिरनार शिलालेख में प्रयुक्त मधुर. कान्त तथा उदार अभिधान काव्यगुणों के लिए भी प्रयुक्त हैं।

३. प्राचीन काव्य-समीक्षकों की काव्य के प्रति वस्तु-परक दृष्टि के फलस्वरूप आरम्भ में काव्य के घरीर-भूत घट्द एवं अर्थ में सीन्दर्य का आधान करने वाले गुणों पर ही विचार हुआ। भरत, दण्डी, वामन आदि के गूण घव्दार्यगत ही हैं। घ्वनि-प्रस्थान की प्रतिष्ठा के साथ काव्य में घ्वनित होने वाली रसादि रूप काव्यास्मा के उत्कर्षावायक घर्म के रूप में गुणों का विवेचन महत्त्व पाने लगा।

४. काव्यशास्त्र में काव्यदोषों के अभावात्मक रूप में काव्यगुणों का विवेचन आरम्भ हुआ था। आचार्य भरत ने 'ना ्यशास्त्र' में दस दोषों का विवरण देने के उपरान्त कहा था कि इन दस दोषों के विपर्यय माधुर्य, औदार्य आदि गुण होते हैं। उनके गुणों के स्वरूप को दृष्टिगत रखते हुए उन्हें दोपा-भाव-मात्र या दोषविपर्यय-मात्र; नहीं माना जा सकता। कुछ गुण भावात्मक सौन्दर्य रखते हैं। भरत के परवर्ती दण्डी, वामन आदि आचार्यों ने गुणों को भावात्मक स्वीकार कर गुण-विपर्ययात्मक दोषों का उल्लेख किया। उनके सभी गुणों का स्वरूप भावात्मक नहीं है। कुछ गुण दोषाभावात्मक भी अवश्य हैं; पर अधिकांश गुणों का स्वरूप भावात्मक ही है। मम्मट आदि व्वनिवादी आचार्यों ने दोषाभावात्मक गुणों की पृथक् सत्ता का निषेध कर केवल उन्हीं गुणों का सद्भाव स्वीकार किया, जो भावात्मक रूप में काव्य की आत्मा के उत्कर्ष-साधन में योग दे सकते हों। काव्य गुणों की भावात्मक सत्ता स्वीकार करना ही समीचीन है। गुण के वैपरीत्य का पर्यवसान दोष में होता है।

५. काव्यगुणों को काव्य-सीन्दर्य के वावश्यक उपादान के रूप में प्रतिष्ठा

प्राप्त है। दण्डी ने दस गुणों को वैदर्भ मार्ग की रचना का प्राण कहकर काव्य में उन्हें अनुपेक्षणीय माना । उन्होंने समाधि गुण को काव्य-सर्वस्य कहकर सभी मार्गों के काव्यों में उसकी उपादेयता स्वीकार की । काव्यगुणों को रीति का विधायक तत्त्व मान कर रीति को काव्य की आत्मा मानने वाले आचार्य वामन ने काव्य में गुणों का महत्त्वपूर्ण स्थान स्वीकार किया है। अग्निपुराणकार के अनुसार काव्यगुण के अभाव में काव्य में सौन्दर्य का सद्भाव सम्भव नहीं। कुन्तक ने सौभाग्य गुण को 'काव्यैकजीवित' कहकर उसे काव्य में मूर्वन्य स्थान दिया है। आनन्दवर्धन, मम्मट आदि घ्वनि-प्रस्थान के आचार्यों ने गुणों को रस का उत्कर्पात्रायक धर्म स्वीकार कर उन्हें काव्य की उत्कृष्टता का हेतू माना है। कविराज मुरारिदान काव्यगुण को काव्य के आकर्षण का पर्याय मानते हुए कहते हैं-"गुण शब्द का अर्थ है लोकों को अपनी ओर करना। कहा है घातु-पाठ में "गुण आमन्त्रणे" काव्य के प्रसाद आदि गुण भी सहृदयों को अपने सन्मुख करते हैं।" र स्पष्टतः भारतीय काव्यशास्त्र के अलङ्कार-प्रस्थान, रीति-प्रस्थान, वक्रोक्ति-प्रस्थान एवं व्वनि-प्रस्थान में काव्यगुणों का महत्त्व अक्षुण रहा है। यह एक विलक्षण वात है कि काव्यगुण सभी प्रस्थानों में समादत हैं। काव्य का कोई दूसरा तत्त्व काव्यशास्त्र के विभिन्न सम्प्रदायों में इस प्रकार समादर नहीं पा सका। अलङ्कार-प्रस्थान में काव्य के अलङ्कारों को जो गौरव प्राप्त हुआ था, वह घ्वनि-प्रस्थान में छिन गया। रीति-प्रस्थान की गरिमामयी रीति व्वति-प्रस्थान में गूण-व्यञ्जना की सहायिका-मात्र बनकर रह गयी। वको बित, जिसे कभी काव्य-जीवित होने का सौभाग्य प्राप्त हुआ था, अलङ्कार का एक भेद-मात्र बन गया। रस भी वामन, भोज आदि के द्वारा एक गुण (कान्ति गुण) का अक्त बना दिया गया था। व्वनि की जो महिमा आनन्दवर्धन के 'ध्वन्यालोक' और उसपर अभिनव गुप्त की 'लोचन' व्याख्या में प्रतिष्ठित हुई थी, उसके खण्डन के लिए तो भारतीय काव्यशास्त्र में एक सम्प्रदाय ही उठ खड़ा हुआ था ( मले ही उसे अपने उद्देश्य में सफलता नहीं मिली हो ), जो सम्प्रदाय व्वनि-व्वंस-प्रत्यान के नाम से विख्यात है। काव्यगुण का यह वैशिष्ट्य है कि उसे गौरवमय पद से अप इस्य करने का प्रयास किसी सम्प्रदाय में नहीं हुआ।

६. शब्दार्थ-गुणों की संज्ञा, संस्था तथा परिमाषा के सम्बन्ध में आचार्यों में मतैक्य का अभाव रहा है। भरत, दण्डी, वामन आदि ने क्लेय आदि दस गुणों

१. द्रव्टब्य - मुरारिदान, जसबंतश्रूपण, २ पृ० ६=

के समान अभिषान स्वीकार किये हैं। भोज के घौबीस गुणों में उक्त आचायों के दस गुणों की संज्ञा भी सम्मिलित है। अग्निपुराणकार तथा कुन्तक ने गुणों की नवीन नामावली का प्रयोग किया है, उनमें से अधिकांश भरत आदि के प्राचीन गुणों के ही नवीन अभिषान हैं। भिखारीदास ने प्राचीन आचार्यों के दस गुणों में से नौ के नाम स्वीकार कर 'पुनक्क्तप्रकाश' नामक एक नवीन गुण का उल्लेख किया। यह संज्ञा नवीन है; किन्तु इसकी घारणा 'चन्द्रालोक' के माधुर्य लक्षण से ली गयी है। भरत, दण्डी तथा वामन के समान व्यपदेश वाले गुणों के स्वरूप में भी परस्पर यिक्टिचत् भेद है।

भरत तथा दण्डी के दस गुगों के नाम स्वीकार कर वामन ने प्रत्येक के शब्दगत एवं अर्थगत भेद की कल्पना कर गुगों की संख्या बीस कर दी। भरत और दण्डी के मध्यवर्ती आचार्य भामह ने माधुर्य आदि तीन गुणों की ही सत्ता स्वीकार की। अग्निपुराण में गुणों के शब्दगत, अर्थगत तथा उभयगत भेद से अठारह प्रकार माने गये हैं। भोज ने गुणों की सर्वाधिक संख्या की कल्पना की है। उन्होंने प्राचीन आचार्यों के दस गुणों में चौदह नवीन गुणों का योग कर गुणों की संख्या चौबीस मानी। पुनः उनके बाह्य, आभ्यन्तर तथा वैशेषिक भेद स्वीकार कर उनकी संख्या बहत्तर मान ली। उनके वैशेषिक गुण पदगत, वावयगत एवं वाक्यार्थगत भेद से बहत्तर हो जाते हैं। कुन्तक ने छह गुणों के नाम का उल्लेख किया है, जिनमें दो सामान्य हैं और चार के स्वरूप सुकुमार, विचित्र और मध्यम मार्गों में भिन्न-भिन्न हो जाते हैं। इस प्रकार कुन्तक के गुण नाम्ना छह प्रकार के हैं, पर स्वरूपतया चौदह प्रकार के। देव ने भरत, दण्डी आदि के दस गुणों में अनुप्रास और यमक अलङ्कारों को मिला कर उनकी संख्या बारह कर दी है।

एक ही नाम के गुण का स्वरूप विभिन्न आचार्यों की रचनाओं में कुछ-कुछ भिन्न हो गया है। किसी गुण की परिभाषा में एक आचार्य ने शब्द के सीन्दर्य पर बल दिया है तो दूसरे ने उसी की परिभाषा में अर्थगत सीन्दर्य पर। इस प्रकार एक ही गुण के एकाधिक स्वरूप सामने आते हैं।

कान्यगुणों की संज्ञागत एवं संख्यागत विविधता में भरत, दण्डी आदि के इसेपादि दस गुण ही स्वीकायं हैं। अन्य गुणों में से कुछ का स्वभाव उन्हीं दस गुणों में से कुछ गुणों के स्वभाव से मिलता-जुलता है। अतः, उनका अन्तर्भाव उक्त दस गुणों में सम्भव है। कुछ गुण वस्तुतः गुण नहीं होकर अलङ्कार हैं या दोषाभाव-मात्र। अतः उनकी पृथक् सत्ता की कल्पना अनावश्यक है। प्रत्येक

गुण के शब्दगत एवं अथंगत भेद की कल्पना भी असमीचीन है। कुछ गुण केवल शब्दगत हैं, कूछ केवल अथंगत तथा कुछ शब्दार्थोमयगत ।

७. रसगत गुणों की संख्या एवं संज्ञा में कोई विवाद नहीं है। सभी आचार्यों ने माधुयं, ओज एवं प्रसाद; इन तीन गुणों का अस्तित्व स्वीकार किया है। गुण को चित्तवृत्ति का हेतु तथा वित्तवृत्ति-स्वरूप मानने वाले दो मत उपलब्ध हैं। मम्मट माधुयं को चित्त की द्रुति का, ओज को चित्त की दोष्ति का तथा प्रसाद को उसके विकास का हेतु मानते हैं और विश्वनाथ उन्हें द्रुति, दीष्ति तथा विकास-स्वरूप। आनन्दवर्धन ने स्पष्टतः कुछ नहीं कहा; किन्तु वे गुण को चित्तवृत्ति-स्वरूप मानने के पक्ष में जान पड़ते हैं। हिन्दी के अधिकांश रीति-आचार्यों ने मम्मट के मत का ही अनुसरण किया है।

द. मम्मट आदि ध्विनवादी आचायों ने रसगत तीन गुणों की सत्ता स्वीकार कर प्राचीन आचायों के शब्दार्थगत गुणों की पृथक् सत्ता का निपेष करने के लिए युक्तियों दी हैं। उनके अनुसार कुछ गुण इन्हीं तीन में अन्तमुंक्त हैं, कुछ दोषाभाव-मात्र हैं तथा कुछ स्थिति-विशेष में दोष बन जाते हैं। अतः, उनके स्वतन्त्र अस्तित्व की कल्पना व्ययं है। यह मत पूर्वाग्रह से युक्त है। रसगत गुणों का सद्भाव शब्दार्थगत गुणों की सत्ता का अपलाप नहीं करता। काव्य में दोनों की उपादेयता है। माधुयं आदि गुण रस-भाव आदि का उत्कर्ष करते हैं तो श्लेष आदि गुण काव्य में शब्द अर्थ की महिमा का आधान करते हैं। काव्य में शब्दार्थ का सौन्दयं भी अनुपेक्षणीय है। अतः, शब्दार्थगत गुण अनुपादेय नहीं। श्लेष आदि दस शब्दार्थगुण तथा माधुयं आदि तीन रसगत गुण ग्राह्य हैं।

९. माधुरं बादि तीन गुणों के व्यापक स्वरूप की कल्पना की गयी है। सभी रसों को मधुर, ओजस्वी तथा प्रसन्न; इन तीन वर्गों में बाँट दिया गया है। हृदयस्थ सभी भावों को चित्त की द्रुति, दीप्ति एवं विकास अवस्थाओं में विभाजित करना मनोभावों के सूक्ष्म तथा गहन अध्ययन का फल है।

१०. शन्दायंगत एवं रसगत तेरह गुणों के व्यापक स्वरूप में काव्य का समग्र सीन्दर्य समाहित है। प्राचीन एवं अर्वाचीन, सभी काव्यों में उनकी उपादेयता असन्दिग्ध है। हिन्दों के सूर, तुलसी, देव, बिहारी, धनानन्द, रसखान आदि प्राचीन महाकवियों के काव्य में काव्यगुणों के उदाहरण प्रचुर परिमाण में मिलते हैं। खड़ी बोली के प्रतिनिधि कवियों की रचनाओं में भी काव्यगुणों के सद्भाव से स्वरूपगत रमणीयता तथा भावगत मनोज्ञता का आधान हुआ है। का० शा० वि०—३०

हिरि बोध से लेकर छायावाद के कविचतुष्टय के द्वारा काव्य में विविध गुणों के संयोजन के उदाहरण देखे जा चुके हैं। निराला के काव्य का दीप्तिजनक गाढवन्थ ओज तथा प्रसाद, पंत और महादेवी की रचना का मोहक माधुर्य सर्वविदित है। प्राचीन मान्यताओं के खण्डन का अकारण आग्रह लेकर नयो कविता के समीक्षक रसवाद, अलङ्कारवाद आदि की व्यर्थंता प्रमाणित करने का प्रयास करते रहते हैं; किन्तु काव्यशास्त्रीय गुण-घारणा की अव्यर्थंता का अपलाप नयो कविता की दृष्टि से भी सम्भव नहीं। जिसमें शब्दार्थं की रमणीयता नहीं होगी, भाव का उत्कर्ष नहीं होगा, वह कविता क्या होगी? शब्द और अर्थं की चारुता तथा भाव की उत्कृष्टता के लिए काव्य में गुणों की सार्वित्रक उपादेयता अपरिहार्य है।

- ११. वैशे षक गुणों के स्वरूप पर स्वतन्त्र रूप से विचार हुआ है। भोज ने सवंत्रयम काव्यगुण के सन्दर्भ में वैशेषिक गुणों का विवरण दिया है। काव्य-दोष ही वनता, आदि के औचित्य से जब गुण बन जाते हैं तो वे वैशेषिक गुण या दोष-गुण की संज्ञा से अभिहित होते हैं। दोषों की संज्ञा ही उन दोष-गुण की भी संज्ञा होती है। उनकी संख्या के निर्धारण का आधार भी दोषों की संख्या ही है। महाभारत में व्यास ने नौ दोषों का विभिन्न स्थितियों में गुणत्व स्वीकार कर काव्यशास्त्रीय वैशेषिक गुण-घारणा का मार्ग प्रशस्त कर दिया था।
- १२. काव्यशास्त्र में दीयों के गुणत्व का प्रथम सङ्क्रीत देने की दुष्टि से आचार्य भामह का ऐतिहासिक महत्त्व है।
- १३: सभी काव्यदोवों का स्थिति-विशेष में गुणत्व स्वीकार करना उचित महीं। मम्मट ने अनुकरण में सभी दोवों को अदुष्ट माना है। गोविन्द ठक्कुर ने केवल अनुकरण में अदोष माने जाने वाले दोवों को नित्य दोष माना है। जो अनुकरण के अतिरिक्त अन्य अवस्थाओं में भी गुण या अदोष हो जायें, उन्हें वे अनित्य दोष कहते हैं। मोज ने अपने सभी दोवों का अवस्था-विशेष में गुणत्व प्रतिपादित करना चाहा है। अतः, उनके दोष-गुण-विवेचन में कुछ सींच-तान स्रष्ट है। वस्तुतः, दोष की तीन अवस्थाएँ होती हैं। सामान्य स्थिति में वे काव्य के दोष हैं, विशेष स्थिति में कहीं-कहीं काव्य में सौन्दर्य का आधान करने वाले गुण बन जाते है; पर कहीं-कहीं न वे दोष रहते हैं न गुण। मम्मट ने दोषों का तत्तद्दशाओं में गुणत्व तथा अदोषत्व प्रतिपादित किया है। यहा मान्यता युक्तिसक्त है।

१४. कुछ आचार्यों ने काव्य के पाठ-गुणों का भी उल्लेख किया या, जिनके मत को उद्धृत कर हेमचन्द्र ने उसका खण्डन किया है। हिन्दी रीति-आचार्यों में श्री जगन्नाथ प्रसाद 'मानु' ने उस लुप्त-प्राय पाठ-गुण-धारणा की पुनः स्थापना का प्रयास किया है। वस्तुतः, पाठ-गुणों का काव्य के कर्ता एवं भावक की वृष्टि से कोई महत्त्व नहीं।

१५. काव्यगुणों का वर्गीकरण कई दुष्टियों से किया गया है। वामन के पूर्व गुणों के वर्गीकरण का प्रयास नहीं हुआ था, फिर भी भरत एवं दण्डी के दस गुणों में से कुछ को शब्दगत, कुछ को अर्थगत तथा शेष को उभयगत वर्गी में विभाजित किया जा सकता है। वामन के दस गुण शब्दगत वर्ग में तथा समान व्यपदेश के दस गूण अर्थगत वर्ग में आते हैं। उनके गूणों के मार्ग-विभाजक असाधारण तथा साधारण-दो वर्ग भी हैं। दण्डी के गुणों का मार्गों के आघार पर वर्गीकरण किया जा सकता है। यद्यपि उन्होंने अपने दसी गुणों को वैदर्भ मार्गगत कहा है; पर उनके कुछ गुग गौड मार्ग में भी स्वीकृत हैं। अत:, उनके गुणों के दो वर्ग हैं -- (क) मार्गद्वयगत गुण-वर्ग तथा (ख) एकमार्गगत गुण वर्ग । वामन के मत को स्वीकार कर भोज ने अपने सभी गुणों को शब्दगत भी माना और अर्थगत भी। भोज ने प्रबन्धगत गुणों के एक नवीन वर्ग की कल्पना की; जिसके शब्दगत, अर्थगत तथा उभयगत, ये तीन उपवर्ग हो गये। उन्होंने वाक्य-गुणों के तीन वर्ग स्वीकार किये:-(क) बाह्य या शाब्द, (ख) आम्यन्तर या आर्थ तथा (ग) वैशेषिक । बाह्य तथा आम्यन्तर गुणों के पुनः दो वर्ग कल्पित हुए-(अ) अपृयग्यत्ननिर्वर्त्यं तथा (आ) पृथग्यत्ननिर्वस्यं । अप्रयायत्न निवंदर्य के दो उपवर्ग माने गये- रसारम्भक गुण-वर्ग तथा रस-भाव-आरब्ब गुण-वर्ग। पदगत, वाक्यगत तथा वाक्यायंगत दोवों के आधार पर वैशेषिक गुण के तीन वर्ग बन जाते हैं। अग्निपुराण में गुण को सामान्य एवं वैशेषिक वर्गों में विभनत कर सामान्य के शब्दगत, अर्थगत एवं शब्दार्थो भयगत उपवर्ग माने गये हैं। अच्यूत राय ने दोषाभावात्मक गुण वर्ग तथा भावात्मक गुण-वर्ग मानकर प्रथम के मूख्य और गीण भेद स्वीकार किये। गीण के दो रूप हैं-(१) विहित का निषेध तथा (२) निषिद्ध का विधान। इन के पुन: तीन उपभेद किये गये हैं (क) दोष में गुण-करण, (स) दोषश्व का निवारण तथा (ग) गुणादि का अत्याज्यस्य । कुन्तक के गुणों के मुक्य दो वर्ग हैं-(अ) मार्गद्वयगत साधारण तथा (आ) प्रत्येक-मार्गगत असाधारण । ब्दिन-प्रस्थान के आचार्यों के सभी गुण रसगत हैं; अतः उनका एक ही वर्ग है।

भवन्षगत गुणों की कल्पना अनावश्यक है। अपृथ्यस्न निर्वरं तथा पृथ्यस्न-निर्वरं गुण-वर्गों की मान्यता भी उचित नहीं। गुणों के मुख्य दो वर्ग स्वीकार्य हूँ—(१) शब्दार्थगत गुण-वर्ग तथा (२) रसगत गुण-वर्ग। शब्दार्थगत गुणों के सामान्य और वैशेषिक वर्ग मान्य हैं। सामान्य के शब्दगत, अर्थगत तथा शब्दार्थोभयगत उपवर्ग माने जा सकते हैं। विभिन्न मार्गों में गुणों के अभाव-सद्भाव की दृष्टि से उन्हें सर्वमार्गगत साधारण तथा एकमार्गगत असाधारण मुण-वर्गों में भी विभाजित किया जा सकता है।

१६. काव्य में गुण और अलङ्कार के सापेक्ष महत्त्व-निर्धारण के सम्बन्ध में दो प्रकार की मान्यताएँ हैं। भट्ट उद्भट तथा उनके मतानुयायी काव्य में मुण एवं अलङ्कार का समान महत्त्व मानते हैं। वामन ने सर्वप्रथम गुण और बलक्कार का भेद स्पष्ट करते हुए गुण को काव्य-सीन्दर्य का विधायक तथा बलङ्कार को उसका संवर्षक मानकर काव्य में अलङ्कार की अपेक्षा गुण का अधिक महत्त्व स्वीकार किया। गुण को काव्य का नित्य तथा अलङ्कार को बनित्य धर्म माना गया । गुण के अभाव में काव्य में सौन्दर्य सम्भव नहीं। अलक्कार के अभाव में भी गुण के सद्भाव से सुन्दर काव्य की सृब्टि हो सकती है। यदि गुण नहीं रहे तो अलङ्कार काव्य का अपकार ही करते हैं। वामन के उपरान्त उद्भट के सम्प्रदाय के आचार्यों को छोड़ प्रायः सभी आचार्यों ने गुण और अलङ्कार के पारस्परिक सम्बन्ध का निरूपण करते हुए वामन की उनत मान्यता को ही स्वीकार किया है। यहाँ तक कि व्वनिवादी आचार्य भी बुष की काव्य का नित्य तथा अलङ्कार की अनित्य तत्त्व मानने में वामन से सहमत हैं। भेद इतना ही है कि वामन ने जहाँ गुण को काव्य के शब्द रवं अर्थ का नित्य धर्म माना था, वहाँ ध्वनिवादी आचार्यों ने उसे रस का नित्य धर्म माना । काव्यगुणों का अख द्धार की अपेक्षा काव्य में अधिक महत्त्व है।

१७. काव्य-सौन्दर्यं के लिए अलङ्कार की अपेक्षा गुण के अधिक उपादेय होने का अर्थ यह नहीं समझा जाना चाहिए कि काव्य में अलङ्कार सर्वथा उपेक्षणीय हैं। काव्य की श्रीवृद्धि में अलङ्कारों का भी महत्त्वपूर्णं योगदान हो सकता है। व्यक्तिवादी आचार्यों ने अलङ्कार और गुण का काव्य में स्थान- निर्घारण करने के लिए जो अलक्कार को काव्य-शरीर के हार आदि आभूषण की तरह कह दिया, उससे उसके उचित मूल्याक्कन में वाधा पड़ती है। गले में डाबे हुए हार आदि की-सी स्थिति काव्य के अलक्कार की नहीं होती। वह किक्कमं के साथ ही आविम् त होता है। प्रतिमा-सम्पन्न किव की रचना में शब्द आदि का परिवर्तन कर यदि उससे किसी अलक्कार को निकाल देने का प्रयास हो तो उसका सहज रूप ही विकृत हो जायगा। यदि काव्य के अलक्कारों को आभूषण की तरह ही कहना हो तो उसे किसी के गले के हार के समान नहीं कहकर कर्ण के कुण्डल के समान कहा जाना चाहिए, जो उसके साथ ही उत्यन्त हुए थे और विना उसके रूप को विकृत किये उरासे पृथक् नहीं हुए। रस-सिद्ध कि की रचना में अनायास अधे हुए अपृथग्यत्ननिर्वर्श अलक्कार काव्य में साह्य माना है।

- १८. गुणों का काव्य की रीतियों के साथ विनष्ठ सम्बन्ध है। गुण रीतियों के विवायक हैं। गुण से पृथक् रीतियों की सत्ता नहीं। गुण रीतियों पर आधित नहीं हैं। रीतियाँ गुण पर अवलम्बित हैं। व्वनिवादी आचायों ने विशेष प्रकार की सङ्घटना को विशेष गुण की व्यञ्जना में सहायक अवश्य माना है पर यह सावंत्रिक नियम नहीं है। सङ्घटना से निरपेक्ष होकर भी गुणों का सद्भाव रह सकता है। अतः, सङ्घटना या रीति गुणाश्रित है; गुण सघटनश्रित नहीं।
- १९ माधुर्य आदि तीन गणों का रस के साथ अविनाभाव सम्बन्ध है। वे रस के धर्म हैं। धर्मी से पृथक् धर्म की सत्ता नहीं रहती। अतः, उनका धर्मीमूत रस के साथ नियत निवास रहता है।
- २०. काव्यशास्त्रीय चिन्तन में शनै:-शगै: अपनी सत्ता खो-बैठने बाबे लक्षणों में से कुछ का स्वरूग काव्यगुणों के स्वरूप से मिलता-जुनता है। विभूषण आदि लक्षणों के स्वरूप-विधान में गुणों को आवश्यक उपादान माना गया है। सामिप्रायत्व रूप ओज गुण का स्वरूप अक्षरसङ्घात लक्षण से मिलता-जुनता है। लक्षण कवि-व्यापार या अभिश्रा से अभिन्न माना गया है। वह काव्य का शरीर-भूत है। गुण उसी में रहते हैं। लक्षण आश्रय है, गुण उसपर आश्रित।
- २१. औचित्य गुण का प्राण है। कुन्तक ने औचित्य को गुण का एक प्रकार माना है, यह उचित नहीं। औचित्य के अभाव में किसी भी गुण का अस्तित्व सम्भव नहीं। अनुचित विन्यास होने पर गुण अपना गुणत्व स्रो देते हैं। इसके विपरीत काव्य-दोष भी औचित्य के कारण विशेष दशा में गुण बनकर

वैशेषिक गुण की संज्ञा प्राप्त कर लेते हैं। क्षेमेन्द्र की यह मान्यता उचित ही है कि काव्य में गुणों के उचित विनिदेश होने में ही उनकी शोभा है।

२२. काव्य से दोषों का बहिष्कार-मात्र काव्य-सोन्दर्य के लिए पर्याप्त नहीं है, उसमें गुणों का आधान भी आवश्यक है। मम्मट ने अपनी काव्य-परिभाषा में शब्द-अर्थ का दोष-मुक्त होने के साथ ही गुण-युक्त होना भी आवश्यक माना है। काव्य की अदुष्टता की अपेक्षा उसकी गुणमयता का महत्त्व अधिक है। कुछ दोषों के रहने पर भी प्रतिभाशाली कवियों की रचना में सीन्दर्य आ जाता है, पर गुणों के अभाव में काव्य-सीन्दर्य सम्भव नहीं।

२३. काव्यगुणों के अध्ययन के प्रसङ्घ में काव्य-दोपों का अध्ययन भी काम्य हो जाता है। वैशेषिक गुणों के स्वरूप को समझने के लिए उनके बाबारभूत दोषों के स्वरूप का परिचय अपेक्षित है।

२४. काव्यगुणों के क्षेत्र में हिन्दी-रीतिशास्त्र के आचार्यों ने कोई नवीन उद्भावना नहीं की । जहाँ कहीं कुछ नवीनता मिलती है, वह निर्भान्त नहीं है। देव और भिखारी दास के गुण विवेचन में इतस्ततः भ्रान्तिमूलक नवीन घारणाएँ उपलब्ध हैं। अधिकांश आचार्यों ने मम्मट के मतानुसार गुणों का विवरण दिया है। गुण-विवेचन की दृष्टि से हिन्दी-रीति-आचार्यों के चार वर्ग पाये जाते हैं-(क) शब्दार्थगत गुणों का निरूपण करने वाले भरत, मम्मट बादि प्राचीन बाचायों के अनुयायी आचार्य का वर्ग । इसमें आचार्य देव आते हैं। (स) आचार्य के दायित्व के निर्वाहार्थ मानुर्यादि गुणों के साथ ही शब्दार्थगत दस गुणों का भी विवेचन करने वाले पण्डितराज जगन्नाथ के अनुयायी आवार्य के वर्ग में भिखारी दास की माना जा सकता है। (ग) तीन रसगत गुणों को स्वीकार कर प्राचीन आचार्यों के गुणों की सत्ता का खण्डन करने वाले आचार्य मम्मट के मतानुयायियों के वर्ग में हिन्दी के सर्वाधिक आचार्यं हैं। चिन्तामणि, कुमारमणि शास्त्रें, कुलपति मिश्र आदि इस वर्ग के आचार्य हैं। (घ) आनन्दवर्धन की केवल रसगत तीन गुणों का वर्णन करने बाली पद्धति का अनुसरण करने वाले आचार्यों के वर्ग में जनराज, सोमनाय, मुरारिदान आदि उल्लेक्य हैं।

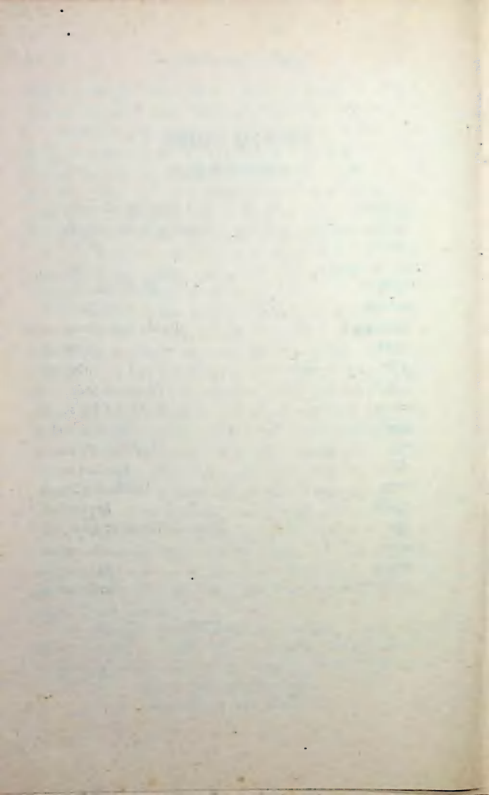
२५. कान्यगुणों के स्वरूप के अध्ययन की उपयोगिता, कवि के पक्ष में कान्य में शब्दायंगत एवं रसगत सौन्दर्य के आधान के लिए तथा भावक के पक्ष में उस सौन्दर्य की परस्र के लिए है। महाकवि तुलसी के शब्दों में—

तेहि तें कखु गुन-दोष बसाने । संग्रह त्याग न बिनु पहिचाने ॥

### पारिभाषिक शब्दावली

## (हिन्दी-अंगरेजी)

Manifestation of meaning. अर्थव्यक्ति Richness (of expression.) उदारत्व Propriety. अीचित्य कान्ति Brilliance. Poetic Excellence. काव्यगुण Poetic Blemish. काव्यदोप Poetic Embellishment. काव्यालङ्कार दीप्ति Glowing. द्र ति Melting. Clearness (of style) प्रसाद Sweetness (of style) माध्यं Diction, style. मार्ग Aesthetic Pleasure. रस रोति Diction, style. Distinctive Mark. लक्षण विकास Expanding. Union of Words or Meaning. इलेष Evenness. समता समाधि Agreement. Smoothness. सुकुमारता



# ग्रन्थ-सूची

अग्निपुराण-प्रकाशक, नटवर चक्रवर्ती, वंगवासी प्रेस, कलकत्ता, १३१४ साल । अग्निपुराण का काव्यशास्त्रीय माग-अनुवादक तथा संपादक, रामलालवर्मी, नेशनल पव्लिशिंग हाउस, दिल्ली, प्रथम संस्करण १९५९ ई०।

अनुयोगद्वार सुत्त-प्रकाशक, आगमोदय समिति, वम्वई । अपरा-निराला, साहित्यकार-संसद, प्रयाग, चतुर्थ संस्करण सं० २०१७ वि० । अभिनव भारती-अभिनवगुप्त (नाट्यशास्त्र की टीका), गायकवाड ओरियन्टल इन्स्टीच्यूट, वरीदा, १९३४ ई० ।

अमरुशतक -अमरुक, निर्णयसागर प्रेस, बम्बई।

अर्थशास्त्र —कीटिल्य, संस्कृत पुस्तकालय, सैदिमिट्ठा बाजार, लाहीर; प्रथम संस्करण १९२५ वि०।

अलङ्कार शेखर—केशव मिश्र, चौखम्बा संस्कृत सीरिज, बनारस, संवत् १९८४ । अलङ्कार सूत्र —क्य्यक, त्रिवेन्द्रम संस्कृत सीरिज १९१५ ई० ।

अष्टाध्यायी -पाणिनि (काशिका व्याख्या), चौखम्बा संस्कृत सीरिज, बनारस । अष्टाविशत्युपनिषद् -सं० वासुदेव शर्मा, निर्णयसागर प्रेस, बम्बई, तृतीयावृत्ति १९१० ई० ।

ऋग्वेद संहिता—सायणभाष्य सहित, वैदिक संशोधन मण्डल, तिलक महाराष्ट्र विद्यापीठ, पूना ।

एकावली - विद्याघर - तरलाटीका, मिललनाथ, गवनंमेन्ट सेन्ट्रस बुकडिपो, वस्वई, प्रथम संस्करण १९०३ ई० ।

औचित्य विमर्श—राममूर्ति त्रिपाठी, भारती भण्डार, लीडर प्रेस, इलाहाबाद, प्रथम संस्करण सं० २०२१ वि० ।

औवित्यश्चिरचर्चा—भ्रेमेन्द्र, पूना ओरियण्टल सीरिज, १९४४ ई०। कवि कष्ठाभरण—क्षेमेन्द्र-काव्यमाला, द्वितीय संस्करण।

कविकुलकल्पतर—चिन्तामणि, नवलिकशोर प्रेस, लखनक, १८७५ ई०। कविता-रस विनोद – जनराज, हस्तलेख, याज्ञिकसंग्रह, नागरी प्रचारिणी सभा, काशी।

कित्त रत्नाकर—सेनापति, संपादक उमाशंकर शुनल, हिन्दीपरिषद, प्रयाग विश्वविद्यालय, १९४१ ई० ।

कवितावली - तुलसीदास, साहित्य सेवक कार्यालय, काशी।

काव्य में अभिव्यञ्जनावाद-मुघांशु, युगान्तर साहित्य मन्दिर, भागलपुर १९९३ वि०

का व्यादशं - दण्डी, प्रभा टीका - भण्डारकर ओरियण्टल रिसर्च इन्स्टीच्यूट, यूना, १९३८ ई०।

काव्यकल्पद्रुम—कन्हैयालाल पोद्दार, साहित्यरत्न भण्डार, आंगरा । काव्यदपंण—पं० रामदिहन मिश्र, ग्रन्थमाला-कार्यालय, पटना ४, १९४७ ई० काव्यादर्श—दण्डी, कुसुमप्रतिमा टीका, प्रकाशक, मेहरचन्द्र लक्ष्मणदास, सैदिमिट्ठा बाजार लाहोर, द्वितीयावृत्ति, संवत १९९० ।

काव्यावर्श—दण्डी, वी० रामस्वामी शास्त्रालङ्कार, २९९ इस्प्लेनेड, मद्रास १९३०।

काव्यादर्श — हृदयंगमा टीका, सं० प्रो० रंगाचार्य, मद्रास ।
काव्यानिर्णय — भिखारी दास, कल्याणदास एण्ड वदसँ ज्ञानवाषी, वाराणसी ।
काव्यानुकासन — हेमचन्द्र, निर्णयसागर प्रेस, वस्वई १९३४ ।
काव्यप्रकाश — मम्मट, नारेश्वरी टीका, चौखम्वा संस्कृत पुस्तकालय,
वनारस, १, १९५१ ।

काव्यप्रकाश—मम्मट, शलकीकर की बालबोधिनी, भण्डारकर, ओरियण्टल, इन्स्टीच्यूट, पूना, पष्ठ सं० १९५० ई० ।

काव्य प्रदीय—गोविन्द ठक्कुर, निर्णयसागर प्रस, बम्बई, नृतीय सं ० १९३३। काव्यतत्त्वसमीक्षा—नरेन्द्रनाथ चौधरी, मोतीलाल बनारसीदास, बैंग्लो रोड, जवाहर नगर, दिल्ली-६, १९५९।

काच्य प्रबन्ध-जगन्नाथ प्रसाद भानुकित, जगन्नाथ प्रस, विजासपुर, प्रथम सं० सन् १९२०।

काव्यालङ्कार-भामह, हिन्दी व्याख्या, प्रो॰देवेन्द्रनाथ शर्मा, विहार-राष्ट्रभाषा परिषद, पटना ।

काव्यालक्कार-भामह, चौसम्बा संस्कृत सीरिज, बनारस १९८५। काव्यमीमांसा-राजशेखर, गायकवाड ओरियन्टल सीरिज, बड़ौदा, १९१६। कामायनी-जयशंकर प्रसाद, मारती भंडार, लीटर प्रेस, इलाहावाद।

काच्यालक्कार—रुद्रट, निमसाधु की टीका, निर्णयसागर प्रस, बम्बई १९२८। काच्यालक्कारसारसङ्ग्रह्—उद्भट, विवृति टीका, ओरियण्टल इन्स्टीच्यूट,

वरीदा १९३१।

काव्यालक्कारसार सङ्ग्रह—उद्भव इन्द्रुराज, लघुवृत्ति टीका, मण्डारकर ओरियण्टल रिसर्च इन्स्टीच्यूट, पूना १९२५। काव्यालक्कारसूत्र—वामन, कामधेनु टीका, बनारस संस्कृत सीरिज, १९०७ ई०। कारिकावली मुक्तावली—चीखम्बा संस्कृत सीरिज बनारस संवत् २००८। कालिदास ग्रन्थावली—सीताराम चतुर्वेदो, अखिल भारतीय विक्रमपरिषद्, काशी। किरातार्जु नीय—भारिब, शारदा भवन, काशी १९३१। कीर्तिलता—विद्यापित।

कुवलयानन्द-अप्पय्य दीक्षित, निर्णयसागर प्रेस, बम्बई १९४७। केशव ग्रन्थावली भाग १-संपादक पं० विश्वनाय प्रसाद मिश्र, हिन्दुस्तानी एकेडमी, इलाहाबाद, उत्तर-प्रदेश।

कृष्णकर्णामृत—लीलाशुक, ढाका विश्वविद्यालय, १९३८। गंगालहरी—पद्माकर, संपादक विश्वनाथ प्रसाद मिछ, प्रकाशक—रामरत्न पुस्तक भवन, काशी, प्रथम आवृत्ति।

धनआनन्द ग्रन्थावली—सं ० विश्वनाथ प्रसाद मिश्र, वाणी वितान, ब्रह्मनाल, वनारस-१।

चन्द्रालोक-जयदेव, रमाव्याख्या सहित, ८, ससून विल्डिंग्स-सर्किल फोर्टे, बम्बई १९३३ ई०।

जसवंत सूषण-कविराजा मुरारिदान, माडवाड़ स्टेट प्रेस, जोवपुर,

संबत् १९५४।

बीपशिखा—महादेवी वर्मा, भारती भंडार, लीडर प्रेस, इलाहाबाद चतुर्थ संस्करण, सं० २०११ वि०।

देव ग्रन्थावली, प्रथम भाग-काशी नागरी प्रचारिणी समा १९१२। देवी भागवत-प्रकाशक-नटवर चक्रवर्ती, कलकत्ता। द्रव्यगुण-विज्ञान-प्रियत्रत शर्मा, चौखम्बा विद्याभवन, चौक, बनारस १,

१९४४ ई० ।

दशरूपक —धनंजय, जीवानन्द विद्यासागर, सरस्वती प्रोस, कलकत्ता १८७८ ई०। ध्वन्यालोक—आनन्दवर्धन, दीर्घात टीका, चौखम्बा संस्कृत सीरिज,

बनारस १, १९५३।

नाट्य शास्त्र—मरत, अभिनवगुष्त की अभिनव भारती टीका, खण्ड २, ओरियन्टल इन्स्टीच्यूट, वरौदा १९३४।

नैवय महाकाव्य-श्रीहर्पं, चौलम्बा संस्कृत सीरिज, वाराणसी १९५४। व्याय सिद्धान्त मुक्तावली-विश्वनाय न्याय पञ्चानन, नागेश्वर पाठशाला, वनारस सीटी, १९४०।

प्रतापच्य यशोसूषण—विद्यानाथ, रत्नापण टीका, राजकीय ग्रन्थमाला, बम्बई प्रथम सं० १९०९ ई०। प्रियप्रवास—हरिओघ, सब्विलास प्रेस, बाँकीपुर, पंचम आवृत्ति । बालरामायण—राजशेखर, मेडिकल हॉल प्रेस, बनारस सं० १९२६ । बिहारी रत्नाकर—गंगा पुस्तकमाला-कार्यालय, अमीनावाद-पार्क, लखनऊ, प्रथम संस्करण १९८३ वि० ।

बुद्ध चरित-अश्वधोष, ओरियन्टल पिट्लिशिंग कम्पनी, वम्बई, १९१२। बह्म सूत्र-(शाङ्कर भाष्य)-प्रकाशक, महादेव शर्मा। मिट्टकाथ्य-वत्सभिट्ट (जयमंगला टीका) निर्णय सागर, वम्बई १९०६। महाभारत-व्यास-नीलकंठ की टीका सिहत, चित्रशाला-प्रस, पुण्य पत्तन, पुणे शहर, प्रथम सं० १९३२।

महामाध्य-पतञ्जलि, निर्णयमागर प्रेस, बम्बई, १९१२।
मालतीमाधव-प्रवसूति, गवर्नमेन्ट सेन्ट्रल बुकडिपो, बम्बई १९०४।
रिक्मबंध-पंत, राजकमल प्रकाशन, प्रथम संस्करण १९४८।
रसस्तान और घनानंद-सं० बाबू अमीर सिंह, प्रकाशक-नागरी प्रचारणी
सभा, काशी।

रसगङ्गाधर-पंडितराज जगन्नाथ, नागेशभट्ट की टीका, विद्याविलास प्रेस बनारस, १९०३।

रस पीयूष निधि—सोमनाथ किन, हस्तलेख, नागरी प्रचारणी सभा काशी।
रस रहस्य — कुलपित मिश्र, इण्डियन प्रेस, इलाहाबाद, संवत् १९४४।
रिसकरसाल — कुसारमणि शास्त्री, द्वारकेश किन्यंडल, श्री विद्याविभाग,
कांकरोली, संवत् १९९४।

रामचरितमानस — तुलसीदास, गीता प्रेस, गोरखपुर । रामायण — वाल्मीकि, तिलक व्यास्यायुक्त, निर्णयसागर प्रेस, वम्बई, द्वितीय संस्करण, शाके १८२४।

लोचन — अभिनवगुप्त ( व्वन्यालोक की टीका ) निर्णयसागर प्रेस, वम्धई, १९११।

लोचन-अभिनवगुप्त (ध्वन्यालोक की टीका) दिग्याञ्जना टीका सहित । वक्रोक्ति जीवित-कुन्तक, आचार्य विश्वेश्वर, हिन्दी व्याख्या, सं० डॉ० नागेन्द्र, आत्माराम एण्ड सन्स, दिल्ली-६ ।

बाग्मटालक्कार—वाग्मट, मोतीलाल बनारसीवास, १९८६ वि०। शब्द रसायण—देव, हिन्दी साहित्य सम्मेलन, प्रयाग, संवत् २०१४। शिवसीसार्णव—नीलकंठ दीक्षित, त्रावणकोर गवनंमेन्ट प्रेस, त्रिवेन्द्रम्-१९०९। शिशुपाल वध-माघ, निर्णयसागर प्रेस, बम्बई १९१४। सरस्वती कण्डाभरण-भोज, जीवानन्द की टीका, प्रकाशक जीवानन्द

विद्यासागर, रमानाथ स्ट्रीट, कलकत्ता, १८९४, द्वितीय संस्करण। सरस्वतीकण्ठाभरण-भोज, काव्यमाला सारिज, निर्णय सागर प्रेस, वम्बई
१९३४।

संस्कृत इन्स्क्रिप्सन्स (शिलालेख)—भाग १ डी० वी० डिसकलकर, राजकोट १९२५ ।

सांस्य कारिका — ईश्वर कृष्ण, तत्त्व कीमुदी, ओरियन्टल बुक एजेन्सी, पूना, १९३४।

सांस्य सूत्र — महर्षि कपिल, प्रकाशक हरिपद भट्टाचार्य — चड़कडांगा स्ट्रीट, उत्तर पाड़ा, हुगली, तृतीय सं० वङ्गाब्द, १३३७।

साहित्य वर्षण-विश्वनाय, कुमुमप्रतिमा टीका, हेमचन्द्र मट्टाचार्य; ४१, देवलेन कलकत्ता; चतुर्थं सं० शकाब्द १८६७।

साहित्यसार—अच्युतराय, निर्णयसागर प्रेस वम्बई १९०६ ई०। साहित्य सार—सर्वेश्वर कवि, श्री वेंकटेश्वर प्राच्य ग्रन्थमाला, १९५२ ई०। सुश्रुत संहिता—प्रकाशक—जीवानन्द विद्यासागर, कलकत्ता, १८९१ ई०। सुरसागर—सुरदास

हुवं चरित — बाण, वाचस्पत्य प्रेस, कलकत्ता १९३९। हिन्दी काव्य शास्त्र का इतिहास—डॉ० भगीरथ मिश्र, लखनऊ विश्वविद्यालय, सम्वत् २००५।

हिन्दी काज्यात्रङ्कार सूत्र—वामन व्यास्याकार, आचार्य विश्वेश्वर, सं वां नगेन्द्र, आत्माराम एण्ड सन्स, दिल्ली, १९५४ ई०।

THE PARTY NAMED IN Vigoration and the second THE RESERVE THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IN COLUMN TO SERVE THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IN COLUMN TWINCE TWO IN COLUMN TWO IN COLUMN TWO IN COLUMN TWO IN COLUMN TWO 4 1 1511 and the second s THE RESIDENCE OF THE PARTY OF T Later San Later The state of the s in the same of the The state of the s

#### ENGLISH

| Aristotle's Poetics—T. A. Moxon, J. M. Dent & Sons Ltd. London                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| Bhoja's Scingara Prakasa—Dr. V. Raghavan, Karnatak<br>Publishing House, Bombay            |
| English composition and Rhetoric—A. Bain, Langmans<br>Green, And Co. London 1866          |
| Essays in the Art of writing—R. L. Stevenson, chatto a windus, London 1925                |
| History of Sanskrit Poetics—Dr. S. K. De, Firma K. L. Mukhopadhyaya, Calcutta 1960        |
| History of Sanskrit poetics—Dr. P. V. Kane, Girgaon<br>Bombay 4. 1951                     |
| History of Sanskrit Poetry—Dr. A.B.Keith, Oxford University Press, London, 1953           |
| Principles of Literary Criticism—I. A. Richard Routledge<br>& Kegan Paul Ltd. London 1960 |
| Some Concepts of Alankara sastra—Dr. R. V. Raghavan<br>Adyar Library, Adyar 1948          |
| Same Problems of Sanskrit Poetics-Dr. S. K. De. Calcutt                                   |
| Style—F. L. Lucas, Cassell & Company Ltd., 35, Red Lion Square, London                    |
| The Concept of Riti & Guna - P. C. Lahiri-The University of Dacca, 1937                   |
|                                                                                           |

#### **JOURNALS**

Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute. Vols X, XXIII, XXIV. Indian Historical Quarterly. Vols. III, VI, VII, VIII & X Journal of Oriental Researches. Vols. V, VII & VIII

A Town State of the State of th .00 4.44 Section to the second





